الك اكبر

بازگشت میکند. به گونه خلاصه، این هفت کلمه که «الله» را بالاترین و پرتوانترین وجود جهان هستی و محمد را پیامبر پایانی او میداند، جوهر و پایهٔ دین اسلام را بنیادریزی میکند و مسلمانان را از مراکش تا فیلیپین بهم پیوسته است.

مشکات المصابح مینویسد، محمد بن عبدالله گفته است: «روزی (الله) بهموسی گفت، اگر تو تمام کاینات هستی را در یک کپهٔ ترازو قرار دهی و کلمات (لااله الآالله) را در کپهٔ دیگر، کپه ی که دربردارندهٔ کلمههای (لااله الآالله) است، بر کپهای که تمام کاینات هستی را دربرگرفته، سنگینی خواهد کرد.»

حدیث دیگری می گوید، روزی هنگامی که محمد بن عبدالله همراه گروهی از پیروانش از کنار درختی که شاخههایش خشک شده بود، گذر می کرد، عصایش را به یکی از شاخههای آن درخت زد و به گونه ناگهانی، تمام برگهای خشک شاخه درخت به پایین فرو ریختند. سپس، محمد رو به پیروانش کرد و گفت، هنگامی که یک مسلمان مؤمن حملهٔ (لااله الآالله) را بر زبان می آورد، به همانگونه که برگهای این شاخه از درخت فروریختند، گناهان آن مسلمان مؤمن نیز از بین خواهند رفت،

سراسر قرآن سرشار از تکرار مداوم جملهٔ (لاانه الآالله) است که دلالت بر تاکید یگانگی وجود «الله» میکند. بویژه، سورهٔ اخلاص که یکصدودوازدهمین سوره قرآن است، به کیفیتی که در پیش گفته شد، به شرح و تأکید یگانگی (الله) ویژگی داده شده و مسلمانان باور دارند که ارزش این سوره برابر با یک سوّم تمام قرآن است. زمخشری مینویسد، محمد گفته است: «هفت زمین و هفت آسمان، روی این سوره بنا نهاده شده و کسی که

181

ا ين سوره راقرائت كند، به بمشت خواهد رفت.»<sup>-</sup>

بديمي است كه همة اين حرفها فرآوردة مغزهاي روان پريش افسانه نويسان مذهبی است که با این گونه شعارهای کودکانه و بیهوده مغز و درایت تودههای مردم را در جهت سود شخصی خود افسون می کنند . هیچ انسان خردوری پذیرش نخواهد کرد که یک فرد بشر حقوق و هستی همنوعان خود را مورد تجاوز قرار دهد و یا بهقول مذهبیون مرتکب گناه شود و تنها با ذکر یک جملهٔ زبانی بیکباره از گناه باک و منزّه و رستگار گردد. وانگهی اگر بهراستی خدای دادگری -بجز (الله) لودة آفريده شده بوسيله محمد - در دنياى ما وجود داشته باشد، آیا چنین خداوندی که باید نماد ارزشهای اخلاقی، دادگری در داوری و والایی در منش باشد، اجازه خواهد داد که بندههایش هر جرم و جنایتی که اراده کنند، بر ضد یکدیگر مرتکب شوند و تنها با بر زبان آوردن یک جملهٔ بیمعنی و توخالی از صافی عدل و دادگری او گذر کنند و رستگار شوند؟ آیا اگر خداوند دادگر و منصفی در این جهان وجود داشته باشد، راضی خواهد شد که بندههایش فراگرد زندگی خود را بهشکل جنگلی جنایتخیز درآورند و تنها با ذکر جملهای که حس خودخواهی او را بهکام میکند، به بهشت رستگاری راه یابند؟ بهراستی که پندار چنین خدایی در دنیای جانوران نیز کار آسانی نخواهد بود!

روانشاد میرزا آقاخان کرمانی در کتاب رضوان مینویسد، یک اصفهانی بهزیارت خانه خدا رفت؛ بخوغای حجّاج و هوای گرم حجاز، او را منقلب و از خود بیخود کرد. اصفهانی یادشده که تاب تحمّل را از دست داده بود، رو به خانه کعبه کرد و گفت: «خداوندا ! اگر بهشت تو هم مانند خانهات باشد، چه آبی به گوش بندگان خود کردهای !» و ای کاش این اصفهانی نیک اندیش و بذله خو می دانست که این «الله»

> اهمان کتاب. امبرزا آقاخان کرمانی، رضوان.

نیست که آب به گوش بندگانش کرده، بلکه خود بندگان او هستند که خویشتن را از خرد و درایت انسانی تهی کرده و هستی و وجودشان را قربانی ترفند افسونهای دکانداران و سوداگران مذهبی نمودهاند.

فصل نهم

كعبه، خانه «الله»

مذهب باکتری بیماریهای اجتماعی بشر است. Fragment Heracleitus

واژهٔ «کعبه» معنی زمین مرتفع و بلند را میدهد. خانهٔ «کعبه» پیش از ظهور محمد و اسلام، مرکز نگهداری بتهای گوناگون تازیهای عربستان بود. در خانهٔ «کعبه» هر یک ازگروههای بت پرست تازی برای خود خدای ویژهای داشتند که به پرستش و ستایش آن می پرداختند. در خانه «کعبه» دست کم شمار سیصدوشصت بت وجود داشت و هر یک از گروههای گوناگون تازی می توانستند، بت و یا خدای ویژهٔ خود را به خانه «کعبه» بیاورند و به شماره بت های موجود در آن بیفزایند.

دا برةالمعارف بريتانيكا مىنويسد: «منبع اصلى درآمد طايفة قريش كه محمد در ميان آنها زاييده شد و رشد كرد، جمع آورى پول از كاروانهاى تجارتى بود كه براى پرستش بت.ها و خدايان خود و بويژه بت.هاى موجود در خانه

۱۸۳

اللبه اكبر

«کعبه» بهمکه مسافرت میکردند ۲

کاروانیهای تجارتی بر ثروتی که برای پرستش بتهای خود از مکه میگذشتند، معمولاً سبب پیوند فرهنگ افریقا، خاور میانه و شرق و غرب میشدند. بهمین مناسبت است که قرآن پر از داستانهایی است که ریشههای آنها را باید در فرهنگ مصر، بابل، ایران، هندوستان و حتّی بونان جستجو کرد.

دا یوةالمعارف چیمبر مینویسد: «محمد در میان یک جامعه بت پرست و مشرک زاییده شد و در همان جامعه نیز رشد کرد. هر یک از گروههای جامعهای که محمد در میان آنها زاییده شد و رشد کرد، برای حود خدا بی داشتند که بوسیله سنگ شناختگری میشد و مردم عربستان معمولاً بهزیارت خدایان یادشده میرفتند. مهمنرین مرکز پرستش خدایان در مکه بود. در این شهر سنگ بزرگ سیاهی در «کعبه» قرار داشت که تازیها آنرا ستایش و پرستش میکردند.»

پس از اینکه محمد، عنوان پیامبری «الله» را بهخود بست، نمام بتهای موجود در خانه «کعبه» را نابود کرد و «الله» خود را جانشین بتهای گوناگون تازیمهای همقومش نمود ، بهعبارت دیگر ، بهراستی میتوان گفت که امروز خانه «کعبه» بت سنگی مسلمانان جهان و قبلهٔ آننها بهشمار میرود ، به گونهای که میدانیم ، محمد در سال اول ممهاجرتش بهمدینه ، بسیاری از روشهای معمول عبادات مذهبی بهودیان را برای اسلام گزینش و از جمله مقرر کرد که مسلمانان بهسوی قبلهٔ مسحدالاقصی در اورشلیم نماز بگزارند ، ونی هنگامی که به تنها مخالفت یمودیها ، بلکه استهزاء آننها را نسبت بهخود و داستان پیامبریاش مشاهده کرد ، قبلهٔ مسلمانان را از مسجد الاقصی به «کعبه» تغییر داد و بهمین مناسبت ، امروز مسلمانان بسوی قبلهٔ «کعبه» نماز می گزارند .

<sup>1</sup> Fncyclopedia, Britanica, 15: 150 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chamber's Encyclopedia (London, International Learning Center, (1973), IX 453.

180

كعبه: خانه الله

کتاب قرآن در پنج آیه از خانهٔ «کعبه» نام برده است. از جمله در آیهٔ ۱۲۵ سورهٔ بقره «الله» می گوید، ما خانهٔ «کعبه» را برای مردم یک پایگاه بزرگ پناهندگی، زیارتگاه عمومی و محل امنی ساختیم و به براهیم و اسماعیل دستور اکید دادیم که پاکیزگی و تقدّس آنرا برای زایرین تأمین کنند. همچنین «الله» در آیهٔ ۱۸ سوره توبه می گوید، ما خانه «کعبه» را محلّ مقدّسی ساختیم...

تاريخچه خانه «كعبه»

تاریخچه ایجاد خانه «کعبه» به درستی روشن نیست، ولی بدون تردید می توان گفت که محل یادشده، چندین سده پیش از ظهور محمد و اسلام وجود داشته است. مسلمانان به پیروی از افسانه های مذهبی تورات (سفر تکوین در عهد حتیق، فصل های دهم و یازدهم، آیه های ۲۵ تا ۲۷)، ابراهیم خلیل را بناکنندهٔ خانه «کعبه» می دانند، در حالیکه حقیقت وجود ابراهیم و همسران افسانه ای او، از داستانهای خیالی و بیهوده فراتر نمی رود.

نویسندگان اسلامی که در آفرینش اندیشههای خرافی و افسانهای از نبوغ سرشار برخوردار هستند، مینویسند، خانه «کعبه» ۲۰۰۰ سال پیش از آفرینش دنیا بهوجود آمده است. احادیث اسلامی حکایت می کنند، زمانی که آدم و حوًا بهسبب خوردن سیب بهشت و نافرمانی از دستور «الله» از بهشت اخراج و بهزمین رانده شدند، هر یک آنها در بخشهای مختلف زمین فرود آمدند. «آدم» روی کوهی در جزیرهٔ «سرندیب» و یا «سیلان» و «حوًا» در حواشی دریای سرخ در عربستان از آسمان فرود افتادند. مدّت دویست سال، آنها منفرد و جدا از یکدیگر زندگی می کردند. پس از گذشت مدّت دویست سال جدایی و تحمّل زندگی سخت و مشقّت بار، آدم و حوًا از کرده خود توبه کردند و از اینرو «الله» اجازه داد، آنها به یکدیگر به پیوندند و بدین ترتیب، آنها در

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Thomas Patrick Hughes, *Dictionary of Islam* (New Delhi: Cosmo Publications, 1977), p. 257.

اللسه اكبر

کوه عرفات که در ۱۲ میلی شهر مکّه قرار دارد، بهدیدار یکدیگر کامیاب شدند.

در زمانی که آدم به اوج فلاکت و بیچارگی افتاده بود، هنگام توبه و تقاضای بخشش از «الله» دستها و چشمهایش را به سوی آسمان متوجه و استفائه کرد، خانه ای شبیه خیمه ای که او در بهشت به نیایش آن می پرداخته و فرشتگان دور آن طواف می کردند، در روی زمین بنا نهد و آنرا قبلهٔ انجام مراسم عباداتش قرار دهد. آدم برای بنا کردن ساختمان خانه «کعبه» از سنگ پنج کوه مشهور سینا، الجودی، هیره، اولیوت و لبنان استفاده به عمل آورد و ده هزار فرشته ناظر بنای خانه «کعبه» بودند. پس از پایان ساختمان خانه «کعبه،» آدم آنرا قبلهٔ انجام عباداتش قرار داد و همانگونه که فرشتگان هفت مرتبه به دور خیمه ای که در بهشت قرار داد و همانگونه که فرشنگان هفت مرتبه به دور خانه یادشده طواف می نمود.

حدیثهای افسانه نشان اسلامی میگویند، پس از درگذشت آدم، خانه یادشده یا از بین رفت و یا اینکه بهآسمان منتقل شد، ولی خانهٔ دیگری بههمان شکل و در همان محل بوسیله «ست» فرزند آدم از سنگ ساخته شد. این خانه نیز بعدها بوسیلهٔ بارانهای سنگیز نابود گردید.

افسانهٔ یادشده در قالب یک حدیث مذهبی می گوید، سالها بعد «الله» به براهیم که در «کنعان» سکونت داشت، فرمان داد به مکّه برود و خانه «کعبه» را دوباره سازی کند. افسانهٔ بخشی از زندگی ا براهیم حاکی است که یکی از همسران او به نام «سارا» که خواهر او نیز بود، مستخدمهٔ خود به نام «هاجر» را به ابراهیم داد تا با وی ازدواج کند. ابراهیم با «هاجر» ازدواج کرد و در نتیجهٔ این ازدواج ، اسماعیل به وجود آمد. ابراهیم برای اجرای فرمان «الله» و دوباره سازی خانهٔ «کعبه» به اتفاق «هاجر» و فرزندش اسماعیل، پس از مدّت چهل روز مسافرت با شتر از کنعان به درهٔ خشک عربستان و محلّی

ا برجی از تاریخ بویسان اسلامی «جای «کسان» از شهر «سوریّه» نام برمو عقیده دارند که مجلّ سکونت ا براهیم در آغاز در شهر «سوریّه» بوده است.

144

## كعبه: خافه الله

که امروز مکّه نامیده میشود، وارد شدند. در این لحظه، «هاجر» و فرزندش اسماعیل هر دو از تشنگی به حال مرگ افتادند. «هاجر» در حالت آشفتگی بسیار، برای اینکه جان دادن بچّهاش را نبیند، از او دور شد و برای پیدا کردن آب هفت بار از «مروه» به «صفا» و بر عکس دوید. مرتبة هفتم که «هاجر» از شدّت خستگی ناتوان شد و روی سنگی نشست، فرشته ای بر او ظاهر شد و گرفت و مشاهده کرد که ازمحل پاشنه کفش اسماعیل از زمین شنی، چشمه ای گرفت و مشاهده کرد که ازمحل پاشنه کفش اسماعیل از زمین شنی، چشمه ای فوران کرد.<sup>ه</sup> این چشمه، بر پایهٔ افسانه های مذهبی همان چشمهٔ «زمزم» است کروانها بود و تقدّس آن بوسیله احفاد و فرزندان اسماعیل تا به امروز حفظ شده است. البته باید توجه داشت که رسم مسخرهٔ و تماخره آور دویدن هفت بار از «مروه» به «صفایی سرچشمه گرفته است.

هنگامی که ابراهیم و اسماعیل مشغول ساختن خانهٔ «کعبه» بودند، جبرئیل یکی از سنگهای قیمتی بهشت را در اختیار آنها گذاشت. این سنگ در هنگام اخراج آدم و حوا از بهشت با آنها بروی زمین فروافتاده و بعدها در لجنهایی که از طوفان نوح باقیمانده بود، ناپدید شده بود تا اینکه جبرئیل آنرا دوباره یابی کرد و در اختیار ابراهیم گذاشت.

حدیثی که در اسلام پذیرش همگانی دارد آنست که سنگ یادشده در اصل فرشتهای بوده که «الله» به او مأموریت داده بوده است که بر اعمال و رفتار آدم در بهشت نظارت کند، ولی چون فرشتهٔ یادشده در انجام وظایف خود در مراقبت از کردار و منش آدم سهل انگاری کرده، بهمجازات تغییر شکل بهسنگ محکوم شده و با آدم بهروی زمین فرو افتاده است. ابراهیم و اسماعیل، سنگ یادشده را با نهایت احترام از جبرئیل دریافت

<sup>6</sup>گوساولوبون، تمدن اسلام و عرب، ترجمه فخر داعی، صفحههای ٤١ و ٤٢.

اللبه اكبر

کردند و آنرادر گوشهای از نمای خارجی دیوار خانهٔ «کعبه» کار گذاشتند. این سنگ سیاه که «حجرالاسود» نامیده میشود تا بهامروز در خانه «کعبه» نگهداری شده و زایرین خانهٔ «الله» آنرا پرستش میکنند و به آن بوسهٔ ستایش آمیز میزنند.

«ابن عبّاس» از قول محمد روایت کرده است که «حجرالاسود» در هنگام فرود از آسمان مانند شیر سفید بود و از سفیدی برق میزد، ولی بر اثر بوسه هایی که افراد گناهکار به آن زدند، بتدریج به سیاهی گرایید." در روز قیامت، «حجرالاسود» دوباره به شکل نخستین خود که یکی از فرشته های بهشت بوده، در خواهد آمد و در بارگاه السی به سود آنهایی که با خلوص ایمان مراسم حجّ را انجام داده اند، شهادت خواهد داد.

مدّت اندکی پس از بنای خانه «کعبه» بوسیله ابراهیم و اسماعیل، دو نفر از افراد طایفه «امالکیت» که در جستجوی شتر گمشدهٔ خود بودند، چشمهٔ «زمزم» راکشف کردند و افراد طایفهٔ خود را به آنجا آوردند، شهر مکّه را در آنجا بنا کردند و اسماعیل و مادرش را زیر چتر حمایت خود قرار دادند. چندی نگذشت که ساکنان پیشین آن منطقه افراد طایفهٔ «امالکیت» را از آنجا بیرون راندند، ولی اسماعیل را نزد خود نگهداشتند. هنگامی که اسماعیل بهسن بلوغ رسید با دختر حاکم آن منطقه ازدواج کرد ودر نتیجهٔ این ازدواج، نیاکان مردم عرب بهوجود آمدند.

افسانهٔ بالا که سابقهٔ تاریخیاش به هزارها سال پیش از ظهور محمد و اسلام برمی گردد، سبب شده بود که تازیها برای خانه «کعبه،» چاه «زمزم» و سرزمین مکه، احترام زیادی قایل شوند و آنرا شهری مقدّس بنامند. بهمین دلیل، مکه همیشه مرکز زیارت مردم نقاط گوناگون سرزمین عربستان بوده است. مردم عربستان تا آن اندازه به سرزمین مکه و خانهٔ «کعبه» احترام

۲ مشکات المصابح ،کتاب بنازدهم، فصل جنهارم، قسمت دوم. ۲ - Amalekite بنام طایفه ای است که در جنوب کمان به حالت چادر نشینی زندگی می کردند. ۱۸۹

كعبه: خانه الله

می گذاشتند که چهار ماه سال را بهزیارت خانه «کعبه» ویژگی داده و هر گونه جنگ و خونریزی و یا عملیات خصمانه در این ماهها حرام بهشمار می رفت. در هنگام زیارت خانه «کعبه» تازیها هفت بار گرداگرد خانه «کعبه» طواف می کردند، از آب چاه «زمزم» می نوشیدند و سپس به خانه های خود برمی گشتند. دویدن دیوانه وار و بدون هدف هفتگانه مسلمانان در هنگام برگزاری مراسم حج در مروه و صفا، ادامهٔ همین رسم خرافاتی تازیهای بت پرست زمان پیش از اسلام بوده است.

به گونهای که میدانیم، محمد در میان خانواده خود که بهشغل نگهبانی از بتهای خانه «کعبه» روزگار میگذراندند، با به پهنهٔ وجود گذاشت و برگزاری مراسم بالا در تاروپود اندیشه و منش او نقش بسته بود و ازاینرو برگزاری آداب و مراسم مسخرهٔ یادشده را وارد فرایض دین اسلام کرد.

بس از درگذشت اسماعیل، خانه «کعبه» بهتصرف طایفه «بنی جهرم» درآمد و برای مدّت یکهزار سال در اختیار آنها باقیماند. سپس طایفهٔ «بنی خزعه» آنرا در اختیار خود درآوردند و برای مدّت سیصد سال آنرا در مالکیّت خود نگهداشتند.

چون خانهٔ «کعبه» پیوسته در معرض باران و سیل قرار داشت، بتدریج نابود شد تا اینکه «قصی بن کلآب» آنرا دوبارهسازی کرد. گفته شده است که خانه «کعبه» تا این زمان بدون تاق بود، ولی «قصی بن کلآب» برای نخستین بار تاقی برای آن بنا نهاد.

تاریخ نویسان عرب می نویسند، «عمرین ایولحی» نخستین کسی بود که بت «هوبال» را از شهر «هیت» مقدونیّه به خانه «کعبه» آورد و بدین ترتیب رسم بت پرستی را وارد سرزمین عربستان کرد. خانه «کعبه» بتدریج مرکز نگهداری بت های طایفه های گوناگون عربستان شد و هر طایفه ای بت خود را به خانه «کعبه» آورد.

طایفهٔ «بنی قسی» نخستین طایفهای بود که در اطراف و حوالی خانه «کعبه» بهساختن خانههای مسکونی دست زد. بعدها طایفه «قریش» جانشین الله اكبر

طایفه «بنی قسی» شدند و نگهبانی از بتهای خانه «کعبه» را بر عهده گرفت. اندکی پس از آنکه طایفه «قریش،» نگهبانی از خانهٔ «کعبه» را عهدهدار شد، خانه یادشده طعمهٔ آتش قرارگرفت و نابود شد. طایفه «قریش» خانه «کعبه» را با چوب و با حجمی کمتر از زمان طایفه «بنی قسی» دوبارهسازی کرد. در این زمان که با دورهٔ جوانی محمد همزمان بود، خانه کعبه دارای ٦ ستون بود و بت «هوبال» در آن نگهداری می شد. «الازرقی» می تویسد، شکل مریم مقدس و فرزند شیر خوارهاش عیسی مسیح در یکی از ستونهای خانه «کعبه» که به در خانه نزدیکتر از سایر ستونها بود،

در زمانی که «عبدالمطلب» فرزند «هاشم» جد پدری محمد سرایداری خانه «کعبه» را برعهده داشت، تاق خانه بسیار کوتاه بود و ازاینرو طایفه «قریش» تصمیم گرفت، آنرا خراب و دوبارهسازی کند. در هنگام دوبارهسازی خانه «کعبه» هنگامی که افراد «قریش» میخواستند «حجرالاسود» را در کالبد خانه «کعبه» جاسازی کنند، هر یک از طایفههای عرب کوشش میکرد، به اصطلاح افتخار انجام این کار را بهخود ویژگی دهد و از اینرو سر این کار با یکدیگر به ستیز و نزاع پرداختند. سرانجام، طایفههای گوناگون عرب با یکدیگر موافقت کردند، هر کسی که زودتر از دیگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و «کعبه» گزینش کند. محمد نخستین فردی بود که وارد محوّطه خانه «کعبه» شد و از اینرو حکم کرد «حجرالاسود» را برای کار گذاشتن «حجرالاسود» در ساختمان را یه های گوناگون عرب با یکدیگر موافقت کردند، هر کسی که زودتر از میگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و میگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و ساختمان یکی از طایفههای عرب را برای کار گذاشتن «حجرالاسود» در ساختمان «کعبه» گزینش کند. محمد نخستین فردی بود که وارد محوّطه خانه «کعبه» بعره از اینرو حکم کرد «حجرالاسود» را روی پارچه ای بگذارند و نمایندههای طایفه های گوناگون عرب، هر یک گوشه ای از پارچه را بگیرند و سنگ را بوسیله پارچه در محل خود قرار دهند و محمد خود با دستهایش «حجرالاسود». را در محل ویژه ش کار گذاشت.

نکته بسیار جالب در این بحث آنست که محمد در آغاز ادّعای پیامبری بهخانه «کعبه» توجّه مثبتی نداشت و حتّی «اورشلیم» را قبلهٔ مسلمانان تعیین كعبه: خانه الله

کرد و نه خانه «کعبه» را. این موضوع نشان میدهد که چون خانه «کعبه» بهعنوان بتخانه تازیبها شهرت داشت ودر واقع مرکز خرافه پرستی آنبها به شمار میرفت، از اینرو محمد تمام کوشش خود را برای نابود کردن بت های درون آن به کار گرفته بود و قصد نداشت از محلَّ یادشده استفادهٔ مثبتی به عمل آورد. بعدها که کلیمیها با او و موضوع نبوتش سر مخالفت برافراشتند، محمد تصمیم گرفت قبلهٔ مسلمانان را از «اورشلیم» به خانه «کعبه» تغییر دهد. بدیمی است که اگر کلیمیها در برابر نبوّت محمد تسلیم شده بودند و دین او بدیمی مسیح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی عیسی مسیح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی مدهبی منبح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی «مکه،»

یکی دیگر از دلایلی که محمد در آغاز به «اورشلیم» بیش از خانه «کعبه» توجّه داشت، آیه اوّل سوره بنی اسرائیل در باره سفر رؤیایی محمد به آسمان است. مفهوم این آیه میگوید: «منزّه است (اللّهی) که بنده خود را یک شب از مسجدالجرام به مسجدالاقصی که پیرامون آنرا پر نعمت ساخت سیر داد تا آیات خود را به او بنمایاند. به درستی که (الله) شنوا و بیناست.»

به گونه ای که مشاهده می شود، در آیه بالا «الله» از «اورشلیم» به عنوان مکانی سخن می گوید که به آن برکت داده و از آن مکان می خواهد معجزه هایش را برای پیامبر دروغینش آشکار سازد. مفهوم این آیه و همچنین اقدام محمد در تعیین «اورشلیم» به عنوان قبله مسلمانان در آغاز نبوتش نشان می دهد که خانه «کعبه» بدنام تر از آن بوده است که محمد آنرا قبلهٔ مسلمانان تعیین کند و به آن برچسب «خانه الله» بزند، ولی زمانی که محمد از یک سو، به این نتیجه رسید که کلیمی ها به یچوجه با او سر سازگاری ندارند و از دگرسو، پایه های قدرتش را در مدینه استوار کرد؛ آنوقت توجّهش را از «اورشلیم» یعنی قبله کلیمی ها به خانه «کعبه» تغییر داد و بر پایهٔ معمول، زبان «الله» در دهان محمد به حرکت درآمد و آیه های ۱۲۲ تا ۱۲۹ سوره بقره نازل شد

191

اللهاكبر

و لزوم تغییر قبله را از «اورشلیم» به خانه «کعبه» با فرنودهای ترفندانه ضروری برشمرد.

مشخصات خانه «كعبه»

خانه «کعبه» در میان مسجدالحرام واقع شده و دارای یک شکل مربّع کامل است. خانه «کعبه» از سنگ خارا (گرانیت) ساخته شده، بلندی آن بیش از ۲۱ متر، درازای آن ۱۳ متر و پهنایش ۱۱ متر است. در خانه «کعبه» در سمت شمال شرقی آن قرار گرفته و در حدود ۲ متر بالاتر از سطح مسجدالحرام است. برای رفتن به خانه «کعبه» معمولاً از نردبان متحرکی که در آنجا وجود دارد، استفاده می شود. دیوارها و زمین خانه «کعبه» از سنگ مرمر پوشش یافته و درون خانه به چلچراغهایی که از طلا و نقره ساخته شده، مزّبن گردیده است.

نکته بسیار جالب در خصوصیات خانه «کعبه» تزیین آن با طلا می باشد. زیرا می دانیم که استفاده از طلا برای ظروف و وسایل زندگی در اسلام حرام می باشد. بنابر این، چکونگی زینت خانه «الله» با طلا، چیستانی است که پاسخش را باید در تضادهای نابخردانه اصول و احکام اسلام و مکر و حیله کارگردانان این دین جستجو کرد.

خانه «کعبه» با روپوش سیاهی که از ابریشم و پنبه تشکیل شده و تمام سطوح آن بجز «حجرالاسود» را در برمی گیرد، پوشانیده میشود. در قسمت بالای پرده خانه «کعبه» یک نوار کمربندی که روی آن آیه ۱۹ سوره آلءمران زردوزی شده، دوخته شده است.

حجرالاسود و تاریخچه آن مهمترین قسمت خانه «کعبه» سنگ سیاه و یا «حجرالاسود» است که در گوشه شرقی خانه «کعبه» کار گذاشته شده و در حدود یک مترونیم بالاتر از سطح زمین قرار دارد. «حجرالاسود» بهشکل یک بیضی نامرتّب بوده و قطر كعبه: خانه الله

آن در حدود ۱۸ سانتیمتر است. تاریخچه «حجرالاسود» به پیش از زمان ظهور اسلام پیوند میخورد. مسلمانان عقیده دارند، «حجرالاسود» از بهشت بهزمین افتاده و برخی نیز معتقدند، فرشتگان آنرا از بهشت بهزمین آوردهاند تا ابراهیم هنگام بنای خانه «کعبه» پای خود را روی آن بگذارد.

می گویند، «حجرالاسود» ابتدا سنگ سفیدی بوده که بر اثر تماس و مالش آن با دست تغییر رنگ داده و سیاه شده است. هرگاه این نکته افسانه ای درست باشد، معلوم نیست، پس چرا نام اصلی آن «حجرالابیض» یعنی «سنگ سفید» نبوده و نام یادشده برای این سنگ پس از تغییر رنگ نگهداری نشده است. محمد شخصاً سنگ «حجرالاسود» را می بوسیده و مسلمانان نیز همیشه به پیروی از او همین کار خرافی و نابخردانه را که بغیر از بت پرستی، عنوان دیگری نمی توان برایش قایل شد، انجام داده اند. «عمر بن الخطاب،» خلیفه دوم گفته است: «اگر من خود به چشم ندیده بودم که محمد، حجرالاسود را می بوسد، هرگز این سنگ سیاه را نمی بوسیدم.»

خانه «کعبه» در درازنای تاریخ، چندین مرتبه طعمه آتش سوزی، سیل و زلزله، تخریب و حمله مخانفان اسلام واقع شده است. در زمان خلافت «عبدالملک بن مروان» (۲۸–۲۵ هجری قمری)، یکی از مدّعیان خلافت به نام «عبدالملک بن مروان» (۲۸–۲۵ هجری قمری)، یکی از مدّعیان خلافت به نام «عبدالملک مروان» مورد تعقیب قرار گرفت و به خانه «کعبه» پناهنده شد. زیرا به گونه ای که در پیش گفتیم، «الله» در قرآن خانه «کعبه» را پناهگاه مردم و محل مقدس و امنی برشمرده و بویژه آیه ۱۲۵ سوره بقره می گوید، هر خارج کند. از اینرو «عبداله بن زبیر» فکر می کرد که چون خانه «کعبه» برای خارج کند. از اینرو «عبداله بن زبیر» فکر می کرد که چون خانه «کعبه» برای مسلمانان جنبه تقدّس دارد، جانش در آنجا محفوظ خواهد بود. ولی «حجاج بن یوسف ثقفی» برای دستگیر کردن «عبداله بن زبیر» خانه «کعبه» را با

197

<sup>^</sup>علی دشتی، بیستوسه سال، صفحه ۱۵۸،

اللسه اكبر

منجنیق ویران و او را دستگیر کرد و بهقتل رسانید ۲۰ این رویداد نشان میدهد که حتّی آنهایی که در اسلام در ردههای بالای نردبان قدرت مذهبی قرار داشتند، مقدّسات دینی اسلام را افسانههای مسخره می پنداشتند و تنها برای استوار کردن قدرت خود به دینداری تظاهر می کردند .

در سال ۳۱۷ هجری قمری (۹۳۰ میلادی)، در زمان خلافت «مقتدر» خلیفه عباسی، «ابو طاهر قرمطی» که در فارس، بحرین و یمامه حکومت می کرد، به شهر مکه حمله برد و حجاجی را که مشغول برگزاری مراسم حج بودند به قتل رسانید و ۱۱ روز در مکه ماند و «حجرالاسود» را با گرز شکست و چند پاره آنرا به انضمام اشیاء گرانبهای درون خانه «کعبه» با خود به بحرین برد." تاریخ نویسان نوشته اند، قرمطیان «حجرالاسود» را از خانه «کعبه» جدا کردند و ناودان زرین «کعبه» را کندند و گفتند: « ... اللهی که خانه خود را در روی زمین رها کند و به آسمان برود، باید خانه اش را غارت و ویران کرد. خرمطیان در هنگام کشتار حجاجی که مشغول برگزاری مراسم حج بودند با حنده و استهزاء می گفتند: «وَ مَن دَخَلَهُ کانَ آمَناً وَ آمنهُم من خُوف.» یعنی: «اگر به راستی اللهی در این دنیا وجود می داشت، شماً را از زخم شمشیر ما در امان نگه می داشت.»"

«ابو طاهر قرمطی» گفته است، من این بنا را ویران می کنم تا مرکز کفر و پرستش سنگها را براندازم. «ابن جزّار» می گوید: «یکی از اصحاب ابو طاهر سوار بر اسب خود وارد خانه (الله) شد و بهمردمی که در آنجا بودند ندا داد که [ای خران! شما بهاین خانه سنگی سجده می کنید و گرد آن

"مرتضى حسنى رازى، تبصرةالعوام فى معرفةالاتام، - بەكوشش عبّاس الدّال، صفحه ٤٥٢ سيوطى، ناريحالحلغاء، صفحه ١٤٢؟ - ناريخ گزيده، صفحه ٢٦٨.

اً ابن اثیر، کامل، صفحه ۲۵؛ آثارالباقیه، صفحه ۲۷۷؛ سیوطی، تنویخ الخلفاء، صفحه ۳۸۳. اابن تکنه اشاره به آیه ۱۷ سوره آلعمران است که میگوید: ﴿فِیهِ عَالِمُتَأْبَلِنَنْتُ هُفَامٌ إِبْرَاهِیعُرُوْ مَن دُخَلَهُرُكُنَ مَامِنًا ﴾ معنی «هر کس وارد مقام ابراهیم شود، از امنیَت برخوردار حواهد بود.» كعبه: خانه الله

میچرخید و بهاکرامش میرقصید، بر دیوارهایش روی میسایید و فقیهان شما که مقتدایان شما هستند، چیزی از این بهشما نمی آموزند و برای محو این خرافات جز این شمشیر باقی نمانده است.]»!!

بدیمی است که اگرچه «الله» بیچاره در قرآن در آیه ۱۲۵ سوره بقره قول داده است که خانه اش را پناهگاه مردم و محل مقدّسی برای زیارت مؤمنان اسلامی قرار دهد و در آیهٔ ۹۷ سوره آل عمران می گوید، هر کسی که وارد مقام ابراهیم شود، جانش امن و محفوظ خواهد بود، ولی با نهایت دریوزگی اینهمه حمله ها و اهانت های نهاد برانداز را تحمل کرد و هیچ حرکتی از خود نشان نداد. جالب توجّه آنجاست که آزادمردان و روشنفکران آن زمان، حمله قرمطیان به مکّه و قارت و ویرانی خانه کعبه را با شادی ستایش کردند،<sup>۳</sup> ولی ما امروز پس از گذشت بیش از ۱۶۰۰ سال، هنوز در خواب افسونهایه ای که سوداگران مذهبی بر ما تحمیل کرده اند، بسر می بریم و گروهی از مسلمانان خردباخته، هر سال بخش بزرگی از ثروت و وقت و نیروی خود را برای برگزاری مراسم خرافی و نابخردانه حج تلف می سازند.

در سال ۳۳۹ هجری قمری (۹۵۱ میلادی)، پس از ۲۲ سال، مطیعالله (فضل بن جعفرالمقتدر بالله بن معتضد عبّاسی)، بیست و سوّمین خلیفه عبّاسی، آن قسمتها یی از «حجرالاسود» را که قرمطیان با خود به بحرین برده بودند، بهمبلغ پنجاههزار دینار زر سرخ بازخرید کرد و بهمکّه بازگردانید.

**بازنمود نویسنده** در فلسفه ایجاد خانه «کعبه» و چگونگی اندیشه و منش «الله» بنیانگزار و مالک خانه یادشده، چند پرسش بهشرح زیر ذهن هر انسان اندیشهوری را

<sup>&</sup>quot;حنا الفاخوري - حليل البحر، ناريخ فلسفه در جمهان اسلامي، جلد اول، ترجمه عيدالمحمد آايتي (تمهران: كتاب زمان، ١٣٥٨) , صفحه ١٨٧.

<sup>&</sup>quot; زندگی مسلمانان در قرون وسطی، صمحه ۱۲۷.

بەخود مشغول مىدارد:

۱- آیا اللّهی که دستگاه آفرینش را بهوجود آورده، چرا آنقدر از لحاظ ارزش وجودی و ذوق و سلیقه فرومایه و ناتوان بوده که آنهمه نقاط خوش آبوهوا و زیبای روی کره زمین را نادیده گرفته و خانه خود را در بیابان سوزان و خشک و بی آب و علف عربستان ودر میان تازیهای نیمه متمدن گزینش کرده است؟

۲ تاریخ نویسان و افسانه سازان اسلامی نوشته اند که آدم ابوالیش و محمد بن عبدالله، هر دو پیامبر برگزیده از سوی «الله» بوده اند. اگر فرض کنیم این گفته درست باشد، معلوم نیست چرا «الله» در آسمان نتوانسته است، به نخستین پیامبرش آدم ابوالبشر اعتماد کند و فرشته ای را تعیین کرده تا مراقب اعمال و رفتار او در بهشت باشد، ولی پیامبر دیگرش، محمد بن عبدالله را به حال خود و بدون مراقب روی زمین رها کرده تا به نام «الله» و دین و مذهب، مرتکب آنهمه جنایات سهمگین و ناهنجار و خونریزیهای ستمگرانه نسبت به همنوعانش بشود؟

۳ - اگر حدیثهای افسانهسازان اسلامی درست باشد و «حجرالاسود» در آغاز در آسمان فرشتهای بوده که از سوی «الله» مأموریّت مراقبت بر اعمال و رفتار آدم ابوالبشر را بر عهده داشته و به سبب سهل انگاری در انجام وظیفه اش به سنگ تبدیل شده و با آدم به زمین فروافتاده است، با بد از تاریخ نویسان و حدیث سازان اسلامی پرسش کرد، پس چرا مسلمانان این سنگ سیاه و مسخ شده را که مظهر و نشانه یک فرشته گناهکار است، با ید مورد ستایش و پرستش قرار دهند؟

٤- با توجّه به اینکه «الله» یعنی خدای بزرگ و با جلال و شوکتی که نه تنها سرنوشت جنهان، بلکه نمام کنش ها و واکنش های آن در اختیار اوست و در آیه ۹۷ سوره آل عمران، آیه ۱۲۵ سوره بقره و آیه ۱۰۰ سوره توبه می گوید، خانه «کعبه» را محل مقدّس و امنی برای زایرین ساخته و به ابراهیم و اسماعیل دستور اکید داده است که پاکیزگی و تقدّس آنرا از هر گونه آلودگی 197

## كعبه: خانه الله

تأمین کنند، معلوم نیست چرا با نهایت زبونی و فرومایگی اجازه داده است، چند بت چوبی قدرت لایتناهی او را بهمسخره بگیرند، او را از خانهاش بیرون بیندازند و خانه مقدسش را پایگاه کفر و زندقه قرار دهند و بهریش بدون ریشه او خندهٔ اهانت بار بزنند.

۵- اللّهى كه بر پايه گفته آيههاى ١٢٣ تا ١٢٦ سورۀ آلعمران، در جنگ بدر شمار سههزار فرشته از آسمان به كمك محمد فرستاد تا بهدشمنان او تيراندازى كنند و آنها را شكست بدهند، معلوم نيست چگونه با نهايت خفّت و خوارى ساكت نشسته است تا زلزله و باد و آتش خانه او را هدف قرار دهند و «حجّاج بن يوسف ثقفى» و قرمطيان و غيره به خانهاش حمله نموده، زايرين مسلمان خانهاش را از دم تيغ بگذرانند، اشياء و دارائيهاى خانهاش را غارت و آنرا ويران كنند ؟

شاید باسخ تمام این چراها این باشد که «الله» بهراستی «اکبر» و یا «بزرگتر» از چند بت چوبی است و نه خداوند فرضی بزرگ و توانای مطلقی که بر دستگاه آفرینش فرمانرواتی میکند. این همان الله «اکبر» و یا الله «بزرگتر» از بتهای «لات،» «مَنات» و «عُزّی» است که تازیهای عربستان پیش از ظهور محمد و اسلام برستش میکردهاند. این همان «الله» زبون، فرونهاد و دریوزهای است که محمد روح فرضیاش را از بت «الله» چوبی ساکت و بیجان، ولی مرثی خانه «کعبه» ربوده و آنرا در وجود «الله» فرضی دیگری که قابل دیدار نیست و خدمتگزار صمیمی و سوگندخورده خود اوست، دیگری که قابل دیدار نیست و حکومتش را بوسیله و بهنام او استوار سازد.

فصل دهم الله اكبر، الله بزرگتر است

هېچ عملی به اندازه دروغی کهنه به حقیقتی تازه آسیب وارد نمی آورد . گونه

مهمترین شعاری که مسلمانان جهان در هنگام برگزاری نماز و عبادت به کار می برند، شعار و یا عبارت «الله اکبر» است. بدون تردید می توان گفت که هیچ شعار و یا عبارتی در دین اسلام بیش از «الله اکبر» بوسیلهٔ مسلمانان مورد استعمال ندارد. شعار «الله اکبر» بوسیلهٔ تمام مذاهب و مسالک دین اسلام، بارها هر روز در هنگام اذان، نماز و دعا بر زبان رانده می شود. از اینرو، این بخش از کتاب را به بازشکافی آرنگ «الله اکبر» ویژگی می دهیم. ولی برای آماده کردن زمینهٔ بحث بهتر است، نخست شناسنامه «الله،» یعنی مبتدای این خبر را بررسی کنیم، تا بهتر بتوانیم به مفهوم «الله اکبر» پی ببریم.

**شناسنامهٔ «الله»** محمد پس از بستن عنوان پیامبری بهخود، اظهار داشت که «الله،» خدای یکتای جهان او را به پیامبری برگزیده است. ولی، دلاتل و شواهد بسیار معتبر

199

الله اكبر

و سنگ نیشتههای باستانی بسیاری وجود دارد که نشان میدهد، «الله» نام بت مشرکان و بت پرستان منطقهٔ عربستان، پیش از ظهور محمد و اسلام بوده و اختراع و یا نوآوری محمد نمیتواند باشد.

از مذهب تازیبهای پیش از ظهور محمد واسلام، اطلاعات زیادی در دست نیست، ولی مسلّم است که پیش از ظهور اسلام، تازیبهای عربستان از مذاهبی که در کلده، کنعان و قنیقیّیه را یج بوده، پیروی می کردهاند. مذاهب قدیمی ساکنان مناطق یادشده، عبارت بودهاند از پرستش خورشید و ستارگان و ماه. بهمین دلیل، تازیبها از نام «خورشید» برای نامهای خود استفاده می کردند و از جمله نام فرزند «عبد مناف» از بزرگان قریش، «عبدالشّمس» به معنی فرزند خورشید بوده است. گذشته از آن تازیبهای پیش از ظهور اسلام معتقد بودند ؟ درختان، سنگها و کوهها دارای روح هستند (Animism) و به پرستش آنها می پرداختند.

تازیبهای پیش از اسلام، بویژه به «ماه» اعتقاد داشتند. تازیبها «ماه» را خدای راستین جهانیان می بنداشتند و برای آن جنس مذکر قائل بودند. اعراب اعتقاد داشتند که «ماه» مذکر با خورشید مؤنّت ازدواج کرده و ستارگان فرزندان ازدواج بین «ماه» و «خورشید» بودهاند. یکی از دلائل مهّم «ماه پرستی» تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام، گفته خود کتاب قرآن (ماه پرستی» تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام، گفته خود کتاب قرآن (ماه پرستی) را دید، گفت اینست خدای من...» گذشته از آن «الله» در آیهٔ ۳ مورهٔ مدتر و آیهٔ ۲ سورهٔ شمس، آشکارا به «ماه» سوگند می خورد. صرف نظر از تازیها، مردم ساکن سراسر خاور میانه از کوههای ترکیّه تا سواحل رود نیل و بویژه ساکنان عربستان جنوبی، همه ماه پرست بودهاند. سنگ نبشتههای کشف شده نشان می دهد که نام خدای ماه «سین» و لقب او «ال اله» بوده

<sup>1</sup> Encyclopedia of Religion, ed., Eliad, 8: 225 ff.

المعطالب فصلى هفدهم همس كتاب بكاه فرما يبدء

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۰۱

است.'

تازیمهای پیش از اسلام، بعدها نام «ال اله» را که لقب «ماه» بود، بهنام «الله» کوتاه کردند. تازیمهای پیش از ظهور محمد و اسلام، حتّی نام «الله» را برای نامگزاری فرزندان خود به کار می بردند. چنانکه می دانیم، نام پدر محمد «عبدالله» بوده است. این واقعیّت تاریخی نشان می دهد که «الله» دست کم نمی تواند نام خدای یگانه ای باشد که محمد وانمود کرده است که او را به پیامبری برگزیده است. بنکه «الله» نام بنی بوده که تازیمهای بت پرست و مشرک پیش از ظهور اسلام آنرا می پرستیدند.<sup>3</sup>

«سزار فرح» یکی از دانشمندان اسلامشناس مینویسد، عقیده براینکه «الله» همان خدای موسویان و مسیحیان است، یک اشتباه محض می باشد و هیچ دلیلی وجود ندارد که ما «الله» اسلام را همان خدانی که در تورات و انجیلآمده است، بدانیم.<sup>ه</sup>

نویسندهٔ این کتاب پدافندگر نوشتههای پژوهشگران یادشده در بالا نیست و هیچ هدفی در مقایسهٔ ادیان سامی و نشان دادن برتری یکی از آنها نسبت به یگری ندارد، ولی آنچه که مسلّم بوده و جای هیچ بحث و تردیدی باقی نمی گذارد، آنست که ادّعای نویسندگان بالا در بارهٔ ماه پرستی تازیها یک حقیقت تاریخی است که تمام سنگنبشتههای باستانی موجود، درستی این ادّعا را تاکید کردهاند و اعتبار عقیدهٔ یادشده را نمیتوان نادیده گرفت. بهمین دلیل است که «هلال ماه» یکی از نشانههای برگزیده بوسیله دین اسلام می باشد و میتوان آنرا در بالای گنبدها و منارههای مساجد اسلامی مشاهده نمود. فرنود دیگر درستی عقیده مبنی بر ماه پرستی تازیان پیش از اسلام و جانشین شدن

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carlton S. Coon, Southern Anabia (Washington, D.C.: 1944), p. 398.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ceasar Farah, Islam: Beliefs and Observations (New York: Barrons, 1987), p. 28.

اللسه اكبر

«الله پرستی» بهجای «ماه پرستی،» وجود «هلال ماه» در پرچم بسیاری از کشورهای مسلمان است. زیرا، کشورهای ترکیّه، الجزیره، موریتانی، مالزی، تونس و جزایز کومورو، در پرچم رسمی خود شکل ماه را به کار بردهاند. در پرچم رسمی کشور مصر نیز پیش از استقلال و زمانی که جزء امپراطوری عثمانی بود، از ماه بهره گرفته شده بود، ولی هنگامی که مصر در سال ۱۹۲۳، استقلال یافت، شکل پرچم خود را تغییر داد. همچنین یکی دیگر از فرنودهای ماه پرستی تازیان پیش از اسلام آنست که ماههای هجری قمری با پدید آمدن بویژه مسلمانان روزه ماه رمضان را با دیدن هلال ماه در آسمان آغاز میکند.



این بیکره که شناختگر ماه پرستی تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام می باشد و اکنون دریکی از موزههای لندن وجود دارد، در منطقه خاور میانه کشف شده است.

Robert Morey, The Moon God in th Archeology of the Middle East (Pennsylvania: 1944), برداشت از کتاب ر

در زمان ظهور محمد، تازینهای عربستان خدایان زیادی را می پرستیدند که شکل پیشرفتهٔ روح پرستی و سنگ پرستی بود. قبایل و طوائف گوناگون عرب در این زمان، در کنار خدایان ویژهٔ خود که شعارشان به بیش از سیصدوشصت بت می رسید، خدائی را نیز که معتقد بودند، از سایر خدایان بزرگتر است، مورد پرستش قرار می دادند و او را «الله» می نامیدند. هر یک از خدایان یادشده، دارای مجسّمهای بودند که در زمان ظهور محمد در خانهٔ کعبه نگهداری می شدند.

«گیب» از دانشمندان شمیر امور خاور میانه نوشته است، دلیل اینکه محمد هرگز بهتعریف و شرح «الله» در قرآن انپرداخته، آنست که تازیها مدّتها پیش از آنکه حتّی وی زائیده شود، با نام «الله» آشنا بودند.

دکتر «آرتر جفری» یکی از مشهورترین دانشمندان اسلام شناس در زمان حاضر و استاد کرسی بررسیهای اسلامی و خاورمیانه در دانشگاه کلمبیا مینویسد: «نام (الله) به گونهای که از خود قر آن نیز برمی آید، پیش از ظهور اسلام در سرزمین عربستان بسیار معمول و شناخته شده بود. در واقع نام «الله» وشکل مؤتث آن یعنی (اللات) به کرات در میان نامهای مقدّس سنگ نبشته های شمال افریقا دیده می شود.»

واژهٔ «الله»<sup>م</sup> از کلمهٔ مرکّب «ال-اله» عربی گرفته شده است. «ال» حرف تعریف معیّن و «اله» واژهٔ عربی «خدا» می باشد. «الله» یک واژهٔ

^ برای آگاهی بیشنر از ریشهٔ واژه «الله» به بنمایهٔ زبر مراجعه فرما بید.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. R. Gibb, Mohammadanism: A Historical Survey (New York: Mentor Books, 1955), p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Arthur Jeffery, ed., Islam: Muhammad and His Religion (New York: The Liberal Arts Press, 1958), p. 85.

J. Blau. "Arabic Lexiographical Miscellanies," Journal of Semitic Studies, vol. XVII, no. 2, 1972, pp. 173-190.

الله أكبر

خارجی نیست که وارد زبان عرب شده باشد. این واژه حتّی در زبان سریانی، عبری و یونانی نیز دیده نمیشود. «الله» یک واژهٔ خالص عربی است که در سرزمین عربستان برای مفهوم «خدا» به کار برده می شد.

بنمایههای گوناگون زیر که از معتبرترین دائرةالمعارفها و کتب موجود برداشت شده، برای دیرباورترین پژوهشگران تردیدی باقی نخواهند گذاشت که واژه «الله» یک کلمهٔ خالص عربی است که پیش از ظهور اسلام و محمد، تازیهای سرزمین عربستان، آنرا برای بتها و خدایان خود به کار می بردند.

دائرةالمعارف دين و اخلاقيات هسينگ مىنوبسد: «ريشه واژة (الله)» بهدورههاى پيش از ظهور اسلام برميگردد. (الله) يک واژة عادى براى ذکر نام خدا نيست و مسلمانان براى ذکر نام خدا با يد واژهاى بهغير از (الله) براى خود گزينش کنند. (الله) واژهاى است که تنها در بارة خداى عجيب و غريب اعراب به کار مىرفته است.»

دانرةالمعارف دین، مینویسد: «(الله،) واژهای است که پیش از ظهور محمد و اسلام بوسیله اعراب استعمال میشد و مفهوم آن معادل با واژهٔ بابلی (بل) بهمعنی (خدا) می باشد.»<sup>،</sup>

دائرةالمعارف بریتانیکا، مینویسد: «سنگنبشتههای عربی پیش از ظهور اسلام، بهکرات واژه (الله) را بهکار بردهاند.»"

دائرةالمعارف اسلام، بهویراستاری «هوتسما» مینویسد: «تازینها پیش از ظنور محمد بهنیایش و پرستش خدای والاتی میپرداختند که (الله) نامیده میشد.»"

<sup>10</sup> Encyclopedia of Religion, eds., Paul Meagher, Thomas O'Brian, Consuela Aherence (Washington, D. C.: Corpus Pub., 1979), I. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Encyclopedia of Religion and Ethics, ed., James Hastings (Edingburgh: T and T. Clark, 1908), E326.

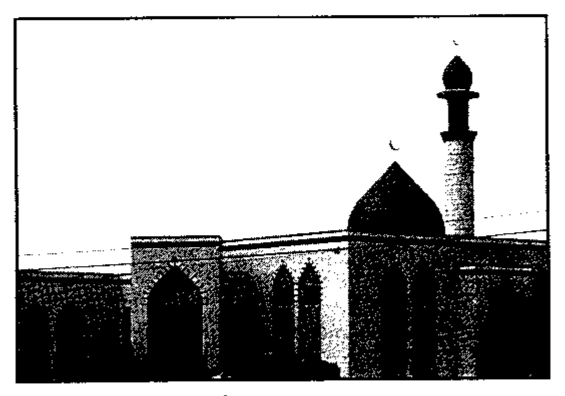
<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Encyclopedia Britanica, I. 643.J.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Encyclopedia of Islam, eds. Houtsma, Arnold, Basset, Hartman (Leiden: E. Brill, 1913), I:302.

الله اكبر، الله بزرگتر است ۲۰۵

دائرةالمعارف اسلام، بهویراستاری «گیب» مینویسد: «(الله) نام یکی از خدایان مکه بود که تازینهای سرزمین عربستان پیش از ظهور اسلام آنرا به کارمی بردند.»"

دائرة المعارف اسلام، به وبراستاری «لویس» می نویسد: « (الله،) نامی است که در نوشته های پیش از ظهور اسلام بسیار به چشم می خورد... با توجه به فزونی کاربردی که این واژه داشته، بعدها از «ال-اله» به «الله» کوتاه شده است. این واژه در اشعاری که بوسیلهٔ شعرای پیش از اسلام سروده شده، بسیار به کار رفته است.»



مسجد اسلامی شهر کلمبیا در ایالت میسوری کشورهای متحده امریکای شمالی. به تصویرهای ماه در بالای گنبد و مناره مسجد توجّه فرمایید.

<sup>14</sup> Encyclopedia of Islam, ed. Gibb, 1:406.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Encyclopedia of Islam, eds. Lewis, Menage, Pellat, Schacht (Leiden: E.J. Brill, 1913), 1:302.

الله اكبر

دائرةالمعارف افسانهها و اساطیر دنیا، مینویسد: «نام (الله) پیش از ظهور محمد بوسیلهٔ تازیما بهکار میرفته است.»<sup>م</sup>

«هنری پریزرود اسمیت،» استاد دانشگاه هاروارد مینویسد: « پیش از ظهور اسلام، واژهٔ (الله) بوسیلهٔ تازیها مورد استفاده قرار می گرفته است.»<sup>۱۱</sup>

دکتر «کنت کرگ،» یکی از دانشمندان علوم اسلامی مینویسد: «تمام نوشتهها و آثار باستانی پیش از ظهور اسلام در عربستان نشان میدهند که نام (الله) بوسیلهٔ تازیها مورد استعمال فراوان داشته است.»<sup>۱۷</sup>

دکتر «مونتگومری وات» مینویسد: «در سالهای اخیر من به این نتیجه رسیدهام که برای فهم دین محمد و مبانی اسلام باید بهوجود (الله) بهعنوان یک خدای بزرگ در مکه توجه زیاد معمول داشت. بدیهی است که الله پرستی یک نوع بت پرستی بوده، ولی البته با بت پرستی معمولی تفاوت داشته و آنرا باید در جُستاری جداگانه بررسی نمود.»<sup>۸</sup>

«سزار فرح» در بارهٔ مفهوم واژهٔ «الله» پیش از ظهور اسلام نتیجه میگیرد: «بنابراین هیچ دلیلی وجود ندارد باور کنیم که (الله) بوسیلهٔ کلیمیها و مسیحیها بهاسلام منتقل شده است.»<sup>۱۱</sup> «وری» یکی از مترجمان معروف قر آن مینویسد: «پیش از ظهور اسلام

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> The Facts on File: Encyclopedia of World Mythology and Legend, ed. Anthony Mercantante (New York: The facts on File: 1983), I:41.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Henry Preserved Smith, *The Bible and Islam: or The Influence of the Old and Netw Testament on the Religion of Mohammed* (New York: Charles Scribner's Sons, 1897), p.102.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Kenneth Cragg, *The Call of the Minuret* (New York: Oxford University Press, 1956), p.31

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> William Montgomery watt, *Mohammad's Mecca*, p. vii; *Belief in a High God in Pre-Islamic Mecca*, "Journal of Semitic Studies, vol. 16, 1971, pp. 35-40.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Caesar Farah, Islam: Beliefs and Observations (New York: Barrons, 1987), p.28.

الله اكبر، الله بزرگتر اسب

الله پرستی و همچنین پرستش (بعال،)<sup>۱</sup> هر دو نوعی از پرستیدن خورشید، ماه و ستارگان بوده است.»<sup>۱۱</sup>

در آغاز سدهٔ هفتم میلادی، هنگامی که طایفهٔ قریش و سایر تازیها، در آستانهٔ ترک زندگی چادرنشینی و ورود بهزندگی شهرنشینی بودند و بتدریج مشکلات زندگی شهرنشینی را لمس میکردند، محمد بن عبدالله بهظهور پیوست و تازیما دین جدید او را بهعنوان پیامی برای حلّ مشکلات ورود بەزندگى شهرنشينى پذيرش كردند، پيامبران بزرگ اسرائيلىھا ئيز در هنگامی که اسرائیلیها در حال ترک زندگی چادرنشینی و ورود بهزندگی شهرنشینی بودند، ظهور کردند. بطور کلّی میتوان گفت که ادیان جهانی همه در فراگرد تجارتی شهرها ظهور کردهاند. یکی از ویژگیهای تبدیل زندگی چادرنشینی بهشهرنشینی، همیشه انتقال پارمای قدرتهای انحصاری یادشاهان و فرمانروایان فئودال و اشرافی به بازرگانان بوده است. گذشته از آن، هنگامی که افراد مردم با بهزندگی شهرنشینی می گذارند، بیدرنگ فاصلهٔ طبقاتی بین ثروتمندان و تمهیدستان، آنها را به خود می آورد و بهفکر برطرف کردن بیدادگریهای اجتماعی میافتند. تاریخچهٔ ادیان بزرگ جهانی نشان میدهد که تمام رهبران بزرگ مذهبی و پیامبران برای جلب توجه تودمهای مردم، پیامهای دینی خود را در جهت جانبداری از محرومین اجتماع و تمهیدستان اعلام کرده و با این روش ادیان خود را مورد پذیرش مردم قرار دادەاند .

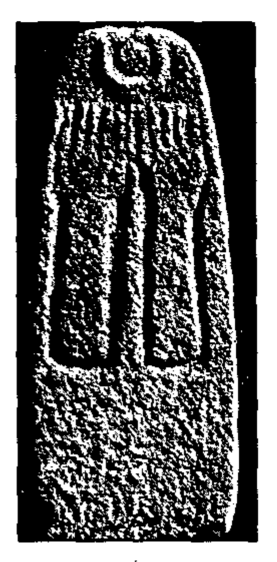
این حقیقت تاریخی، در زمانی که محمد در شبهجزیرهٔ عربستان عنوان پیامبری بهخود بست، بهخوبی مشاهده میشود. ادر آغاز قرن هفتم میلادی، شهر مکه بهشکل یک مرکز مهم تجارتی درآمده و مشرکین و بت پرستان

·\* Baal ایکی از خدا یان سرزمین های فنیقید و قلسطین در ۳۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح بوده است.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> E. M. Wherry, A Comprehensive Commentary on the Quran (Osnabruck: Ouo-Zeller Verlag, 1973), p.36.

الل اكبر

عربستان، بندریج از چادر نشینی وارد زندگی شهرنشینی میشدند و محیط اجتماعی شبهجزیرهٔ عربستان برای ظهور رهبری که پیام آور حذف فاصلهٔ طبقاتی بین تروتمندان و تهیدستان باشد، از هر جهت آماده شده بود. با این وجود، مغززدانی تازیهای عربستان از خدایان سنتی آنها و بویژه «الله» کار ساده و آسانی نبود. از اینرو، محمد که از نبوغ رهبری سرشاری برخوردار بود، بر آن شد تا به کیفیتی هم بت پرستی را از بین براندازد و هم اینکه عقیده به «الله» و بوبژه «الله بزرگتر» از سایر بت ها را برای تازیها نگهدارد تا بدینوسیله آنها را به برنامه رسالت خود جلب و راضی نماید.



در بالای این سنگ نبشته تصویر ماه وجود دارد و دو دسب به شکل نیایش و پرستش به سوی آن دراز شده است.

يرداشت از كتاب (Pennsylvania: 1944) برداشت از كتاب (Robert Morey, The Moon God in th Archeology of the Middle East

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۰۹

در واقع پیام محمد به همکیشان تازی خود این بود که وی گفت: «شما برپایهٔ معتقدات اجدادی خود عقیده دارید که (الله) بزرگترین خدای شماست، من با این اندیشه گری شما و پرستیدن (الله) مخالفتی ندارم، بلکه انتظارم از شما اینست که با نگهداری معتقدات پیشین خود در بارهٔ (الله،) این عقیده را نیز پذیرش کنید که (الله) خدای یگانه و بیهمتا بوده و بغیر از او خدای دیگری وجود ندارد. من نه با (الله) شما مخالفتی دارم و نه اینکه قصد دارم، (الله) را از شما بگیرم، بلکه تنها هدفم آنست که دختران او و سایر بت ها را از شمار خدایانی که پرستش می کنید، حذف کنم.»

چون سخن از دختران «الله» که به «بنات الله» مشهور بودند، رفت و این موضوع شالوده و بنیاد شعار «الله اکبر» را تشکیل می دهد، از اینرو بی مناسبت نیست، پیش از ادامهٔ دنبالهٔ بحث، در بارهٔ «بنات الله» شرحی به خامه در آوریم.»

بنات الله (دختران الله)

«بنت» در زبان تازی معنی «دختر» میدهد و جمع آن «بُنات» به معنی «دُختران» می باشد. بنا براین «بنات الله» معنی «دختران الله» را میدهد. «دختران الله» سه بت مؤنّث «لات،» «عُزّی» و «مَنات» بوده که مورد پرستش تازینهای پیش از ظهور محمد و اسلام بوده اند. آیه های ۱۹ تا ۲۱ سوره نجم در کتاب قرآن، به ذکر نام بت های «لات، عُزّی و منات» پرداخته و آیهٔ ۲۱ سورهٔ نجم، این سه بت را «بنات الله» و یا «دختران الله» نامیده است.

لات

«لات» نام بت طایفهٔ «ثقیف» در «طائف» نزدیک مکّه بوده که افراد طایفهٔ قریش و سایر طوایف عرب آنرا مورد پرستش قرار میدادند. نام «لات» تنها یکبار در آیهٔ ۱۹ سورهٔ نجم قرآن اذکر شده است. ابت «لات» بهشکل چهارگوشه از سنگ سفید خارا ساخته شده بود. اللبه اكبر

در بارهٔ تاریخچهٔ ایجاد بت «لات» می گویند، در زمانهای پیشین، مردی روی سنگی که بت یادشده از آن ساخته شده بود، مینشست و بهزوار و حجّاج زمان جاهلیت که دور خانهٔ کعبه طواف می کردند، روغن میفروخت و آردهای گندم و جوی آنها را با روغی درهم می آمیخت و بهمین سبب، به آن مرد نام «لات» (بهتشدید تا) که معنی آمیزنده روغن و آرد میدهد، داده بودند. پس از مرگ آن مرد، «عمر بن لحی» بنیانگزار طایفه مشهور «خزاعه» اظهار داشت که آن مرد نمرده، بلکه به درون سنگ داخل شده است. این رویداد سبب شد که مردم آن سنگ را به نام مرد روغن فروش «لات» نامیدند و به پرستش آن خواندند. بعدها، مردم با از بین بردن تشدید «تا» نام بت را «لات»

گروه دیگری، تاریخچه بالا را برای بت «لات» رد میکنند و عقیده دارند، «لات» نخست درسوریه بهنام «بابرجیتس» مورد پرستش بوده و آنرا هُمسر «حداد» خدای باران می پنداشتهاند. بعدها، پرستش البه یادشده از سوریه بهعربستان سرایت یافته و تازیبها «لات» را نماد خورشید میدانسته و حتّی مشهور است که «ابوسفیان،» پسرعم و برادر رضاعی محمد بن عبدالله، بت «لات» را در جنگ «احد» با خود همراه داشته است. یکی از بنما یههای معتبر مینویسد، البه «لات» مانند البه یونانی Demeter نماد زمین و فروزه بارداری و میوههای آنست و از این نظر مردم به پرستش آن پرداختهاند. کتاب یادشده مینویسد، زنبها برای گرفتن نیازهای خود، بدون لباس با بدن لخت در برابر بت «لات» ظاهر میشدند و به گرد آن طواف میکردند تا بت یادشده نیازهای آنبها را پاسخ گوید.»"

محمد بن عبدالله، پس از پیروزی بر مکّه، «مغیره بن شعبه» را که با متولّی «لات» بهنام «عتاب بن مالک» خویشاوندی داشت، مأمور نا بود کردن خانه بت

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Mishkat al-Masabih, trans. James Robson (Lahore, Pakistan: Kashinir Bazar, (1965), Book X. C. J. Chapter 2.

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۹۹

«لات» نمود و آن خانه بهدست وی ویران و نابود گردید. پس از ویران شدن بت «لات» زنهای طایفه «ثقیف» در سوگ نابودی آن دست به گریه و شیون زدند، ولی «شداد بن عارض» آنها را از این کار بازداشت و به آنها سفارش کرد که بهجای بت یادشده به پرستش «الله» یگانه بپردازند. چندی بعد، در محل معبد «لات» مسجد طایف بنا شد و در محلّی که سنگ چهارگوشه بت قرار داشت، مناره مسجد بنا گردید.

آنچه که از چکیدهٔ تاریخچه و شرح چگونگی وجودی بت «لات» برمی آید، آنست که این بت بهنام یکی از دختران «الله،» یعنی همان اللّمی که امروز مسلمانان با شعار «الله اکبر» آنرا یاد میکنند، بوده و صفت «اکبر» بهمعنی «بزرگتر» که بزودی وارد شرح جزئیّات آن خواهیم شد، به بت «لات» وا بستگی داشته است.

مزی عزی «عُزی» که در زبان تازی معنی «عظیم» و یا «قوی ترین» می دهد، یکی از بت «عُزی» که در زبان تازی معنی «عظیم» و یا «قوی ترین» می دهد، یکی از بت «عُزی» در نواحی گوناگون عربستان بوسیله قبایل مختلف پرستش می شده و بویژه در نزد طایفه های «غطفان،» «خزاعه» و «قریش» اهمیتی بسزا داشته، تا جائی که «ابو لهب» عموی محمد و چند تن دیگر از افراد طایفه «قریش» از جمله «قصی بن کلاب بن مره» بنیانگزار قبیله «بنو عبدالعُزّی» به نام «عبدالعُزی» و یا «بنده عُزی» نامیده می شدند. نخستین کسی که بت «عُزی» را مورد پرستش قرار داده، «ظالم بن اسعد» بوده است. «مانوگان» می نویسد، محمد بن عبدالله پیش از ادعای پیامبری، خود به پرستش بت «عُزی» می پرداخته است.<sup>۳</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Patricia Monughan, *The Book of Goddess and Heroines* (New York: E. P. Dutton, 1981), p. 10.

الل اكبر

عراق بهمکّه واقع بوده است. این معبد از چوب اقاقیا ساخته شده و دارای سه قسمت بود. در قسمت اوّل؛ خود بت، در قسمت دوّم؛ سنگ مقدّس و در فسمت سوّم که «غبغب» نامیده می شد، برای بت قربانی می کشتند.

بت «عُوَى» در عربستان داراى معابد زیاد بود. و از چما، در «تبوک» بتکدهاى بهنام بت «عُرَى» وجود داشته است. در زمانى که «ابوسفيان» با محمد جنگ مىکرد. سپاهيانش پرچمى با خود حمل مىکردند که روى آن چهرهٔ بت «عُرَى» نقش بسته بود. «ابو سفيان،» در هنگام جنگ فرياد مىزد، «عُرَى» جنگ را بهنغع ما پايان خواهد داد، نه شما.

«منذر چهارم» از بادشاهان «بنیلخم» به«عُزّی» سوگند یاد کرده و میگوید، «منذر سوّم،» چهارصد نفر اسیر را برای بت «عُزّی» قربانی کرده است.

محمد بن عبدالله، پس از پیروزی بر مکّه، «خالد بن ولید» را برای شکستن بت «عُزّی» و ویران کردن پرستشگاه آن مأمور کرد و وی آنرا نابود نمود،

اعتقاد به«عُزّی» تا حدود یکهزار سال پس از انهدام آن باقیماند و تازیها مانند زمانهای پیشین آنرا می پرستیدند. اعراب پیش از اسلام عقیده داشتند که سرنوشت آنها در اختیار بت نامبرده می باشد.

منات

نام بت «منات» در آبهٔ ۲۰ سورهٔ نجم قرآن، به دنبال نامهای «لات» و «عُزّی» آمده است. مت «منات» پس از بت های «لات» و «عُزّی» سوّمین بت توانمند عربسنان پیش از ظهور اسلام بوده است. در بارهٔ ریشهٔ لغوی این بت، زبانشناسان عقیده دارند که نام «منات» از واژه «منا» به معنی «ربختن» گرفته شده است. زیرا چون تازیما خون قربانیان خود را بیشتر از سایر بت ها نثار بت «منات» می کردند، از اینرو به این بت «منات» نام دادند. تاریخوسان عرب نوشته اند، «منات» نخستین بتی است که «عمر بن لحی» از «بلغا» 415

الله اكبر، المله بزرگتر است

به«حجاز» آورده است. این بت مورد پرستش طایفههای «هزیل» و «خزاعه» بوده و در کنار دریا بین مکّه و مدینه در ناحیهٔ «مشلّل» قرار داشته و بهشکل مجسّمهای از سنگ سیاه بوده است. «اینهشام» نوشته است که بت «منات» مورد پرستش طایفههای «اوس» و «خزرج» بوده و اینالعربی از «اسحاق» روایت کرده است که «منات» بت طایفههای «ازد» و «بنیعسّان» بوده است.

گروهی از پژوهشگران تازی عقیده دارند، تشریفاتی که در حال حاضر در مراسم حجّ در «منی» انجام میگیرد، با بت «منات» پیوند دارد." «کلبی» نیز روایت کرده است که تشریفات انجام مراسم مذهبی بت «منات» بیش از سایر بُنها بوده است.

در سال هشتم هجری قمری پس از اینکه محمد بر مکّه پیروز شد، علی بن ا بیطالب را مأمور ویران کردن پرستشگاه بت «منات» نمود و وی آنرا نابود کرد. گروهی نیز باور دارند که این کار بوسیلهٔ «ا بوسفیان» انجام شده است. سه بت «لات،» «عُزّی» و «منات» برای تازیها جنبه و فروزهٔ مادینگی داشته و تشکیل یک زن کامل را میداده که سه دوره از زندگی زنها را دربر می گرفته است. بت «عُزّی» جوانی زن را دربر می گرفته، بت «لات» با میانسالگی زنان پیوند داشته و سبب باروری و برکت و سعادت زن می شده و بت (منات» سالخوردگی و سرانجام مرگ او را رقم میزده است.

معنی عبارت «الله اکبر» هدف ما در شرح این بخش از کتاب آنست که با فرنودهای منطقی و همه پذیر نشان دهیم که عبارت «الله اکبر» که از هر عبارت مذهبی بیشتر بوسیلهٔ مسلمانان در عبادات روزانه بر زبان رانده میشود، گذشته از پیشینهٔ تاریخی و

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ibid., pp. 10-11.

<sup>25</sup> Ibid., pp. 200-201.

اللسه اكبر

411

سنّتی، حتّی از لحاظ معنی واژه نیز دارای مفهوم بت پرستی بوده و از یادبودهای باقیماندهٔ مراسم بت پرسنی دورهٔ جاهلیّت تازینهای پیش از ظنهور محمد و اسلام می باشد.

برای این منظور، نخست به بررسی سرشت وجودی «الله» و شناسنامهٔ او و نیز چگونگی بتهای «بناتالله» پرداختیم و اکنون نوبت آن فرا رسیده است که عیارت «الله اکبر» یعنی شعاری را که شالودهٔ اسلام بر آن پایهریزی شده، از نظر مغهوم واژه، مورد بررسی قرار دهیم.

لغتانامه دهخدا، ۱۰ از معتبرترین اغتانامههای زبان فارسی واژهٔ «کبیر» را از قول الغتانامههای ناظم الاطباء، آنندراج و ترجمان القرآن جرجانی ابه« بزرگ و کلان» ترجمه کرده و ولژهٔ «اکبر» را از قول همان لغتانامهها، « بزرگتر »

۲۱۷۱ على اكبر دهمدا، لعب بامه دهمدا، خلد سيونيم، صفحه ۳۲۹ و خلد هفتم، صفحه ۳۱۷۹.

الله اکبر، الله بزرگتر است

معنی کرده است. فرهنگ فارسی دکتر معین <sup>۲۷</sup> واژهٔ «کبیر» را «بزرگ، کلان، بزرگقدر» و واژهٔ «اکبر» را «بزرگتر و مهتر» معنی کرده است. بدیسی است که لغتنامه اقربالموارد، ۲۰ یس از ترجمهٔ واژهٔ «اکبر» ا ب» بزرگتر» افزوده است، «الله اکبر من کلّ کبیر،» یعنی «الله بزرگتر از هر بزرگی است.» ولی، تردید نیست که این نوآوریهای زیانکارانه و نادرست ادبی، احساسی و تعاونی قادر نخواهند بود، گودالهای ژرف نا بخردانه و خرافی اصول مذهبی را ایر نمایند. آباید از این لغت نامه نویس پرسش کرد، آیا با نوآوری جملهای که احساس خرافی او را راضی میکند، میتوان آنیمه واژههای «کبیر» و «اکبر» را که در کتاب قر آن به کار رفته نادیده گرفت و یا مفهوم آنها راتغییر داد. وانگهی در کجای قرآن چنین تعریف هنرمندانهای از واژههای «کبیر» و «اکبر» شده که او در لغت نامه خود اینچنین از مفهوم خرافی «الله اکبر» زهرستانی کرده است! آیا اگر او واژهٔ «اکبر» را در لغتنامه خود «بزرگ» ترجمه کند، خوانندگان کتاب بهنادانی او نخواهند خندید؟ آیا منطق اجازه میدهد که او واژهٔ «اکبر» را در لغتنامهاش «بزرگتر» ترجمه کند، ولی بهدنبال آن بگوید: «الله اکبر من کل کبیر،» و بدينوسيله درستي گفتار بيشين خود را نفي كند.

مؤلّف لغتنامه اقربالموارد، در این بزه ادبی تنها نیست، بلکه گروه زیادی از مفسّران قر آن که در تفسیر موارد نابخردانه و غیر منطقی بسیاری از اصول و احکام قرآن درماندهاند، بهنوعی از شاهکارهای مزوّرانهٔ او توسّل جستهاند.<sup>۱۱</sup>

۲ دکتر محمد معین، فرهنگ قارسی (تهرزان: النشارات امیر کمیر، ۱۳۹٤)، صفحههای ۳۲۸ و ۲۸۹٤. ۲ سعیدالجوزی اللبنانی، اقرب الموارد (بیروت: ۱۸۸۹ میلادی)، صفحه ۱۰۱۱. ۱۰ بهمطالب فصل هشتم کتاب بازشناسی قرآن، زیر فرنام «فرجمهها و تفسیرهای فرآن» از همین نویسده فگاه فرما بید. الك اكبر

به هرروی، برای اثبات این جستار، به چاپ تصاویر مفاهیم «کبیر» و «اکبر» در مشهورترین و معتبرترین لغت نامهها می پردازیم. فرهنك عربي بهعربي المنجد فرهنگ عربي بهعربي الهادي الْكَبِير - مَنْ أُسَانُة نعالى!! و - ج كِبَار وَكُبُرَاه . عكس فير الأكير اسم تغضيل، وهو أكبر منًّا من فلات أو أكبر المسفير ال الملم والرئيس || الأسمى مفاتًا ، الأبرز ، فقول اكبيرُ القضاءِ ... و وكبرُ الأسانفةِ ال ، الكِبَارِ ... منه قَدْراً أو جسماً، والله أكبر، أي أكبر من كل كبير. مَنْ مَم أَسْمَى مرتبةً وأبرز بالنسبة الى غِيرِهم في السِلُك أو الكلاك أو المهنة ، عمو «كِبَارُ الموظَّمين ، ٢٣ والأكبر من الناس هو الأرقم مقاماً والأعبظم، والجمع أكابر . وأكابر الغوم اشرافهم، والأكسران : أبو بكبر الأكم - [كبر] : الإنجر ( و ح أتحابر وأكثرون . اسم تفضيل ، يقال والأكبر والأصدر ، في الكبير . مد . والصغير [[ ، أكتابرُ المقوم ، : شرماؤهم ؟ " بيس الكبير من أسبء الله تعالى . والكبيس هو العظيم فرهنك انكليسي بدعربي المورد حجماً أو قدراً أو مِنْنًا، ويقال: لـه رأس كبير، وهــو كـير (۲) وأ، ضخم الله ، والر، لاج الواسخ (.adj. ; ado) (grāt في نفسه، وهو كبيس السن وكبير قنومه. والجمنع كَبُراء (in ~ detail) (the ~ majority) (المديد عن محر (the ~ the character) (the way (the character)) (the way (the character)) (the character) وأكابر 🛄 المشانى (t) ( ~ pute & winds) مفقته بو (v with prote ) (Alexandce the ~ ، شهير ، مطبع ، شهر ( Alexandce the ~ ) وب و ار ستوفر اللي (kdues ~ ) (٦) مدينه ، طويل (while ~ ٥) بر (أَكْبَر بَكْبِر إكباراً) البرجل الشي، عَدْه كبيراً. وأَكْبَبر (v) رئيسي (in the ~ ball) (v) رقيع - نيل (koughts - ) (٩) أو بارع إلى حدَّ بعيد (at chess ) ( الم ما متحسَّس بُر الرجل زيدأ لعلمه وفضله عطمه وأجله. وأكبرت المرأة We had a  $\sim time_{i} | \mathcal{H}_{i}(1 \cdot i) | (\sim on science fiction)$ وضعت مولوداً كبيراً. " ۳. ې د د بې کې در د با علي مرحمي د محاج (. - Dings are going - . )

<sup>الت</sup>حسن سعبدالكر بعنى المهادى (لبنان ، بيروت : دارللبنان الطباعة وا<sup>ر</sup>لشر ، ١٤١٢ / ١٤١٢) ، صفحة لا <sup>١٦</sup> همان كتاب ، همان صفحة . <sup>١٢</sup> المحدالابجدى (لبنان، بيروت : دارالمشرق، ١٩٨٦) ، صفحة ٨٣٠ <sup>١٣</sup> همان كتاب ، همان صفحة . <sup>١٩</sup> مبير المعيكي، المورد : قاهوس الألبسي = عربي (لمان، بيروت : دارالعام علامي، ١٩٨٤) ، صفحة ١٠٣ <sup>١٩</sup> دكتر عبداللعم محمد حسنين ، قاموس القارسية قارسي = عربي (لبنان ، بيروت : ١٩٨٢) ، صفحة ١٠٣

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۱۷

چنانکه مشاهده میشود، تمام لغتنامههای بالا، خواه عربی بهعربی، فارسی بهعربی و یا انگلیسی بهعربی، همه واژهٔ «اکبر» را اسم تفصیلی واژهٔ «کبیر» دانسته و آنرا «بزرگتر» و واژهٔ «کبیر» را نیز «بزرگ» ترجمه کردهاند. آیا نوشتههای اینهمه لغتنامهها و فرهنگهای معتبر و مشهور که از بین دهما لغتنامه و فرهنگ لغت دیگر گزینش شده، هیچ تردیدی باقی خواهد گذاشت که واژهٔ «اکبر» معنی «بزرگتر» و عبارت «الله اکبر» معنی «الله بزرگتر» میدهد؟ ولی آیا «الله» بزرگتر از چه کس و یا چه کسانی است؟ ایبش از اینکه بیشتر در بارهٔ این پرسش توضیح دهیم، بهتر است، اکنون مفهوم «کبیر» بهمعنی «بزرگ» و «اکبر» بهمفهوم «بزرگتر» را در آیدهای کتاب قرآن بررسی کنیم. برای این منظور، ده شمار از آیدهای گوناگون قر آن را که در هر ایک از آنها صفات «اکبر» و «کبیر» به کار رفته با ترجمه فارسی آننها از قرآن المعتبر چاپ سازمان اوقاف و امور خیریه جمهوري اسلامي ايران، زير فرنام القو آنالكريم ذكر مي كنيم. آية ٢١٧ سوره بقره: يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِرِقِتَالِ فِيهِ قُلْقِتَ أَلُّ فِيهِ كَبِيرُ وَ صَدُّعَن سَبِيل ٱللَّهِ وَكُفْرُ كَبِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ «از تو راجع بهجنگ در ماه حرام پرسش می کنند، بگو گناهی است بزرگ ولى بازداشتن مردم از راه (الله) و كفر به(الله) و پايمال كردن حرمت حرم (الله) و بیرون کردن اهل حرم نزد (الله) گناهی استبزرگتر...» آبة ٢١٩ سورة بقره: يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِيْرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِوَ إِثْمَهُمَآ أَصْبَرُمِن نَّفْعِهِمَّٱ « در بارهٔ شراب و قمار از تو پرسش می کنند، بگو در آنها گناهی(کبیر، یعنی بزرگ) هست و سودهایی نیز برای مردم دارد، ولی گناه آنها (اکبر، یعنی یزرگتر)از سود آنهاست...» آية ٢٨٢ سورة بقره: وَلَاتَتْكَمُوٓا أَن تَكْنُبُوهُ صَغِيرًا أَوْكَبِيرًا «... و مسامحه نکنید در نوشتن آن، چه معامله کوچک باشد و چه بزرگ ...» آية Y سورة نساء: إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبَرًا

اللسه اكبر

(... که این گناهی بزرگ است...»
 آیهٔ ۲۴ سورهٔ نداء: اِنَ ٱللَّه کَانَ عَلِیَّ اَصَحِیراً
 (... به درستی که (الله) عالی شأن و بزرگ است.»
 ۳ به درستی که (الله) عالی شأن و بزرگ است.»
 ۳ به ۲ سورهٔ انعام: فَلَمَّارَهَا ٱلشَّمْسَ بَاذِعْتَهُ قَالَ هَذَارَقِ هَذَا آَحَتَرً
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ به ۲۵ سورهٔ انفال: تَحَكَنُ فِتَسْهُ فِ ٱلْأَرْضِ وَقَسَادٌ حَصَيرًا
 ۳ به ۲۰ سورهٔ بونس: وَلاَ أَصْغَرَيْنَ ذَلِكَ وَلاَ آَكَبَرَ اِلْا فِ كُنْبِ مَّبِينَ مَعْنَ مَالَنْ الله بون المان الما

به گونهای که مشاهده می شود، در هر یک از آیه های بالا واژهٔ «اکیر» با مفهوم «بزرگتر» و «کبیر» با معنی «بزرگ» ترجمه شده است. برای مثال، آیهٔ ۲۱۹ سورهٔ بقره می گوید: «در بارهٔ شراب و قمار از تو پرسش می کند، بگو در آنها گناهی (کبیر، یعنی بزرگ) هست و سودهایی نیز برای مردم دارد، ولی گناه آنها (اکبر، یعنی بزرگتر) از سود آنهاست. در نمام آیههای بالا و سایر آیههای قرآن که در آنها واژههای «کبیر» و «اکبر» به کار رفته، در همه جا و بدون تردید و چون و چرا، «کبیر» معنی «بزرگ» و «اکبر»

اگر نوشته های لغت نامه ها و فرهنگ های لعت و متون خود قر آن درست باشد و ما به صحّت و اعتبار آنها تکیه کنیم، آیا می توانیم بغیر از واژه «بزرگتر» برای «اکبر» ترجمهٔ دیگری قابل شویم؟ بدون نردید، هیچ فردی نمی تواند آنهمه کتابهای فرهنگ لغت و بویژه خود متون قر آن را نادیده بگیرد و بگوید 419

الَّله اكبر، الله بزرگتر است

«اکبر» مفهوم دیگری بغیر از «بزرگتر» دارد. اگر این توجیه واژمای و منطقی درست باشد و «اکبر» بغیر از «بزرگتر» مفهوم و معنی دیگری نداشته باشد، باز باید به پرسش پیشین بازگردیم و به بینیم در عبارت «الله اکبر،» «الله» از چه کس و یا چه کسانی بزرگتر است؟ ایاسخ اینست که «الله» از «بنات الله،» یعنی دختران خود که سه بت لات، عُزّی و منات هستند،بزرگتر است. این چهار بت همه ازبتهایی بودند که در خانهٔ کعبه نگهداری میشدند و «الله» بزرگتر از سایر ایتها شناخته میشد و از همیناره ایه آن «الله اکبر» یعنی «الله بزرگتر از سایر بتها» می گفتند. از دگر سو، نباید فراموش کنیم که به گونهای که در فصل دوازدهم همین کتاب زیر فرنام «داستان غرانیق و یا آیات شیطانی» خواهیم گفت، هنگامی که محمد برای جلب نظر قریش و کسب موافقت آنها برای گرایش بهاسلام در برابر « بنات الله» (بتهای لات، عُزّی و منات) به سجده افتاد و شفاعت آنها را مورد پذیرش قرار داد، بهراستی وجود آنها را بهعنوان خدایانی که در زندگی و سرنوشت تازیما نقشی مؤثّر دارند، مورد تأیید قرارداد. درست است که بعدها محمد دستور داد، بتهای یادشده را تابود کردند، ولی این کار پس از زمانی که محمد بهسبب سجده کردن به«بناتالله» مورد سرزنش نزدیکانش قرار گرفت، انجام گردید. به هر حال، بدیمی است که عبارت «الله اکبر» یعنی «الله بزرگتر از سایر بتها» از مراسم زمان جاهلیّت و بت پرستی تازیها وارد اذان و نماز و سایر دعاهای مسلمانان گردید.

محمد برای جلب نظر تازینهایی که نسلها به بت پرستی عادت کرده بودند، ریشه و نهاد بت پرستی را با استوار کردن عبارت «الله اکبر» به معنی «الله بزرگتر از سایر بتها» برای تازیان بت پرست و مشرک نگهداری کرد و ازاینرو آنها دیگر دلیلی نمی دیدند، با رسالت پیامبری او مخالفت کنند. محمد بن عبدالله با این شیوهٔ شیدنهاد، یعنی نگهداری عبارت «الله اکبر،» در واقع دو هدف را با یک تیر نشان قرار داد. از یک جهت، با نگهداری عبارت «الله اکبر» به تازیان عربستان وانمود کرد که «الله» او همان «بت بزرگتری است» که همیشه تا آن زمان مورد پرستش تازیان بوده و از دگر سو، بهکلیمیهاو مسیحیهایی که قصد داشت، آنها را بهدین اسلام در بیاورد، اظهار داشت که «الله» او همان خدایی است که در تورات و انجیل ذکر شده و موسی و عیسی را پیش از او به پیامبری برگزیده و بنابراین «الله» او همان خدای ذکر شده در کتب دینی آنهاست.

«الکندی»<sup>۲</sup> مینویسد، اسلام و خدای آن یعنی «الله» با خدای ذکر شده در کتب دینی موسویان و عیسویان (تورات و انجیل)، به گونه کامل تفاوت دارد. زیرا «الله» بتی بوده که افراد مشرک و صائبین<sup>۳</sup> عربستان می پرسنیدند و بت نامبرده دارای دخترانی به نام «العُزّی،» «اللّات» و «منات» می پرسنیدند و بت نامبرده دارای دخترانی به نام «العُزّی،» «اللّات» و «منات» بوده است. بدین ترتیب، دیگر لزومی نداشت، محمد «الله» را در قرآن شرح دهد، زیرا همه مشرکان و بت پرستانی که به دین اسلام گرویدند، با «الله» یعنی بتی که بزرگتر از سایر بتان بود و عبارت «الله اکبر» – که روزانه دهها بار بوسیلهٔ مسلمانان ذکر می شود – نهاد آنرا تعیین کرده بود، به خوبی آشنایی داشت.

دکتر «نیومن»<sup>۲</sup> مینویسد، اسلام با گزینش شعار «الله اکبر» تابت کرده است که نه تنبها نبهاد آن با ادیان موسویّت و مسیحیّت تفاوت دارد، بلکه حتی با آنبها ناهمگون نیز بوده و در واقع این دین از بت پرستی ریشه گرفته است.

هنگامی که افراد مردم، اصول و معتقدات دینی خود را از پدر و مادر بهارت میبرند و باورهای دینی بهجای توجیه عقلی، مکانیسم احساسی و هیجانی

۲۰ سه پرستان، مشرکان و سماره پرسمان «صائبین» نامیده می شوند.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> N. A. Newman, ed., The Early Christian Debates (Hatfield, Pennsylvama: I. B. R. L. 1994), pp. 357, 413, 426.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> N. A. Newman, ed., The Early Christian Debates, pp. 357, 413, 426.

الله اکبر، الله بزرگتر است

در کیفیت مغزی و شعوری آنها پیدا میکند، آنوقت حالتی را بهوجود می آورد که امروز در حدود نهصد میلیون نفر مسلمان با آن شرطی شده اند. آیا تا کنون هیچ مسلمانی از خود و یا از مرشدان مذهبی پرسش کرده است که چرا باید مهمترین شعار دینی مسلمانان «الله اکبر» باشد و آیا «الله» از چه کسی «بزرگتر» می باشد؟

بهراستی که زندگی ما انسانها در این دنیا چه شباهت زیادی بهزندانیان «غار افلاطون» دارد. افلاطون در کتاب هفتم اثر جاودانی خود، جمهوریت، برای نشان دادن اثر آموزش و پرورش در سرشت انسان به یک تمثیل کلاسیک دست زده که چکیدهٔ آن بهشرح زیر است:

افلاطون می گوید، فرض کنید غاری وجود دارد که از دهانهٔ آن نور به درون غار می تابد. در این غار افرادی ساکن هستند که از زمان خردسالگی آنها را در این غار زندانی کرده و پاها و گردن آنها را با زنجیر بسته اند، به گونه ای که آنها نمی توانند سر خود را به اطراف حرکت دهند و تنها دیوار روبروی خود را می بینند، دربالا و پشت سر زندانیان آتشی فروزان است که نور درون غار از آن آتش تأمین می شود. بین زندانیان و آن آتش راهی وجود دارد و در درازای آن راه، دیوار کوتاهی کشیده اند که شبیه پرده ای است که خیمه شب بازان میان خود و تماشاگران می کشند، تا از بالای آن هنرهای خود را به معرض نمایش بگذارند.

افراد عادی مردم از کنار آن دیوار گذر میکنند و انواع گوناگون اشیاء، مانند پیکرههای انسان و حیوان که از چوب و سنگ ساخته شده با خود حمل مینمایند. برخی از افرادی که از سراسر دیوار یادشده گذر میکنند با یکدیگر سخن میگویند و بعضی از آنها ساکت هستند. بطور طبیعی، هنگامی که مردم از سراسر دیوار گذر میکنند، اشیایی که با خود حمل

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Allan Bloom, *The Republic of Plato*, translated with notes and an interpre-tive essay by Allan Bloom (New York: Basic Books, 1968), pp. **193**-220.

الله اكبر

مينما يند، بەشكىل سابە روى ديوار غار بازتاب پېدا مىكند.

آنشی که درون غار پشت سر زندانیها وجود دارد، سبب میشود که سایههای زندانیان روی دیوار روبروی آنها بیفتد، ولی زندانیها سایههای اشیاء واقعی را با خود اشیاء اشنباه می کنند، همچنین زندانیها سایههای اشیایی را که مردم با خود حمل می کنند، روی دیوار برابر خود در غار می بینند، ولی آنها را با اشیاء واقعی اشتباه می کنند، هنگامی که افراد رهگذر با یکدیگر سخن می گویند، صدای آنها در غار بازتاب پیدا می کند و زندانیها می پندارند که آن صداها از اشیاء واقعی به وجود می آید.

حال اگر فرض کنیم که زنجیر از گردن و پاهای زندانیها برداشته شود و آنها به آزادی دست یابند و از بندهای نادانی نجات یابند و بتوانند به دهانهٔ غار بروند، بدیمی است به محض ایبکه با نور روبرو می شوند، چون چشمانشان به نور خو نگرفته است، بیدرنگ چشم درد شدیدی احساس خواهند کرد و قادر به تشخیص اشیایی که در پیش سایهٔ آنها را دیدهاند، نخواهند بود. آنها برای سایههای پنداری اشیاء بیش از وجود طبیعی آنها حقیقت قایل بوده و پیشین خود در غار بازگردند و در تاریکی زندانی، همان سایههای حیالی اشیاء را به بیند، نه وجود راستین آنها را . هرگاه این افراد را به زور در برا بر نور خواهند شد تا به محل خواهند شد.

حال اگر آنهایی که به آزادی دست یافته، از نادانی رها شده و چشمانشان بهنور خو گرفته است، دوباره وارد تاریکی شوند و بهزندانیان یگویند که شما روی دیوار روبرو تنها سایههای اشیاء را می بینید، زندانیان آنها را ریشخند حواهند کرد و خواهند گفت، چشمان آنها بهسبب خروج از غار فاسد شده و ازاینرو انسان خردمند، چشمان خود را در برابر نور قرار نخواهد داد. حال اگر گروهی برآن شوند که زنجیر از گردن و پاهای زندانیان بگشایند و آنها را بهنور و حقیقت و راستی رهنمون شوند، زندانیان کمر به کشتن و نابودی آنها الله اكبر، الله بزرگتر است ۲۲۳

خواهند بست. ابدینهی است که اگر با کسی که عدالت ندیده است، از عدالت سخن بگوید، او کسی را که از عدل و دادگری سخن می گوید، ابله و بیخرد خواهد خواند.

افلاطون از این تمثیل پویا نتیجه می گیرد که موهبتهای دانش و حقیقت، آخرین پدیدههایی هستند که ما را بهخود می آورند و دسترسی به آنها جز با کوشش و مجاهدت، امکان پذیر نخواهد بود. هنگامی که حقیقتها که غایت نیکی و درستی هستند کشف شوند، برای انسان نیروگاه خرد و درایت به شمار می روند و انسان با خرد همیشه در زندگی خصوصی و اجتماعی خود از آنها توان و نیرو خواهد گرفت.

به راستی که افلاطون چقدر نقش آموزش و برورش را در سرشت انسان زیبا به مثال آورده است. هنگامی که انسان در تاریکی های نادانی فراگرد زندگی بدر و مادر، عبارت «الله اکبر» را آموزش می گیرد و آنرا با تار و بود احساس و هیجان در مغز وایمان خود می کارد، دیگر رهایی از بند آن برایش کار ساده و آسانی نخواهد بود. انسانی که اینچنین، عبارتی را که نشان از بت برستی مردم یکهزاروچهارصد سال بیش دارد، در ایمان خود که هیچ راهی به خرد پویای او ندارد، می ریزد، دیگر تا پایان عمر اسیر آن عقیدهٔ خرافی باقی مانده و اگر کسی بخواهد چشمان او را به حقیقت چنین عقیدهٔ خرافی باقی مانده و اگر کسی کمر به نابودی او خواهد بست.

در حدود نهصد میلیون نفر مسلمانان جهان، هر روز دهها مرتبه، وقت و نیرو و عمر خود را برای ذکر وردی که نشان از بت پرستی تازیهای یکهزاروچهارصد سال پیش شبهجزیرهٔ عربستان دارد، تلف میسازند و هیچگاه تا کنون از خود پرسش نکردهاند، چرا «الله اکبر؟» چرا «الله بزرگتر؟» اگر «الله بزرگتر است،» آیا بزرگتر از چه کسانی است؟ و اگر «الله» بزرگترانی نیز دارد، پس بزرگترین چه کسی است؟ پرسش جالب دیگر در این بحث آنست که با توجه به اینکه «الاکبر» صفت عالی واژه «کبیر» بوده و مفهوم «بزرگترین» دارد، معلوم نیست چرا محمد به جای «الله اکبر» دست کم از عبارت «الله الاکبر» به معهوم «الله بزرگترین» بهره نگرفت؟ پاسخ آنست که بت «الله» بزرگتر از بتهای سه گانهٔ دختران خود، «لات،» «عُزی» و «منات» بوده است و هر کس به این ورد ایمان داشته باشد، به راستی به وجود سه بت دیگر «لات،» «عُزی» و «منات» نیز اعتقاد و ایمان دارد.



بزرگترین دروغ در دنیا آنست که کسی ادعا کند، سخنانش حرفهای خداست.

در زبان فارسی گفته ای وجود دارد که می گوید: «فرض محال، محال نیست.» هرگاه برپایه این گفته فرض کنیم که دین اسلام از لحاظ اصول و موازین متافیزیکی، انسانی واخلاقی یک دین به تمام معنی کامل و برتر از کلیهٔ سایر ادیان بوده و ارزشهای والای اخلاقی و انسانی به گونه کمال مطلوب در بافت احکام و دستورات آن جایگیر شده باشند، ولی هنگامی که تئوری «ناسخ و منسوخ» را در اسلام بررسی می کنیم، این فرض بیکباره درهم فرومی ریزد. مفهوم تئوری «ناسخ و منسوخ» به گونه بسیار کوتاه آنست که «الله»

115

الله اكبر

پس از آنکه بهاشتباهات خود پی برده، احکام پیشین و اشتباهی خود را «منسوخ» کرده، یعنی آنها را حذف نموده و اصول و دستورات جدیدی که «ناسخ» نامیده میشوند، بهجای احکام اشتباهی وارد قرآن کرده است.

تضادها و ناهمگوییهای قرآن بهاندازهای زیاد است که نبوغ علمای اسلامی را در بینهودهنویسی و لافزنی درمانده کرده و آنها برای روپوش گذاشتن روی تضادهای یادشده، یگانه چاره را در ایجاد علمی بهنام «علم ناسخ و منسوخ» دیده و عقیده دارند، هرگاه کسی از این علم آگاهی نداشته باشد، اجازهٔ تفسیر قرآن را نخواهد داشت.

موضوع این بحث و یا علم «ناسخ و منسوخ» و نضادها و ناههگونیهای قرآن بویژه هنگامی بهدرجهٔ کمال رسوائی آور میشود که در نظر داشته باشیم که عثمان، خلیفه سوّم برای از بین بردن ضد و نقیض گوئیهای قرآن، همه قرآنهائی را که در دست مردم بود، جمع آوری کرد و دیگر بهصاحبانش پس نداد و تا آنجائی که برایش امکان داشت، قرآن را از تضادهای آشکار آن گندزدائی کرد، با این وجود، دو سوّم از سورههای موجود کتاب قرآن شامل «ناسخ و منسوخ» شدهاند.

کتاب کشف الاسرار، در تفسیر آیه ۱۰۰ سوره بقره در باره «ناسخ ومنسوخ» می نویسد: «نسخ هم در قرآن و هم در سنّت امکان پذیر می باشد. در قرآن می توان یک آیه را با آیه دیگر، آیه قرآن را با حدیث و سنّت را با قرآن، نسخ کرد.» «ابو اسحاق ابراهیم بن محمد اسفراینی» (۱۸۹-۳۳۷ هجری قمری/۱۰۲۷–۱۹۹ میلادی) از اصحاب «ابوالحسن اشعری» که «رکن الدّین» نقب گرفته، در یکی از کتابهایش زیر فرنام التّبصیر فی الدّین می نویسد، آیه های فرآن را با سنّت می توان نسخ کرد.

البوالفضل رشیدالدّبن میبدی، کشفالاسرار و عَدْقَالابوار، اجلد اوّل، بهکوشش علی اصغر احکمت (نیهران: این سبتا، ۲۵۳۷).

۲ بو اسحاق ا براهیم بن محمد اسفرا شی، النّبصیر افی الدّین، به کوشش کمال خوت ( بیروت، لینان: ۱۹۰۳ /۱۹۸۳) . ناسخ و منسوخ: اشتیاهات الله کامل و بدون عیب و نقص 🛛 🗛 🗛

مفهوم آن قسمت از نوشته های این دو دانشمند فقه اسلامی که می گویند: «آیه های قرآن را با سنت و حدیث می توان نسخ کرد،» آنست که وحی و الهام «الله» به پیامبر را که به اصطلاح اصل آن در آسمان وجود دارد و قطعه قطعه بوسیله جبرئیل به محمد وحی شده و باید ابدی و غیرقابل تغییر باشد، برپایه منفعت شخصی و یا پشت هم اندازیهای یک آخوند نادان و یا استناد به گفته و یا عمل پیامبر می توان نسخ کرد و آنرا از بین برد. بدیهی است که دکانداران دینی بغیر از گزینش این روش نابخردانه برای پنهان و یا محو نداشته اند.

واژه «ناسخ» بهمعنی «نسخ کننده» و واژه «منسوخ» بهمعنی «نسخ شده،» هر دو از واژه «نسخ» گرفته شدهاند. واژه «نسخ» دو معنی دارد: یکی رد كردن، زايل كردن و باطل كردن. مانند اينكه بگوييم، آفتاب سايه را از بين برد. و دیگری نقل و یا سرایت یک چیز به چیز دیگر، با باقی ماندن وجود اصلی آن. مانند اینکه بگوییم، نوشته کتابی نسخ و یا نقل شده، ولی اصل نوشته آن باقیمانده است. در اصطلاح فقه اسلامی، واژه «نسخ» مفهوم رفع و یا تبدیل حکم و ذستوری را به حکم و دستور دیگر میدهد. به گونهای که میدانیم، نسخ قانون یکی از مباحث عادی دانش حقوق است و در بحث حقوق می خوانیم، هر زمانی که قانونی به وجود می آید که با متن و مفهوم قانون پیشین مغايرت دارد، قانون جديد جانشين قانون پيشين مي شود. زيرا، به گفته فقها، وجود دو قانون ناهمگون، اجتماع ضدًين است و چون هيچگاه امکان ندارد که دو قانون ناهمگون در یک زمان اجرا شوند، بنابراین قانون جدید باید جای قانون پیشین را بگیرد. باید توجّه داشت که این بحث باید در حقوق و یا قوانین زمینی و بشرساخته وجود داشته باشد، نه در اصول و احکام مذهبی و آسمانی. زیرا، فرض اینست که «اللَّمِی» که بر تمام دانشها و آگاهیهای موجود در جهان آفرینش احاطه و بینش نامحدود دارد و به اصطلاح از آسمان برای بشر دستور صادر می کند، مرتکب اشتباهی نشود و فرامینی که برای

الك اكبر

افراد بشر صادر میکند، جنبهٔ آسمانی، ابدی و جاودانی داشته باشد، ولی محمد برپایهٔ دو آیهای که در قرآن آورده، احکام و فرامین «الله» را در راستای قوانین بشری و زمینی قرار داده و آشکارا دستورات و احکام «الله» را تابع تغییر و اصلاح و یا بهاصطلاح فقه اسلامی «ناسخ و منسوخ» قرار داده است. این دو آیه عبارتند از: آیه ۱۰۲ سوره بقره و آیه ۱۰۳ سوره نحل. آیه ۱۰۲ سوره بقره می گوید: مَانَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍمِنْهَآ أَوْمِشْلِهِمَآ أَلَهُ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلّ شيء قديرُ «ما آیه و یا امری را نسخ نمیکتیم و یا حکم آنرا متروک نمیسازیم، مگر اینکه بهتر از آن و یا مانند آنرا بیاوریم. آیا مردم نمیدانند که (الله) بر هر چیزی قادر است.» آیه ۱۰۳ سوره نحل می گوید: وَإِذَابَدَ لَنَاءَايَةً مَصَحَابَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُهُ بِحَايَنَةٍ لَهُ «وَ ما هرگاه آیهای را از راه مصلحت نقص کنیم، بهجای آن آیه دیگری مي آوريم و (الله) بهتر ميداند چه نازل کند...» فقهای اسلامی «نسخ» را بهسه گروه بخش کردهاند: ۱- متن آیه و حکم آن هر دو نسخ و متروک شود. برای مثال، زمانی محمد گفت، شب پیش سورهای میخواندم، چند آیه آنرا بر من فراموش کردند، از اینرو دانستم که آنرا از من برگوفتند. ۲- متن و حروف آیه منسوخ و متروک شود، ولی حکم آن باقی بماند. مانند عقیده به اینکه زمانی آیه ای وجود داشته که مجازات زانی و زانیه را سنگسار مقرّر داشته، ولی بعدها متن آیه از بین رفته، درحالیکه حکم آن باقی ماندہ است، ۳- متن آیه و حکم آن هر دو موجود باشند. بدین ترتیب که هم آیه متروک شده و هم آیه تازهای که آیه پیشین را منسوخ کرده، هر دو وجود داشته باشند. تمام آیههای نسخ شده، از این گونه هستند.

انغمبرالعز بزى.

ኘፕለ

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عيب و نقص ۲۲۹

علمای اسلام، اینهمه واژه بردازی و قاعده آفرینی کرده اند تا از اصول و موازین نابخردانه قرآن و تضادها و ناهمگونی های آیه های آن دفاع کنند، ولی هیچ خردی نمی تواند بپذیرد که «اللّهی» که برپایه مدلول آیه ۲۱ سوره کهف، دانا به تمام اسرار آسمانها و زمین و آگاه به عالم آشکار و نهان است، نادانانه حکمی صادر کند و سپس در صدد نسخ و یا تغییر آن برآید. همانگونه که روانشاد علی دشتی در کتاب بیستوسه سال<sup>۱</sup> گفته است، اگر «الله» واقعاً خداوند دانا و آگاه به همه امور آشکار و نهان است و چنانکه آیه ۵۰ سوره قمر گفته است، فرمان او درعالم یکی است و در سرعت چشم بهمزدن باید انجام پذیرد،<sup>ه</sup> چرا از ابتدا امر و حکم بهتر را صادر نمی کند تا بعداً مجبور به اصلاح و یا تغییر و نسخ آن نگردد.

فقهای اسلامی سوره های قر آن را از جهت «ناسخ و منسوخ» به سه گروه بخش بندی کرده اند؛ گروه اول، سوره ها یی که نه ناسخ دارند و نه متسوخ. گروه دوم، سوره ها یی که هم ناسخ دارند و هم منسوخ و گروه سوم، سوره ها یی که تنها منسوخ دارند؟ در گروه بندی و شماره آیه های منسوخ شده نیز بین علمای اسلام اختلاف وجود دارد. زرکشی نویسنده البر هان فی علوم القر آن، <sup>۱</sup> سوره ها یی را که دارای ناسخ و منسوخ نیستند، چهل و سه سوره ؛ سوره ها یی را که هم دارای ناسخ و هم منسوخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، سوره ها یی را که دارای ناسخ و هم مند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ همتند، می موره و سوره ها یی را موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می موره و سوره ها یی را که تنها موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می موره و سوره ها یی را که تنها دارای منسوخ هستند، چهل سوره بر شمرده است. ولی، شیخ محمد بن حزم در کتاب الناسخ و المنسوخ، شماره سوره ها یی را که دارای ناسخ و منسوخ نیستند، چهل و سه سوره؟ سوره ها یی را که تنها دارای منسوخ هستند، چهل سوره و سوره هایی را که دارای هم ناسخ و هم منسوخ هستند، بنست و سه سوره و بر شمرده است.

اعلى دشتى، بيست و سه سال، صفحه ١٤٤. فوَ ما أمرنا الأواحده كَلُمح بالبُصر. ازرکشی، اَلبرهانَ فَي علومَ الْقر آن، جزء دوم، صفحه های ۳۵–۲۷. \* همان کتاب، همان صفحه. اشيخ محمدبن خرم الناسخ والمنسوخ.

الله اكبر

هرگاه نوشته های این دو نویسنده را رویمم ریخته و از آنها مخرج مشترک بگیریم، به این نتیجه میرسیم که دو سوم متون و اصول و احکام قرآن دارای یا ناسخ و یا منسوخ و یا به عبارت دیگر تضاد می باشد. این تضادها بیشتر بین سورههای مکی (سورههانی که محمد در مدّت ده سال اقامت خود در مکّه آورده) و سورههای مدنی (سورههانی که محمد در مدَّت ۱۳ سال پیامبرشاهی خود در مدینه نوشته) می باشد. ا به گونهای که میدانیم، هشتادوهشت سورهای که محمد در هنگام اقامت خود در مکه آورده، دارای زیربنای خالص روحانی است و چون محمد در این مدّت هنوز به کرسی قدرت و فرمانروائی تکیه نزده و تازه برای افسون کردن مردم عربستان گام برداشته است، همه جا از ارشاد مودم و دعوت آنها بهنیکی و اجتناب از زشتیها و پلیدیها و محاسن ارزشهای اخلاقی سخن میگوید. ادر این آیهها، محمد شخص زاهد، وارسته، نکوکار و انساندوستی بهنظر میآید که مسیحوار با حس بشردوستی و نوعخواهی قابل ستایشی مردم را بهخداشناسی و پرهیزکاری میخواند؛ ستمگری و تجاوز به حقوق دیگران را نکوهش و حمایت از بینوایان را تشویق و موعظه می کند. ولی، در مدینه که محمد به کرسی پیامبرشاهی و فرمانروائی تکیه میزند، ییوسته از قول «الله» - از قتل و کشتار و نابودی مخالفان خود در پوشش واژهٔ «دین» دم میزند و بویژه تأکید میکند که مخالفان دین و «الله» و پیامبر که در واقع مخالفان قدرت شخصی خود او هستند، باید بهشدیدترین وضع ممکن نابود شوند .

بیشتر آیدهائی که در قرآن منسوخ شدهاند، آیدهائی هستند که محمد را به شکیبائی و مدارا با کافران تکلیف کرده و به او ابلاغ می کنند که رسالتش تنها ابلاغ پیامهای «الله» است و پس از انجام این کار باید مخالفان را به «الله» واگذار کرده و در نظر داشته باشد که او وکیل و نگهبان مردم نیست. و بهمان ترتیب بیشتر آیدهای ناسخ، آیدهائی هستند که محمد را به جنگ کردن با کفار و منافقان و کشتن و نابود کردن آنها به شدیدترین شکل ممکن توصیه و تشویق می کند. آیدهای گروه اول، همه آیدهای مدنی و آیدهای

گروه دوم، همه آیههای مکّی می باشند. برخی از علمای اسلام در کوشش بیهودهای که برای پدافند از تئوری

برعی از علمای السلام در توسس بینهوده ی ک برای پداشد از شوری «ناسخ و منسوخ» کرده، نوشته اند؛ نسخی که در قرآن ایجاد شده، مربوط به احکام قرآن است، نه اخبار آن. زیرا، نسخ اخبار دلیل بر اینست که منسوخ دروغ بوده و دروغ بستن به «الله» محال می باشد. ولی احکام را می توان نسخ کرد، زیرا وضع افراد مردم بر حسب زمان و مکان تغییر می یابد، از اینرو احکام الهی نیز برای مصلحت افراد مردم تبدیل می شود و این عمل از روی نادانی نیست. برای مثال، هنگامی که پزشکی به مناسبت تفاوت مزاج و یا شرایط گوناگون جسمی افراد مختلف، دستورهای درمانی متفاوت برای یک بیماری واحد می دهد، به سبب مصلحت بیمار و صلاح حال اوست و دلیل بر نادانی او نیست.

بدیمی است، به این افرادی که برای گرم نگهداشتن تنور دکان دینداری خود این یاوه ها را دلیل می آورند، باید گفت، آیا مگر نه اینست که مهمترین بخش قرآن، احکام آنست نه اخبار آن. اخبار و یا قصّه های کتاب قرآن را در هر کتاب افسانه ای می توان یافت، تمام کتابه ای دینی برای سرگرم کردن مردم به شرح افسانه های یادشده پرداخته اند. حتّی به گفته «ویل دورانت» مدت ۳۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح، افسانه کشتی نوح و طوفان آن بین مردم بین النّهرین مشهور بوده است. همچنین افسانه بچگانه یوسف و زئیخا را همه جا می توان خواند، بلکه آنچه مهم است احکام قرآن می باشد که هفت در صد آیات قرآن را تشکیل داده است و گرنه افسانه های نابخردانه ای مانند آنچه که قضائی محمد به آسمان که برای افراد مردم حکم و تکلیفی ایجاد نمی کند. گذشته از همه این فرنودها، قرآن در آیه سوّم سوره زخرف می گوید، متن اصلی قرآن در آسمان وجود دارد و جبرئیل آنرا قطعه قطعه به محمد رسانیده

<sup>\*</sup> Will Durant, The Story of Civilization, 3 vols. (New York: Simon and Schuster, 1935).

اللبه اكبر

است. آیههای ۲۱ و ۲۲ سوره بروج نیز می گویند، این قرآنی است که در لوح محفوظ وجود دارد. برپایه این آیهها مسلمانان باور دارند که کتاب قرآن «قدیم» است، نه «جدید» (حادث) ۲۰ بهعبارت دیگر، قرآن از ازل وجود داشته و پس از رسالت محمد به پیامبری، متون و آیههای آن بتدریج بوسیله جبرئیل بر محمد نازل شده است.

اگر بهراستی متن قرآن «قدیم» باشد، نه «جدید» (حادث)؛ فرص هر نوع تغییر و اصلاحی در متن «قدیم» که از ذات «الله» جدا نیست، سبب خدشه دار شدن وجود «الله» شده و «الله» را همان بت چوبی خانه کعبه نشان میدهد که نسبت بهسایر بتها «اکبر» و یا «بزرگتر» بوده است.

تئوری «ناسخ و منسوخ» را بهراستی میتوان شاهکار فقهی و یا پشتهماندازیهای شرعی فقها و علمای اسلامی برای سرپوش گذاشتن روی تضادها و ناهمگونیهای آیههای گوناگون کتاب قرآن با یکدیگر دانست. ولی با این وجود، در بحث «ناسخ و منسوخ،» هیچ دلیلی برای برتری حکم یک آیه بر آیه دیگر داده نمیشود و این اشکال بهتوان خود در سراسر قرآن باقی میمانند. برای مثال در باره رابطه اسلام با سایر ادیان، آیه ۲۵۷ سوره بقره میگوید، در پذیرش دین اجباری وجود ندارد، ولی آیه ۸۵ سوره آلعمران میگوید، هر کسی بغیر از اسلام دینی قبول کند، از او پذیرفته نخواهد شد. همچنین آیه ۱۳۵ سوره حجرات میگوید، ما شما را بهشعبهها و

ادر دوره خلافت پانصدساله خلفای عاسی، آنچه که در جرگههای خلفای اسلامی نبشتر ازنبابر مساقل مذهبی مورد بحث قرار داشت، این موضوع نود که آبا قرآن ااقدم» نعبی «قدیم» است با «جدند،» «حدوث» یعنی «حادث،» تئوری «قدیم» بودن فرآن حاکی است که قرآن با ذات «الله» بهوجود آمده و از فرناش «الله» جدا نیست. نئوری «قدیم» بودن فرآن حاکی است که قرآن با ذات «الله» بهوجود آمده و و «الله» آنرا آفریده است. در نمام دوره پانصد ساله حلافت عباسان، آدمکشی و حوبر نزی برسر این عقیده جروان داشت و هر زمانی که هر یک از ناورداران یکی از این دو عقیده بر دیگری قدرت می یافتند، خون و بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروس وقیای اسلامی تئوری دیچه در است. نامخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۳

قبیلهها تقسیم کردیم تا یکدیگر را بشناسید و از دگرسو، آیه ۵۲ سوره مایده، آیههای ۲۷ و ۱۱٤ سوره آل/عمران و آیه ۱۱۳ سوره نساء می گویند، مسلمانان نباید با یهودیها، عیسویها و بطور کلی افراد غیر مسلمان آمیزش پیدا کنند.

درحالیکه دو سوّم سورههای قرآن دارای تضادّهانی بهشرح بالا هستند. ولی هیچیک از این آیهها، برای برتری متن یکی بر دیگری دلیلی نمیآورند. یکی از نمادهای بارز و شرمآور قرآن انسخ آیههای ۱۹ و ۲۰ سوره نجم

به آیدهای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ همان سوره می باشد. به گونه ای که در فصل بعد (دوازدهم) زیر فرتام «داستان غرانیق و یا آیدهای شیطانی» خواهیم گفت، محمد برای جلب توجّه مردم قریش و انصراف آنها از آزار و اذیّت پیروانش نخست با خواندن متن آیدهای ۱۹ و ۲۰ در برابر بتهای لات، منات و عُزّی به سجده افتاد و سپس در برابر سرزنش نزدیکانش از انجام این رفتار نابخردانه، اظهار داشت که آن آیدها از سوی شیطان بهوی وحی شده و آیدهای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سوره نجم را جانشین دو آیه ۱۹ و ۲۰ همان سوره نمود.

جون نویسنده این کتاب بر آنست که تمام زوایای گفتار مورد بحث را از هر جهت روشن کند، لازم است به این نکته نیز اشاره نماید که علما و فقهای اسلامی که برای روپوش گذاشتن روی تضادها و ناهمگونیهای نابخردانه قر آن به آفریدن انواع و اقسام تئوریها و مباحث گوناگون دست زدهاند، آیات و احکام قر آن را بهدو گروه «محکمات» و «متشابهات» تقسیم کردهاند. به گفته این افراد «محکم» معنی «استواربودن» و «متشابها» معنی «همرنگی» می دهد. علما و فقهای اسلامی می گویند، در اصطلاح فقهی «محکم» عبارت از آیات و احادیثی است که دارای مفهوم واضح و روشن و ظاهر بوده و «متشابه» آیات و احادیثی هستند که مفهوم واضح و روشن و ظاهر نوده و پنهان و پوشیده می باشد. «مولانا شبیر احمد» در کتاب تفسیر کابل مینویسد، در قرآن و کلیه کتب الهی دو نوع آیه وجود دارد. اوَل، «محکمات» یعنی آیاتی که هدف آنها بر حسب لفت و ترکیب الفاظ و غیره معیّن و غیر مبهم است و در عبارت آنها معانی متعدّد وجود ندارد. دوّم اللبه اكبر

«متشابهات» یعنی آیاتی که در دانستن مفهوم آنها اشتباه واقع میشود." «نعمت الله شهرانی» نیز در کتاب قرآن شناسی، مینویسد، حکمت ورود «متشابه» در قرآن نباید سبب شگفتی شود، زیرا «الله» در قرآن کلمات وجمله هائی را تذکّر میدهد که معانی و مفاهیم آنها را تنها خود او میداند و برای دیگران فهمیده نمی شود و سبب این کار آنست که «الله» بندگان خود را آزمایش کند آزیرا، آنهائی که دارای ایمان حقیقی و کامل هستند به وجود «متشابهات» اعتراض و خورده گیری نمی کنند و با وجود اینکه عقل آنها از فهم و درک آن موارد ناتوان است، باز هم با ایمان آنها را پذیرش می کنند، ولی کسانی که ایمانشان ضعیف بوده و یا ایمان حقیقی ندارند، به «متشابهات» خورده گیری می کنند و از پذیرش آنها سرباز میزند."

در برا بر دانش پراکنی فقهی این افراد، ذکر دو نکته بی مناسبت بهنظر نمی رسد. اول اینکه، آن اللّهی که احکام و دستوراتش را قنها خودش می فهمد و بندگان او توان درک احکام و فرامینش را ندارند و وی برای آزمایش بندگانش احکامی صادر می کند که آنها توان درک آنرا نداشته باشند، درست مانند قاضی فاسد و یا روان پریشی است که واژهها و جملههای پیچیده و نامغهومی برای پرسش از متّهم خود به کار می برد که او نتواند آنها را درک کند تا قاضی بتواند یا متّهم را به زندان بیندازد و یا او را به بالای چوبه دار بفرستد. آیا هیچ انسان خردور و منطق دانی می تواند پندار کند که خدای عادل و بنده دوستی آنچنان برای آفریده هایش حکم و دستور صادر کند که آنها توان فهم و درک آنرا نداشته باشند و سپس به ناسبت نافرمانی بنده هایش از دستورات و احکام خود، آنها را به آتش دوزخ بسوزاند ؟ نکته دوم آنست که تا زمانی که سوداگران مذهبی، پیروانی نداشته باشند تا چشمان خردشان را بسته و کورکورانه به خرافات جزمی مذهبی آنها عمل کنند، دکان فریبگری آنها

> "مولاما شبیر احمد، تغسیر کابل، حلد اول، صفحه ۲۷۹. "نعمتالله شهرانی، فر آن شناسی. صفحهای ۲۲ و ۳۷.

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۵

رونقی نخواهد داشت. از اینروست که همیشه توصبه می کنند که افراد مردم باید خرافات جزمی مذهبی را بدون چون و چرا و کاربرد عقل و درایت به مورد پذیرش و اجرا بگذارند تا مؤمنان دینی خوبی به شمار رفته و اعمال و رفتارشان بوسیله «الله» پذیرفته شود.

برخی از علما و فقهای اسلامی، شماره آیههای منسوخ را تا ۲۲۵ آیه رسانیدهاند. «جلال الدین سیوطی» در کتاب اتقان، <sup>۱۰</sup> شمار بیست آیه از آیههای منسوخ شده و ناسخ خورده قرآن را ذکر کرده است که برای جلوگیری از درازای کلام از شرح آنها در این جُستار خودداری و تنها بهدو مورد آنها اشاره میشود. این دو مورد یکی حکم آیه ۵۲ سوره احزاب در باره زنان محمد است که حکم آیه ۵۰ همان سوره آنرا نسخ کرده و دیگری حکم آیه ۱۳ سوره مجادله در باره صدقه دادن به محمد است که حکم آیه ۱۲ همان سوره آنرا نسخ کرده است. مدلول این آیات به شرح زیر است.

مدلول آیه ۵۰ سوره احزاب می گوید، محمد در گزینش هر یک از زنان جهان که اراده کند آزادی کامل خواهد داشت. ولی، هنگامی که شرم مدلول آیه یادشده رو میافتد و محمد مورد سرزنش نزدیکانش قرار می گیرد، آیه ۵۲ سوره احزاب، حکم آیه ۵۰ همان سوره را لغو و دستور می دهد که دیگر محمد نه حقّ افزودن بهزنان حرمسرایش را دارد و نه تبدیل کردن آنهارا.

مورد دوم، حکم آیه ۱۲ سوره مجادله است که «الله» بهمسلمانان دستور میدهد، هنگام سخن گفتن با پیامبر بهاو صدقه بدهند، ولی پس از آن حکم آیه ۱۳ سوره مجادله دستور آیه ۱۲ همان سوره را لغو کرده و میگوید، اگر مردم از اینکه برای سخن گفتن با محمد از پیش بهاو صدقه بدهند، ترسیدهاند، پس «آلله» آنبها را می بخشد.

حال بهقول عایشه سوگلی حرم محمد، این چه «الله» بدخیم و فرونهادی است که همه کائنات و جهان هستی را بهباد فراموشی سپرده و در صحرای

"جلال الدّين سبوطي، انقان.

اللماكبر

خشک و سوزان عربستان جاخوش کرده و اینچنین تمام قدرت و جبروت لایتناهی خود را در راه راضی کردن تمایلات نفسانی وخشنود کردن حسّ جاهطلبی و قدرتخواهی محمد، پیامبر عزیزگونهاش به کار میبرد، اورا به آسمانها دعوت کرده و در آسمان هفتم با او شیربرنج می خورد ؟ پرسشی است که پاسخش را باید در خرد پویای پیروان دین آسمند اسلام جستجو کرد!

صدا و بازتاب این خرد بوبا و بیطرفی که از هر گونه حُب و بغضی خالی و عاری باشد، آنست که محمد این آیه ها و سایر احکام قرآن را برپایه آگاهی ها، تجربیات و داوریهای بی هایه و برای تأمین نیازهای روز خود به وجود آورده و تنها ناظر به موارد ویژه بوده است. بعدها که محمد به اشتباهات خود در صدور احکام و دستورات نابخردانه کتاب قرآن پی برده، آیه ها و دستورات پیشین خود را لغو و یا به اصطلاح فقهی نسخ کرده و آیه ها و احکام جدیدی را که باسخگوی مشکلات جامعه نوبای اسلامی بوده و با پیشبرد و تحقق هدفهای جاه طلبانه اش در کسب قدرت همگاهی بیشتری داشته اند، جانشین آیه های پیشین کرده است و بدنامی نادانی ها و کم تجریگی های خود را بر گردن «الله» بیچاره و بی زبان هموار نموده است.

. آنچه که علما و فقهای اسلامی در باره دفاع از تئوری «ناسخ و منسوخ» گفتهاند، نیاز بهچند بازنمود دارد:

 ۱- در جُستار بالا گفتیم که علمای اسلامی در دفاع از تئوری «ناسخ و منسوخ» می گویند، تغییرات و فراگشت.های زمان و مکان و نیز مصلحت افراد مردم، لزوم «ناسخ و منسوخ» و تغییر و اصلاح برخی اصول و احکام پیشین را به اصول و موازین جدیدتر ایجاب می کند.

به این افراد باید گفت، اگر حرف و دلیل شما درست است و در حدود مدّت بیست سال، تقریباً دو سوّم احکام و فرامین السی نیاز بهتغییر و اصلاح داشته، پس چگونه است که شما میگوئید، احکام قرآن و اسلام تا ابد ثابت

بازنمود نويسنده

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عيب و نقص 🛛 🗛 🗛

و جاودانی بوده و تمام افراد بشر و همه نژادها و حَتی جنّها و روحها، در هر نقطه از جهان که بسر ببرند باید آنها را پیروی کنند ؟ از دگر سو، اگرقر آن کلام «اللّهی» است که از ازل وجود داشته، مگر «الله» در درازای بیلیونها سال بیکاری فرصت تجدید نظر و اصلاح آیات قرآنی را نداشته است که در درازای مدّت ۳۲ سال نبوّت محمد به کرآت مجبور به نسخ و اصلاح دستورات خود شده است. وانگهی، آیا درست است که در حدود مدّت بیست سال، تقریباً دو سوّم قرآن برای یک جامعه محدود و کوچک عرب، نیاز به آنهمه انسخ، تبدیل، تغییر و اصلاح داشته، ولی در حدود یکهزارو چهارصد سال، پس از مرگ محمد، با اینهمه تحولات و تغییرات گوناگون، سریع و شگرفی که در جهان به وجود آمده، نیاز به تغییر و تبدیل از بین رفته باشد، اگر تغییر زمان و داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در مکان و مصلحت افراد در مدّت بیست و سه سال زندگی پیامبری محمد لزوم داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در مکان و مصلحت افراد در مدّت بیست و سه سال زندگی پیامبری محمد لزوم داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در گوناگون می باشند، یکسان و ثابت مانده و هیچ نیازی به تغییر و اصلاح به وجود نیامه است؟

اگر نسخ دو سوم سوره های قرآن و تبدیل آنها به آیه های جدید ناشی از خواست و اراده «الله،» تغییرات زمان ومکان و مصلحت افراد مردم بوده، چه را بطه ای بین ارادهٔ «الله» و مرگ محمد وجود داشته که پس از درگذشت محمد، اراده «الله،» تغییرات زمان و مکان، مصلحت کاترلیونها افراد بشر که در دوره های مختلف می آیند و می روند و تئوری «ناسخ و منسوخ،» همه با یکدیگر با محمد به گور رفته اند ؟

۲- در بحث بالا توضیح دادیم که از سه نوع ناسخ و منسوخی که علمای اسلامی برای این تئوری قابل شدهاند، تمام آیههای نسخ شده از گونه ایجاد آیه جدید (ناسخ) و باقی ماندن آیه قدیم (منسوخ) می باشند. نکته یادشده، این بحث را بهوجود می آورد که بهفرض اینکه آیات قرآن کلام «الله» بوده و وی مصلحت دیده است، احکام و فرامین نابجای پیشین او حذف و اصول و اللـــه اكبر

دستورات تازمای جانشین فرامین پیشین او گردند، با این وجود آیا هیچ خرد و منطقی پذیرش میکند که آیه و یا حکمی ارزش خود را از دست بدهد و بوسیله آیه و یا حکم دیگری از بین برود، ولی مسلمانان هنوز با آداب و مراسم ویژه مذهبی بهفرانت آدمها پرداخته و وقت و عمر خود را در راه ذکر مهملاتی که حتی بوسیله خود سوداگران دینی مطرود شده بپردازند؟

هرگاه این پرسش و سایر پرسشهائی که به حکام پوچ و مسخره مذهبی مربوط میشود، و از پاسخهای منطقی تنهی هستند از علمای اسلامی، یعنی دکّانداران مذهبی مطرح شود؛ پاسخ خواهند داد، مسائل بسیاری وجود دارد که «الله» و پیامبر به انجام آنها دستور داده اند، ولی خرد ما مردم برای درک آنها ارسائی و رسیدگی کامل ندارد و ابدون ااینکه ما آنها را در برا بر آزمون خرد قرار دهیم، باید کورکورانه و بدون چون و چرا بهانجام آنها بپردازیم. در برابر ادْعاى ابن افراد بايد گفت، اولاً اگر شما گروه انگلى اجتماع يا در نهاد استعداد درک حقایق را ندارید و یا برای تأمین منافع فردی و اجتماعی خود، خرد و درایتتان را دربند کرده و برتری میدهید، به نادانی و لادگی خودنمائی کنید، دستکم افراد مردم را به حال خود واگذارید و موهبتهای خرد و درایت را از آنها سلب نکنید. ثانیاً اگر بهراستی به باورهای خود ایمان دارید و معتقدید از امور و مباحث مذہبی، جائی برای کاربرد خرد و درایت انسان وجود ندارد، پس آنجائی که اصول فقه را با «ادله اربعه»" و یا «دلائل چهارگانه» معرّفی کرده و عقل یا خرد را یکی از «دلائل چهارگانه» اصول فقه شناختگری میکنید، دستکم این عامل فریب و ریا را از فرهنگ عوامفريبيها يتان حذف نما ييد.

۳– در قر آن چهار آیه وجود دارد که موضوع «ناسخ و منسوخ» را بدون هیچ بحث و تردیدی بهنمریژنگ شرم و رسوائی سرنگون میکند. هرگاه، بهفرض محال پندار کنیم آنچه که تا کنون در بارهٔ پوچی و بی پایگی تئوری

۳«ارکان ادله اربعه» فقه شبعه گری از جهار عامل تشکیل شده است: عقل، قرآن، سنّت و اجماع.

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۹

«ناسخ و منسوخ» گفته ایم، فرنود راستین نداشته باشد، تنها وجود این چهار آیه در کتاب قرآن، کافی است که این تئوری را یکباره این در لجنزار ملامت و آزرم دفن کند، این چهار آیه عبارتند از: آیه ۲۷ سوره کهف، آیه ٦٤ سوره یونس و آیه های ۳۴ و ۱۱۵ سوره انعام، متن و قرجمه فارسی آیه های یادشده به شرح زیر می باشند.

آيه ٢٧ سوره كهف: وَٱتْلُمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَامُبَدِلَ لِكَلِمَنْتِهِ وَلَن تَجِدَمِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا

«و آنچه از کتاب (الله) بر تو وحی شد (بر خلق) بخوان که هیچکس سخنان (الله) را نمیتواند تغییر دهد و هرگز جز درگاه او پناهی نخواهی یافت.»

آيە ٦٤ سورە يونس: لَـهُمُوَٱلْبَشَرَىٰ فِىٱلْحَيَوْةِٱلدُّنِيَاوَفِ\_ٱلأَخِرَةِ لَانَبَدِيلَ لِڪَلِمَتِٱللَّهُ ذَلِكَ هُوَٱلْفَوْزُٱلْعَظِيـمُ

«آنها را پیوسته از (الله) هم در دنیا و هم در آخرت بشارت است. سخنان (الله) را هیچکس نمیتواند تغییر دهدکه این پیروزی بزرگی است.»

آيه ٣٤ سوره انعام: وَلَقَدْكُذِ بَتْ رُسُلُمِّن قَبْاكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَاكُذِ بُوَاْوَ أُوذُواْ حَتَّى أَنْبُهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِلَ لِكَلِمَاتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْجَاءَكَ مِن نَّبَاى ٱلْمُرْسَلِعِ «و بيامبران بيش از نرا هم نكذيب كردند كه آنها با همه اذيتهاى

منکران صبر و تحمّل کردند تا آنگاه که یاری ما شامل حال آنها شد هیچکس کلمات (الله) را نمی تواند تغییر دهدو اخبار پیامبران پیش به تو رسید.»

آيه ١١٥ سوره انعام: وَتَمَتَّكَلِمَتُرَبِّكَ صِدْقَاوَعَدْلَاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنَتِهِ وَهُوَالسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ

«کلام (الله) تو از روی راستی و عدالت به حدّ کمال رسید و هیچکس . نمی تواند آنها (کلام [الله]) را تغییر دهد و او شنوا و بیناست.»

آیا مفاهیم چهارگانه بالا آشکارا نمیگویند که «کلمات (الله) هیچگاه قابل تغییر نخواهند بود؟» اگر چها آیهٔ یادشده بالا سخنان «الله» بوده و واقعیّت داشته باشند، پس بحث «ناسخ و منسوخ» چه صیغهای است؟ آیا این الله اكبر

«الله» است که خود در نهاد دروغگو، مکّار (همانگونه که محمد به کرّات در آیههای گوناگون قرآن گفته)، و هزار چهره است و یا این فروزههای ذاتی خود شما، سوداگران دینی است که به«الله» آفریده شده بوسیله خودتان، نسبت میدهید.

هنگامی که افراد مردم برای تماشای نمایشنامهای به تماشاخانه می روند، اگر بازیگر نمایشنامه سخنی ادا کند که با سخنان پیشینش تضاد و ناهمگونی داشته باشند، یا تماشاگران به او می خندند و یا دیگر حاضر به گوش دادن به سخنانش نبوده و تماشاخانه را ترک می کنند، ولی مسلمانان دنیا برای همیشه محکوم به نفی خرد و درایت خود و پرستش مشتی اصول متضاد، بوج و بیموده هستند، زیرا سوداگران دینی معتقدند که عقل انسان یه واقعیّتهای مقدّس خرافی ازلی و ابدی آنها نمی رسد و از اینرو باید با خرد خفته و چشمان بسته به آنها عقیده داشت و اصول و احکام آنها را با ایمان جزمی انجام داد .

## فصل دوازدهم

## داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی

مذهب نیز مانند شعر یک کوشش دسته جمعی برای نابود کردن راستی های آشکار است. Mencken

رویداد «غرانیق» که در واقع شرم پذیرش نا پذیری بر چهرهٔ محمد و «الله» او نشانده است، بر اثر یکی از نخستین درگیریهای محمد و افراد طایفه قریش به وجود آمد. بدین شرح که گروهی از افراد طایفهٔ قریش، مسلمانان را در درهٔ مکه پیروی کردند و در هنگامی که آنها مشغول برگزاری نماز بودند، بدانها حمله بردند. مسلمانان در برا بر حملهٔ آنها به دفاع پرداختند و در این گیرودار، «سعد بن آبو وقّاص» با استخوان آرواره شتر، یکی از مهاجمان را زخمی کرد. این رویداد نشان داد که مسلمانان از آن پس نمی توانستند از ایمنی جانی برخوردار باشند. از اینرو، محمد تصمیم گرفت پیروانش را به حبشه بفرستد تا بر زار طایفهٔ قریش در امان باشند. در جهت اجرای این تصمیم، محمد به «نجاشی» پادشاه حبشه نامه ای نوشت و از او درخواست کرد به مسلمانان در سرزمین خود پناه دهد و نامه را بوسیله «جعفر بن ا بیطالب» برای او ارسال

221

اللسداكير

داشت و مسلمانان را روانهٔ حبشه کرد تا در آنجا بهاجرای آئین دین تازهٔ خود بپردازند. با این وجود، افراد طایفه قریش از آزار دادن باقیمانده پیروان محمد دست بردار نبودند.

افراد طایفه قریش در ذات مردمی آرام و مسالمتجو بودند، ولی هنگامی که محمد آنها را از پرستش خدایانشان منع کرد، نفرت شدیدی نسبت به او در آنها به وجود آمد. «این اسحاق» در این باره می نویسد: «تا آنجا که من آگاهی دارم، هنگامی که محمد خود را رسول و پیامبر «الله» نامید، مردم قریش از او رنجشی حاصل نکردند، ولی زمانی که خدایان آنها را مورد اهانت فرار داد، مردم قریش به استثنای شمار ناچیزی که بعدین محمد بیوسته بودند، به اتّفاق آراء برای شورش بر ضد او آماده شدند.»

دلیل اینکه مردم قریش تا این اندازه با آموزشهای محمد در باره خودداری از پرستش بت هایشان مخالف بودند، آن بود که پرستش «بنات الله» و یا «دختران الله» که به سه بت مقدّس «لات،» «منات» و «عُزّی» اطلاق می شد، زیربنای زندگی فردی و اجتماعی مردم عربستان را تشکیل می داد و سبب همبستگی و یگانگی آنها بود. مردم عربستان تا زمان ظهور محمد فکر می کردند که خدایانشان نگهبان و پاسدار زندگی و دارانیهای مادی و معنوی آنها بودند، ولی اکنون، یکی از تازیهای عربستان به نام «محمد،» از کرانه های بینامی و تاریکی سر به در آورده و مقد*س ترین سرما*یه های معنوی آنها را مورد اهانت و تازش قرار داده بود و این عمل بهیچوجه برای تازیهای عربستان نمی توانست قابل درک و پذیرش باشد. محمد خود به خوبی به این واقعیّت آگاه بود و می دانست که تغییر دادن معتقدات مردم یکشبه کار آسانی نیست. هنگامی که محمد به مردم مکّه آموزش داد که از پرستش بت های خود دست برداشته و تنها «الله» را مورد پرستش قرار دهند، در وافع به همه مردم ساکن آن منطقه آگهی نبرد داده بود.

آبهصفحههای ۲۰۹ تا ۲۱٤ همین کناب نگاه فرمایبد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammed ibn Ishaq, Sirat Rasahallah, 166-167, in A. Guillaume, tran. and ed., The Life of Mahammed (London: 1955), p. 118.

داستان غرانیق و یا آیدهای شیطانی ۲۲۳

باید در نظر داشت که تا زمانی که کسی با معتقدات سنّتی مردم عامی کاری نداشته باشد و تنها بخواهد خدائی بهخدایان آنها بیفزاید، مردم در برابر بذیرش یک بت و یا یک خدای اضافی بازتاب شدیدی نشان نخواهند داد، ولی زمانی که کسی بخواهد عامل جدیدی را جانشین مقدّسات سنّتی آنها بکند، چنین عملی به آسانی برای مردم قابل پذیرش و تحمّل نخواهد بود. محمد، تازی گمنام، ولی با هوش و درایتی که با دست آویز دین تازهاش، خیال پیامبرشاهی در سر می پرورانید، این واقعیّت را به خوبی درک کرد و تصمیم گرفت برای جلب توجه مردم قریش و انصراف آنها از آزار و اذیّت کردن پیروانش، به«بناتالله» و یا بتهای سهگانه (لات، منات و عُزّی) کُرنش کند و حتّی شفاعت آنها را مورد پذیرش قرار دهد. او چون همیشه بهدنبال آنچه که در مغز محمد می گذشت، از طرف «الله» آیهای بوسیله جبرئیل به او الهام و بهعنوان فرمان الهي از زبانش جاري مي شد، اين بار نيز به دنبال تصميم به تسلیم شدن به بت های سه گانه اعراب، محمد آیه های ۱۹ و ۲۰ سوره نجم را که وانمود می کرد، جبرئیل از سوی «الله» بهوی الهام کرده است، در جوار کعبه برای مردم خواند و سپس در برا بر بتهای سه گانه یادشده بهسجده افتاد و همه افراد حاضر نیز چه مسلمان و چه غیر مسلمان، همراه او به« بنات الله» سجده کردند. تنها دو نفر از افراد طایفه قریش بهسبب شدّت سالخوردگی نتوانستند مانند دیگران در برابر بتها بهسجده روند. این دو نفر یکی «ولیدبن مغیره» و دیگری «سعیدبن العاص» بودند که برای همگامی با دیگران تنها کمی از خاک زمین را برداشتند و به پیشانی خود مالیدند.

مردم قریش از این حرکت محمد و اینکه او بتهای سنّتی آنها را مورد ستایش قرار داده و به اصطلاح کتاب آسمانی قرآن، ابتهای آنها را در شمار «الله» برشمرده و وجود آنها را تأیید کرده بود، شاد و خشنود شدند و این خبر شگفتانگیز را با هیجان در تمام شهر پراکنده کردند." آیههای ۱۹ و ۲۰

. ۲۰ تاریخ طبری. جلد سوم، صفحههای ۸۸۱ تا ۸۸۲ تقسیر شریف لاهیجی، جلد سوم. صفحه ۲۰۱.

اللهاكبر

سوره نجم و ترجمه آنها بهزبان فارسی به شرح زیر است: آفَرَهَ يَتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ وَمَنَوْهَ ٱلْأَلِيَّةَ ٱلْأَخْرَىٰ . تلکَ الغَرانیقَ العُلی وَ اِن شَفَاعَتَهُنَ لَتَرجی.» «آیه بتهای لات و عُزّی و بت سؤمی دیگر، مات را دیدید؟ آن بتها (پرندهها) بزرگاند و همانا شفاعت آنها پذیرفته است.»

این عمل محمد، یعنی ستایش بتهای سهگانه سنّتی اعراب و پرستش شفاعت و میانجیگری آنها برای رستگاری مردم، افراد طایفه قریش را شاد کرد و بهمین سبب آنها از شکنجه و آزار مسلمانان دست برداشتند. مسلمانانی نیز که از ترس جانشان به حبشه رفته بودند، به مکّه بازگشتند.

پس از رویداد یادشده، گروهی از پیروان محمد او را مورد سرزنش قرار دادند و بهوی گفتید، در حالیکه او آئین تکخدا پرستی بوده و ستایش وجود یگانهٔ «الله» را هدف رسانت خود قرار داده، پس چگونه است که در برابر «بناتالله» و یا بتهای سهگانه اعراب بهسجده افتاده و شفاعت آنها را پذیرا شده است؟

کلیمیها و مسیحیها نیز محمد را به باد انتفاد گرفتند و گفتند سرانجام محمد به آئین اجدادی و قومیاش که بت پرستی بوده بازگشت کرده است. محمد نیز خود در این باره به اندیشه افتاد و بنابر روش معمولی که برای خود برگزیده بود، این بار هم اراده «الله» تخبلی و الهامات الهی او به زبان محمد جاری گشت و وی آیه های ۷۳ تا ۷۲ سورهٔ اسری را در ردّ آیه «غرانیق» به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: وَإِن كَادُوا لَمِفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ وَإِذَا به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: نُوَان كَادُوا لَمِفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ وَ اِذَا به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: نُوَان كَادُوا لَمُفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: پر گذفتناک ضِعْفَ ٱلْحَيْوة وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمُ لَایَقِ بُولیه مَ شَیْتَاقَلْیِ لَا اِذَا نُوا هذا این بود که ترا از آنچه ما وحی کردیم به تردید و وسوسه بیندازند تا تو بر ما افترا ببندی و ترا به دوستی بگیرند. و اگر ما ترا یاری نُوا دو آنها این نید نزدیک بود تو کمی به آنها مایل شوی. در اینصورت ما

داستان غرافیق و یا آیههای شیطانی 110 عذاب زندگی و مرگ را دو چندان بهتو میچشاندیم و بعلاوه تو در برابر ما نمى توانستى بەخود كمكى بكنى.» یس از اینکه محمد بهاشتباه بزرگ و تاریخی خود در باره نزول آیه « تلک غُرانیق العُلی وَ ان شَفاعَتَهُنَ لتَرجى » پی برد و به شدّت از کردهٔ ناشا بست و کُمبلانه خود پشیمان شد، آیهٔ «غرانیق» را به بهانه اینکه از سوی شیطان بهاو انهام و بر زبانش جاری شده است، از قر آن حذف و تلاوت آنرا ممنوع کرد. یس از حذف آیهٔ «غرانیق» از کتاب قر آن، آیههای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سورهٔ نجم جانشین آیهٔ یادشده گردید. آیههای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سوره نجم و ترجمه فارسی آنها بهشرح زیر است: ٱلكُمُ ٱلذَّكَرُ وَلَهُ ٱلْأُنَتَى تِلْكَ إِذَا فِسْمَةٌ ضِيرَكَ إِنْ هِي إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَسَمُ وَءَابَاً وَكُمُ مَّآأَنزَلَ آللَّهُ بِهَامِن سُلْطَنَ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَا ٱلظَّنَّ وَمَاتَهُوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآً مُم مِّن زَبَهِمُ أَلْهُدُيَ «آیا شما را فرزند پسر و (الله) را دختر است؟ اگر تقسیم بندی چنین باشد، غیر عادلانه است. این بتها جز نامهائی که شما و پدرانتان برآنها نهادهاید. چیز دیگری نیستند و (الله) هیچ دلیلی برای پرستش آنبها نفرستاده است و مشرکین در بت پرستی گمان باطل و هوای نفس خود را اپیروی میکنند و از جانب خدایشان بر آنها هدایت آمد و آنها دانسته گمراهی و شرک را برگزیدند.»

در رویدادهای زندگی محمد و تاریخ اسلام، دلایل بیشماری وجود دارد که محمد را یک فرد قدرت طلب نشان می دهد و ثابت می کند که ادعای پیامبری او بهانه ای برای بدست آوردن قدرت و فرمانروانی در پوشش یک پیامبر شاه مذهبی بوده و هرگونه پنداری را در باره رسالت محمد از ریشه نابود می سازد، ولی هرگاه تمام فرنودهای یاد شده نادیده گرفته شوند، رویداد آیهٔ «غرانیق» به تنهائی کافی است، ثابت کند که پندار پیامبری محمد یک شوخی تاریخی بیهوده ای بیش نیست. الليه اكبر

بدیمی است که برخی از مفسّران و تاریخویسان، رویداد «غرانیق» و وجود آیه مربوط به آنرا دلیل بر ناهم آهنگی بعضی از آیههای قر آن میدانند. ولی گروه دیگری از کارشناسان المیّات متن آیه «تلک غُرانیقالعُلی وَ ان شَفاعَتَهُنَ لِتَرجی» را فرنود نیرنگ بازیهای محمد بن عبدالله و بهره برداری او از هر فرصت مناسبی برای استوار کردن قدرت پیامبرشاهی اش میدانند.

پس از اینکه محمد بر اثر نزول آیهٔ «غرانیق» مورد سرزنش و نکوهش قرار گرفت و از کردماش پشیمان شد، برای اصلاح اشتباه بزرگش، به آوردن آیههای ۵۲ و ۵۳ سورهٔ حجّ پرداخت. طبری می نویسد، پس از اینکه محمد بهقرانت آیه «غرانیق» برداخت، شبی جبرئیل بر او نازل شد و بهوی اظهار داشت: «محمد، آیا میدانی چه کردمای؟ تو برای افراد طایفه قربش آیههائی را خواندی که من هیچگاه آنها را از سوی (الله) برای تو نیاوردمام و تو مطالبی را به افراد قربش گفتی که آنها الهامات (الله) نبودماند،» محمد از اشتباه ملامت باری که در آوردن آیهٔ (غرانیق) مرتکب شده بود، سخت دلننگ گردید، ولی، جبرئیل دوباره بر او ظاهر شد و برای تسکین محمد به او مژده داد که « (الله) القاء شیطان را به او نسخ خواهد کرد.»

آیدهای ۵۲ و ۵۳ سوره حج و معنی آنیها بهزبان فارسی به شرع زیر است: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَانَبِي إِلَّا إِذَاتَهُمَى ٱلْقَي ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَبَتِهِ فَيَنَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ شَقُولُ وَلَانَبِي إِلَّا إِذَاتَهُمَى ٱلْقُ اللَّهُ عَالِمَةً مَ لَلَهُ لِيَجْعَلُ مَا يُلْقِي ٱلشَيْطَنُ فَتْسَنَهُ لِلَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِن الطَّلِيمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِسِيهِ «و مَا بَيشَ أَز تُو رَسُول و يَا يَبِامبري رَا نفرستاديم مَرَضُ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِن به گفتار وحی ما می پرداخت، شیطان مطالبی در میان آنها وارد می کرد و (الله) آنها را نسخ و فرمان خود را استوار می نمود و (الله) دانا و حکیم است. و

<sup>1</sup> تاریخ طبری، جند سوم، صفحه ۱۱۱۲ ، تصحیح دخویه والطبقات الکبری، اجد اول، صفحههای ۱۳۹-۱۳۹. Yty

داستان غرانیق و یا آیههای شیطانی

ا ینکه (الله) فتنه شیطان را در وارد کردن سخنانی در قرآن برای اشخاصی که در قلب خود مرض شک و نفاق دارند وسیله آزمایش قرار میدهد. آیا به شک و نفاق آنها افزوده می شود و یا اینکه قبول ایمان می کنند. همانا مشرکین سخت در شقاوت و دور از نجات می باشند و قبول ایمان نمی کنند.»

«طبری» در باره آیه «غرانیق» از قول «ابوالعلیّه» نیز حدیثی نقل می کند، مبنی بر اینکه طایفه قریش از توانمند شدن روزافزون محمد به وحشت افتاده و سخت کوشش می کردند به محمد بقبولانند که اگر او موافقت کند، با دادی سخنان شایسته ای، بت هایشان را مورد پرستش قرار دهد، آنها نیز به حاکمیّت نسبی او در محافل درونی شهر مکّه گردن خواهند نهاد. محمد پیشنهاد اهالی قریش را با آغوش باز پذیرا شد و در این جهت، به آوردن و خواندن آیه «غرانیق» دست زد و ضمن ستایش از بت های سه گانه لات، منات و عُزّی، به آنها سجده کرد و شفاعت آنها را مورد تأیید قرار داد. ولی، پس از عمل یادشده، متوجّه شد که آیه های «غرانیق» بوسیله شیطان به او الهام شده بوده است.<sup>ه</sup>

مولوی نیز در باره رویداد «غرانیق» می گوید:

بت ستودن بهر دام عامه را 👘 همچنان دان کالغرانیق العلی

نکتهٔ جالبی که در این جُستار باید مورد توجّه قرار بگیرد، مفهوم واژه «غرانیق» است. «غرانیق» در زبان عربی جمع واژهٔ «غرنیق» و «غرنوق» بهمعنی «پرندهای ویژه» می باشد. بدین ترتیب «غرانیق» در زبان تازی، معنی «پرندهها» می دهد، تاریخنویسان اسلامی نوشته اند، «غرانیق» پرندههائی بودهاند که در زمانهای پیشین در شهری به نام «نومی دیا» که در حدود کشور

<sup>\*</sup> Tafsir, xvii, pp. 119-121, quoted in Montgomery Watt, Muhammed at Mecca (Oxford; 1953), p. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Karen Armstrong, Muhammad, A Biography of the Prophet (San Francisco: Harper, 1992), p. 114.

الليه أكبر

فعلی الجزایر واقع بوده، زندگی می کرده و از همهٔ حیوانات بلند پروازتر بودهاند. بنابراین، هنگامی که محمد «غرانیق» رادر ردیف «بنات الله» و یا بتهای سه گانه (لات، منات و عُزّی) قرار داده، در واقع خواسته است تا اندازهٔ ممکن درجهٔ احترام و ستایش خود را نسبت به بتهای یادشده نشان دهد و تا آنجا که ممکن است، رضایت و پشتیبانی افراد طایفه قریش را به خود و موضوع نبوتش جلب سازد. اگرچه محمد، این کار را در چارچوب یک اقدام سیاسی برای جلب رضایت قریشیان انجام داده، ولی دست زدن او به این کار از معتقدات ذهنی اش نیز زیاد دور نبوده است. زیرا کسی که به موجودات غیر ستاسی «خری» را پرستش می کرده، به آسانی می توانسته است به وجود خدایانی بت «عُزَی» را پرستش می کرده، به آسانی می توانسته است به وجود خدایانی که دست کم دارای وجود فیزیکی و مادی هستند، نیز معتقد باشد.

, رویداد «غرانیق» در تاریخ اسلام و قرآن بهنام «آیههای شیطانی» خوانده شده و برپایهٔ نوشته «طبری»<sup>۸</sup> محمد پس از رد آیه «غرانیق» خود عنوان «آیههای شیطانی» را برای آیه «غرانیق» به کار برده است. بنابراین، احمد سلمان رشدی، نویسندهٔ کتاب جنجالی آیههای شیطانی، در سال ۱۹۸۸ که روحالله خمینی، بهمناسبت نگارش کتاب یادشده، فرمان قتل او را صادر نمود، عنوان کتابش را از ماجرای «غرانیق» اقتباس کرده و در گزینش این عنوان، ایتکاری به کار نبرده است.

بازنمود نویسنده در بارهٔ این رویداد آزرمگونه و فریبندهٔ تاریخ دین اسلام و ناتوانی «الله» و محمد در کنترل و ادارهٔ موجود فرومایه و راندهشدهای بهنام شیطان که قرآن با

" باربع طبري، جند سوم، صفحه ١١٩٢.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Patricia Monughan, *The Book of Goddess and Heroines* (New York: E. P. Dutton, 1981), p. 10-11.

داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی ۲۲۹

ناهمگونی تماخرهزایی در آیه ۵۰ سوره کهف او را «جنّ» و در آیه ۳۴ سوره بقره، آیه ۱۱ سوره اعراف، آیه ۳۱ سوره حجر و آیه ۳۱ سوره بنیاسرائیل ویرا «فرشته» خوانده است، چند نکته را باید یادآور شد:

۱- بدون تردید میتوان گفت که هیچ دین و مذهب و مسلکی به اندازه آیین اسلام محمد، خدای خود را خوار و بیمقدار نکرده است. محمد، انسان قدرتخواه و فرصت طلبی که هر زمانی که نادانیهایش او را به اشتباه می انداخت، بیدرنگ گناه اندیشه های کاوک و منش های نابخردانه اش را به گردن «الله» خود آفریده اش می انداخت؛ در بارهٔ رویداد «غرانیق» نیز از همین روش بهره گرفت. بدین شرح که پس از آگاهی از نتایج کردار شفاعت آنها، برای اینکه حیثیت از دست رفته نزد پیروانش را دوباره سازی میشاعت آنها، برای اینکه حیثیت از دست رفته نزد پیروانش را دوباره سازی آماده به خدمت به تسکین و تسلی و اصلاح اشتباه نابخردانه آفرید گارش در آمد و با دیکنه آیه های ۲۵ و ۳۵ سورهٔ حج در گوشهای محمد اظهار داشت، ناراحت مباش، پیامبران پیش از تو نیز قربانی وسوسه های شیطان شده اند، ولی ما آن آیه ها را باطل کرده ایم.

و در اینجا باید گفت، آیا بهراستی «اللّهی» که محمد ادّعا کرده است، حتّی بر چگونگی اندیشه گری آفریده های خود نیز کنترل دارد و آیه ۳۰ سوره دهر کتاب قرآن می گوید: وَمَاتَشَاءَوْنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ ٱللَّهُ يعنی «شما نمی خواهید چیزی جز آنچه که (الله) بخواهدً،» چرا «الله» باید شیطان را آزاد بگذارد تا پیامبری را که برای هدایت بشر برگزیده، اینچنان فریب بدهد ؟ راستی این چه «اللّهی» است که سکوت می کند تا شیطان پیامبرش را که باید برای افراد بشر پیامها و ره آوردهای نیکی و رستگاری به ارمغان آورد، فریب بدهد و پیامبر «الله» با پیامی که از یک فرشته و یا جنّ رانده شده به نام «شیطان» دریافت می کند، بندگان «الله» را گمراه سازد!

۲- شاید هم در ماجرای «غرانیق» مکانیسم آیه های ۳۹ و ۴۰ سوره حجر

الله اكبر

کاربرد داشته است. زیرا، مفهوم این دو آیه می گویند: قَالَ رَبِّعَاً أَغُوَیْنَیْ لَأَرْیَنَنَّ لَهُمْ فِی اَلْأَرْضِ وَلَأَغُویَنَهُمْ أَجْمَعِینَ اِلَّاعِبَ ادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِینَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِینَ «شیطان گفت، ای (الله) چنانکه مرا گمراه کردی، من نیز (اشتباه) را در نظر همه بندگانت در زمین خوب جلوه می دهم و همه آنها را گمراه می کنم. بغیر از بندگان صالح و پاک تو.»<sup>1</sup>

اگر مفهوم این آیه درست باشد، میتوان با یقین کامل باور داشت که محمد در شمار «بندگان صالح و پاک (الله)» نبوده است، زیرا اگر محمد از زمره «بندگان صالح و پاک (الله)» بهشمار میرفت، شیطان برپایه مدلول آیههای بالا، نه یاراثی و توان گمراه کردن او را در ذات دارا میبود و نه اینکه جرأت چنین عملی را در خود احساس مینمود . بنابر این، بدون تردید، محمد در شمار «بندگان صالح و پاک (الله)» نبوده که شیطان موفق به فریب او شده است.

۳– کردار شیطان در فریب دادن و گمراه کردن محمد و وادار کردن او بهقرائت آیه «غرانیق» انسان را به یاد داستان Frankenstein میاندازد. شرح موضوع بدینسان است که در سال ۱۸۱۸، یک نویسنده نامدار انگلیسی مرح موضوع بدینسان است که در سال ۱۸۱۸، یک نویسنده نامدار انگلیسی بهنام Krankenstein داستانی نوشت زیر فرنام Frankenstein. قهرمان داستان، دانشمند جوانی است که راز زندگی را کشف کرده و تصمیم می گیرد، انسانی را بوسیله دانشهائی که آموخته است، بیافریند. ولی او در انجام این انسانی را بوسیله دانشهائی که آموخته است، بیافریند. ولی او در انجام این عمل، بهجای انسان، جانور بی سابقه و شگفت انگیزی می آفریند که خود قادر به کنترل آن نیست و سرانیجام جانور یادشده، او یعنی آفریند که خود قادر می کند. از آن پس در دنیای انگلیسی زبان، هر زمانی که عامل ویژهای برای می کند. از آن پس در دنیای انگلیسی زبان، هر زمانی که عامل ویژهای برای

<sup>&</sup>lt;sup>TT</sup> به ۲۲ سوره اسری نیز حاکی است که شیطان به« الله» گفت: «ای (الله») اگر اجل مرا نا روز قیامت به تأخیر افکنی، بجز عدّه کمی تمام اولاد آدم را مهار کرده و بهوادی هلاکت میکشانم،» ایدیمی است که در این آیه نیز هدف شیطان از استثناء کردن «عدّه کمی از تولاد آدم» همان « بندگان صالح و اپاک» «الله» می باشد که بدیختانه محمد را شامل نشده است.

101

داستان غرانیق و یا آیههای شیطانی

سازنده خود خطرناک میشود، به آن Frankenstein می گویند. بدین ترتیب به نظر می رسد که «الله» محمد را نیز باید Frankenstein تازیبهای عربستان نامید. زیرا، «الله» دست به آفریدن موجودی زده به نام «شیطان» که خود توان کنترل او را ندارد و «شیطان» می تواند در رگ و ریشه و کالبد بندگان آفریدگارش نفوذ کرده و بر ضد ارادهٔ «الله» هر بلائی اراده کند، بر سر آنها بیاورد. این موجود شگفت انگیز آنقدر قدرت دارد که می تواند حتّی پیامبر «الله» را نیز که برای هدایت بندگان او به نبوّت برگزیده شده، فریب دهد و پیامبر «الله» را وادار به گمراه کردن بندهای او بکند.

٤- کتاب قرآن در ۲۵۰۰ مورد از «الله» نام می برد. «الله» آفریده شده بوسیله محمد، در قرآن ادارای دو صفت ناهمگون است. از یک سو، «الله» آلت اراده پیامبرش بوده و هر زمانی که مصلحت پیامبرش ایجاب کند، در فرازی که بالا و پانین بودن آن برایش تفاوتی ندارد، برای خدمنگزاری به آفریدگار خود، یعنی «محمد،» جامه کار بهتن می کند. ابرای مثال، در آیه ۵۱ سوره احزاب، منشی خوابگاه محمد میشود و برای همخوابگی محمد با همسرانش نوبت تعیین میکند؛ در آیه ۳۷ سوره احزاب، بهمحمد توصیه میکند بر خلاف رسم سنّتی اعراب با همسر پسرخواندهاش ازدواج کند؛ در آ به ۱۲ سوره مجادله، در نقش کارگزار روابط عمومی محمد، به پیروان او دستور میدهد، هنگامی که محمد به آنها می گوید، در مجلسی که نشستهاند، برای دیگران جا بازکنند، باید دستور او را انجام دهند و هنگامی که به آنها می گوید برخیزند، پس آنها باید برخیزند؛ در آیههای ۱ تا ۵ سوره حجرات به بيروان محمد توصيه مي كند كه صدا يشان را از صداي محمد ابلندتر نكنند؛ در آیه ۵۳ سوره احزاب بهمسلمانان سفارش میکند، بدون دعوت و اجازه محمد بهخانه او نروند و هنگامی که سر سفره غذا مینشینند، بهظروف غذا خیره نشوند و پس از خوردن غذا زود یی کار خود بروند و در آیه ۱ سوره لهب «الله» در نقش یک موجود ناتوان و لگدخورده، به بولمب (دشمن) محمد تفرین می کند که دستش بریده باد. و نباید فراموش کنیم که تا زمان مرگ ابو

الك اكبر

لهب، بهدستان او هیچ آسیبی وارد نمی آید و «الله» در این جیغی که برای نفرین به ابولهب میزند، تنها خودش را بی آبرو می کند.

از دگر سو، «الله» محمد، موجود نامرئی قهار، جابر، مکار و بیرحمی است که در قرآن نودونه لقب به او ویژگی داده شده و توانش در انجام هر کاری که اراده کند، بیش از اندازه تصور انسان است. «الله» یادشده، برخی افراد را قربانی قهر خود می کند (آیه ۹۲ سوره یونس) و بر دلهایشان مهر و بر گوشها و چشمهایشان پرده می کند تا ایمان نیاورند (آیه ۷ سوره بقره)؛ بعضی افراد را نیز دانسته گهراه می کند (آیه ۳۳ سوره جائیه) و در دوزخ خود با زقوم آتش زا آنها را ذوب می نماید.

ولی، درحالیکه «الله» دارای چنین قدرت و فروزههای غیرقابل تصوّری است، معلوم نیست چرا پیامبر پایانی اش را در برابر وسوسههای شیطان نگهداری نمی کند، تا پیامبرش بتواند از فریب خوردن و گمراه شدن بوسیله شیطان در امان بوده و رسالتش را در هدایت بندگان «الله» بهخوبی به انجام برساند! آیا دکانی که شیطان در برابر قدرت غیر محدود «الله» باز کرده و میتواند هر بلانی اراده کند، به سر بندگان «الله» بیاورد، با قدرت لایتناهی «الله» مباینت ندارد و توان شیطان را بالاتر از قدرت «الله» قرار نمی دهد؟ و مگر نه اینست که «الله» در آیه ۵۴ سوره آل عمران می گوید:

«و مکر کردند و (الله) هم با آنها مکر کرد و (الله) بهترین مکاران است.» پس چرا «الله» مکار که فروزه بهترین مکاران را برای خود پذیرا شده، مکر شیطان را باطل نمیکند و اجازه میدهد، مکر شیطان در فریب پیامبر پایانیاش، بر مکر او پیشی و پیروزی بگیرد؟

۵ - اگر شایسته باشد فرض کنیم که محمد در برابر وسوسههای شیطان
 چاره و اختیار و توانی نداشته و ناچار از آوردن و قرائت آیه «غرانیق» شده
 است، آیا اختیار حرکتهای بدنی نیز از او سلب شده بوده که در برابر
 «بنات الله» و یا سه بت (لات، منات و عُزّی) سجده کرده است؟ آیا محمد

داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی

پیش از انجام سجده به «بنات الله» یعنی عملی که صد در صد مخالف هدف رسالت نبوی و الهی اش بوده، نمی توانسته است کمی در این باره بیندیشد و ببیند به چه کار نکوهیده و نابخردانه ای دست میزند ؟ و آیا عمل سجده به بت های سه گانه سنّتی تازیها، برای «الله» محمد اهانت آور نبوده است ؟ آیا محمد درایت آنرا نداشته است که فکر کند، «اللهی» که او را برای یکتا پرستی وجود خود به پیامبری رسالت بخشیده، هیچگاه چنین فرمان نابخردانه ای را به او نخواهد داد ؟ اگر به راستی محمد پیامبر پایانی «الله» پوده، چرا با وسوسه های شیطان فریب خورده و بین خواست الهی و نیرنگ شیطان نتوانسته است نقاوت بگذارد ؟ و از همه مهمتر اینکه آیا در کلمات آیه «غرانیق» هیچ اشاره ای به سجده کردن به بت های خانه کعبه وجود داشته که محمد به این عمل کُهبلانه دست یازیده است ؟

باسخ همه این چیستانها را با دو بندار میتوان بازنمود کرد: یکی اینکه محمد انسان فرصت جو، قدرت طلب و نیرنگ بازی بوده که برای جلب پشتیبانی طایفه قریش به منظور به دست آوردن قدرت پیامبرشاهی به بت های آنها سجده نموده و بنا به نوشته «طبری» که در پیش شرح داده شد، حتّی از پیش با سران طایفه قریش در باره انجام این عمل توافق کرده بوده است. بنابراین عمل او در سجده کردن به «بنات الله» با قصد و تصمیم پیشین و خود آگاهی کامل انجام پذیرفته است. پندار دوم اینست که اگر «الله» توان آنرا نداشته است که از اقدام پلید شیطان که یک مخلوق فاسد و رانده شده بوده، در فریب دادن پیامبر خود و گمراه کردن بندگانش جلوگیری کند، به راستی وی همان «الله،» بت چوبی و سنّتی تازیهای زمان جاهلیّت بوده است.

TOT

فصل سيزدهم

## الهامات «الله» به محمد حديث و سنّت در اسلام

خرافات زاییده ترس بدون جهت از خداهستند . سیمرو

به گونه ای که می دانیم، قرآن، قانون اساسی دین اسلام و کتاب مقدّس مسلمانان است که بنابر عقاید پیروان اسلام، اصول و احکام آن ابدی و تغییر ناپذیر بوده و هر مسلمانی باید بدون تردید، اندیشه گری و یا پرسش، آنها را با ایمان کامل به کار بندد. پس از کتاب قرآن، «حدیث» و «سنّت» قرار دارد که در واقع نکمیل کنندهٔ اصول و احکام قرآن بشمار می رود. باید توجه داشت که اصول و موازین اسلام، بمراتب بیشتر از محتویّات قرآن است و برخی از اصول و فرائض مهم دین اسلام مانند نماز، روزه، زکوة و غیره به اجمال در قرآن مورد بحث قرار گرفته و احکام آنها را باید در حدیث و سنّت جستجو کرد.

100

«حدیث» در لغت معنی «سخن نو، چیز نو، عقیده، اندیشه، خبر و حکایت» میدهد. برپایهٔ مفاهیم آیه سوره کهف و آیه ۲۳ سوره زمر، «حدیث» دلالت بر گفتاری میکند که بوسیله زبان و یا النهام بهانسان مخابره میشود. «حدیث» در فقه اسلامی معمولاً به گفتار و رفتار پیامبر که بوسیله میشود. «حدیث» در فقه اسلامی معمولاً به گفتار و رفتار پیامبر که بوسیله فمسران، افراد خانواده، دوستان، اصحاب و معاشران او روایت شده و در قر آن ذکری از آنها نرفته است، گفته میشود. در فقه اسلام، «حدیث» خود یک علم جداگانه بوده و «علم حدیث» نامیده میشود. «علم حدیث» علمی است که کارشناسان این علم، گفتار و کردار پیامبر را بوسیلهٔ اصول آن به پیروان دین می شناسانند.<sup>۱</sup>

حدیث بر دو گونه است: «حدیث قدسی» و «حدیث نبوی.» (حدیث قدسی» که «حدیث المهی» نیز نامیده میشود، عبارت از حدیثی است که شامل سخنان «الله» و نه گفتار محمد باشد. «حدیث نبوی» به گفتار و یا آندسته از افعال و کرداری که محمد آنها را پذیرش و تصویب کرده است، گفته میشود.

«سَنْتَ» در لغت معنی «راه، روش، طریقه، آئین، رسم و نهاد» میدهد. مفاهیم آیه ۳۸ سوره انقال، آیه ۱۳ سوره حجر، آیه ۵۵ سوره رحمان و آیه ٤٣ سوره فاطر، «سَنْتَ» را «روش، قاعده و عمل» تعبیر کرده است. «سَنَتَ» در فقه اسلامی بهسه گروه بخش میشود: «سَنْتَالقول،» «سَنْتَالفعل،» و «سَنَتَالتَّقَرِير.»

«سَنَّتَ القول» به گفتار، بندها، موعظهها، احکام و فریضههانی که محمد صادر کرده، گفته میشود. «سَنَّتَ الفعل» به کردار و منش محمد نسبت داده میشود. «سَنَّتَ التَّقرير» عبارت از سکوت و يا رضای ضمنی محمد در بارهٔ اعمال و کردار پيروانش می باشد.

کاربُرد «حدیث» و «سنّت» پس از احکام و اصول قرآن، برای

الهاهات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۵۷

مسلمانان واجب و لازم بوده و هر مسلمانی بدون چون و چرا باید مانند دستورها و موازین قرآن به آنها عمل کند. اگرچه، به گونهای که گفتیم «حدیث» و «سنّت» دارای دو مفهوم جداگانه هستند، ولی در نوشتههای اسلام هر دو یک معنی دارند و مفهوم گفتار، اعمال و کردار پیامبر و روش و روند زندگی او را ادامه میدهند که باید الگوی رفتار و منش مسلمانان قرار بگیرد.

دکتر «محمد حمیدالله»<sup>۲</sup> یکی از علمای اسلام در بارهٔ «حدیث» مینویسد: «پایه و اساس آموزشهای اسلام را باید در قرآن و حدیث جستجو کرد.» دکتر «حمیدالله» میافزاید: «دلیل حرمت و تقدّس حدیث آننت که درونمایهٔ احادیث نیز مانند قرآن از سوی خدا بهانسان وحی شده است.»<sup>۳</sup>

فلسفه «حدیث» را باید در مکانیسم رفتن به بهشت و دوری از آتش دوزخ جستجو کرد. فرد مسلمان تا آنجائی که قرآن برایش دستور و فرازمان تعیین کرده، باید از آنها پیروی و فرمانبرداری کند، ولی آنجا که قرآن در بارهٔ اصول و موارد زندگی ساکت است، باید ببیند محمد در آن موارد چگونه عمل کرده است. برای مثال، چون قرآن در بارهٔ روش همخوا بگی و یا ادرار کردن ساکت است، بنابراین مسلمان باید ببیند، محمد در این موارد چگونه عمل کرده است و بر پایهٔ روش و روند زندگی محمد، عمل کند و گرنه آتش دوزخ در انتظار او خواهد بود.

اکنون که مفهوم و تعبیر «حدیث» در اسلام روشن شد، باید دانست که در این دین، صدها هزار حدیث گوناگون وجود دارد که بهقول مسلمانان، اعتبار بسیاری از آنها مورد تردیداست. امّا، امام بخاری که نام اصلیاش «محمد بن اسماعیل بنالمغیرهالبخاری» بوده و در ۱۳ شوّال ۱۹٤ هجری قمری در خراسان زایش یافته، معتبرترین احادیث اسلامی را که شمارهٔ آنها به ۷۲۷۵ حدیث

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammed Hamidollah, Introduction to Islam (Paris: Center Cultural Islamique, 1957), p. 163.

<sup>3</sup> Ibid., p. 23.

758

میرسد، از بین دهما هزار حدیث بیرون کشیده و آنها را در ۲ جلد بهرشته تحریر درآورده است. تمام علما، فقها و مقامات اسلامی در سراسر جهان، بدون استثناء درستی و اعتبار احادیش را که صحیح البخاری استخراج و جمع آوری کرده، پذیرش و تأیید کرده و دکتر «محمد محسن خان»<sup>4</sup> آنها را بهزبان انگلیسی ترجمه کرده است. «دکتر محمد حسن خان» در مقدّمه ترجمه خود از احادیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری مینویسد: «تمام مقامات اسلامی به اتفاق آراء گواهی کرده اند که احادیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری، معتبرترین احادیث موجود می باشد. احادیث صحیح البخاری تا آن اندازه صحت و اعتبار دارد که علمای اسلامی در این باره گفته اند، آراحادیث صحیح البخاری، پس از کتاب (الله) یعنی(قرآن) معتبرترین کتاب اسلامی است.]» «دکتر محمد حسن خان» تأکید می کند که احادیث صحیح البخاری، پس از قرآن، دومین منبع الهامات الهی است و هر مسلمانی ایند به آنها ا یمان داشته و از آنها فرمانبرداری کند.

«دکتر محمد حسن خان» در پیش گفتار جلد اول صحیح البخاری می نویسد، هنگامی که صحیح البخاری در صدد نوشتن احادیث اسلامی بر آمد، به سبب شرافتمندی ویژه ای که داشت از پادشاهان و فرمانروایان آن زمان دوری کرد، تا مبادا مجبور شود، مطلب و یا موردی در احادیث اسلامی وارد کند که موجب خوش آیند آنها بوده، ولی با حقایق برابری نداشته باشد. «دکتر محمد حسن خان» در صفحه چهاردهم پیش گفتار جلد اول می افزاید؟ محمد بن اسماعیل صحیح البخاری، برای گهرهانی که از لبان محمد پیامبر «الله» خارج شده، به بسیاری از کشورها و شهرها مسافرت کرده است. گفته شده است که

<sup>\*</sup>The Translation of Meanings of Sahi Al-Bukhari, Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahore, Pakistan: Kazi Publications, 1979).
\*Ibid., p. xiv.
\*Ibid.

البامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۵۹

صحیح البخاری بیش از ۲۰۰/۰۰۰ حدیث جمع آوری کرد و ۲۰۰/۰۰۰ شمار آنها را به حافظه اش سپرد. آنگاه از شمار ۲۰۰/۰۰۰ حدیث یادشده که به حافظه سپرده بود، ۲۲۷۵ شمار آنها را که در اعتبار و درستی آنها هیچ شک و تردیدی وجود نداشت، گزینش کرد. پس از تنظیم و نگارش احادیث یادشده، علما و دانشمندان اسلام کوشش فراوان به کار بردند تا احادیث مشکوک و مورد تردید را از شمار ۲۷۷۵ حدیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری خارج کنند، ولی درستی و تردیدنا پذیری آنها سبب شد که یگانگی اندیشه، موافقت کردند که احادیث جمع آوری شده بوسیله محیح البخاری از معتبرترین و اصیل ترین احادیث موجود می باشد که محیح البخاری از معتبرترین و اصیل ترین احادیث موجود می باشد که در درستی و صحّت آنها هیچ تردیدی وجود ندارد.

با توجّه به آنچه که در بالا گفته شد و اعتبار و درستی بدون تردید شمار ۷۲۷۵ حدیث که صحیح البخاری در ۹ جلد شاهکار خود جمع آوری کرده، اکنون بهشرح گلچینی از احادیث یادشده – که بر پایهٔ عقیده و داوری تمام دانشمندان درجه اوّل اسلامی در راستی و درستی آنها شکّ و تردیدی وجود ندارد – می پردازیم.

«الله» از آنهائی که از پیامبرش پرسش بکنند، نفرت دارد. محمد، میل نداشت کسی در بارهٔ موضوع رسالت او به پیامبری و یا الهامانی که از سوی «الله» بهاو میشود، از وی پرسش به عمل آورد. از اینرو، حدیث شماره ۵۵۵ در جلد دوم و حدیث شماره ۵۹۱ در جلد سوم میگوید: «محمد به پیروانش گفته است...[الله از آنهائی که از پیامبرش پرسش زیاد بکنند، نفرت دارد.]»

یازنمود نویسنده مشهور است می گویند، شعبده بازان عملیّات تردستی خود را تنها ایکبار انجام

میدهند و در برابر هیچ بهائی حاضر نیستند، به تکرار آن عمل بپردازند. زیرا، اگر عمل شعبده بازی خود را تکرار کنند، تماشاکنندگان به راز تردستی آنها پی می برند و مچشان را باز می کنند. به مین دلیل نیز شعبده بازان میل ندارند، تماشاکنندگان پرسشی در بارهٔ چگونگی عملیاتشان از آنها به عمل آورند و هرگاه در بارهٔ عملیاتشان پرسشی از آنها بشود، پاسخی نخواهند داد. با در نظر گرفتن این فلسفه حدیث بالا را می توان از احادیث صادقه دانست و بعمحمد حقّ داد که به گونهٔ طبیعی می بابستی از پرسش کنندگان موضوع نبوتش ابراز تنفّر بنماید و «الله» را نیز در ابراز این نفرت شریک خود بداند.

قتل نفس جزئی ازعبادت «الله» بشمار میرود . حدیث شماره ۱۷۳ در جلد دوم می گوید، مرد سالخوردهای مشاهده کرد که محمد و پیروانش بهسجده میروند، پیشانی به خاک میسایند و سورهٔ النّجم را قرائت میکنند. مرد سالخورده، به گونه شوخی کمی از خاک زمین را برداشت و به پیشانی خود مالید و گفت: «این برای من کافی است.»

مرد سالخورده با این عمل استهزاء آمیز خود قصد داشت به محمد و پیروانش بگوید، اگر هدف اینهمه راست و خم شدنها، آلوده کردن پیشانی به خاک زمین است، بهتر خواهد بود که انسان کمی خاک از زمین بردارد و با آن پیشانی خود را آلوده کند.

حدیث یادشده میگوید، پیروان محمد، عمل مرد سالخورده را نسبت بهخود اهانت تلقّی کردند و او را در دم با خونسردی بهقتل رسانیدند.

پیاهبر «الله» در ارتکاب جنایت آزاد است محمد دستورداده بود که مردم حقّ ندارند در مکّه و بویژه در خانه کعبه کسی را بکشند. ولی حدیث شماره ۷۲ در جلد سوّم از «انس بن مالک» روایت میکند، هنگامی که محمد شنید، «ابن ختل» بهخانه کعبه پناه برده است. المهامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۹۱

دستور داد او را بکشند. ابا دستورمحمد، پیروان او «ابن ختل» را از خانه کعبه بیرون کشیدند و او را کشتند.

«الله» از قتل و خونریزی بندگانش خشنود می شود . حدیت شماره ۱۸۷ در جلد سوم می نویسد، محمد زمانی به پیروانش گفت، «کعب بن الاشرف» به «الله» و پیامبر او بدی کرده، چه کسی حاضر است او را به قتل برساند. «ا بومسلمه،» داوطلب قتل «کعب بن الاشرف» شد و به اتفاق همراهانش او را کشت. سپس گزارش قتل او را به محمد داد. محمد، اظهار داشت که او با این عمل سبب خشنودی «الله» شده است.

محمد فردی بسیار خرافاتی بود . حدیث شماره ۱۶۴ در جلد اوّل مینویسد، هر زمانی که محمد برای قضای حاجت به آبشتنگاه میرفت، از اینکه ارواح خبیثه وارد بدنش شوند، وحشت داشت و ازاینرو برای دور کردن ارواح خبیثه دعا میکرد.

هکانیسم برگ سبز درخت خرما در کاهش عذاب بدکاران محمد عقیده داشت که هرگاه یک برگ سبز درخت نخل (خرما) روی گور افرادی که بهعذاب کشیدن محکوم شدهاند بگذارند، بتدریج که آن برگ سبز خشک میشود، از عذاب آن افراد کاسته خواهد شد. (حدیث شماره ۱۲۲، جلد اول،) روزی محمد، یک برگ سبز خرما از یک نخل چید و آنرا بهدو نیمه کرد و هر یک را روی گور دو نفر از مردگان قرار داد. همراهانش سبب این کار را از او پرسش کردند. وی پاسخ داد: «همچنانکه این برگها از سبزی بهخشکی می گرایند، مجازات این دو نفر نیز کاهش خواهد یافت. (حدیث ۲۱۵، بخش ۵۷، خلد اول و حدیث ۲۵۳، جلد دوم.) الك اكبر

موش ها، کلیمی های مسخ شده هستند. محمد باور داشت که افراد مردم ممکن است به شکل موش، میمون و خرس درآیند. او بویژه ادّعا می کرد که کلیمی ها به موش تبدیل شده اند. این حدیث از «ابو هریره» نقل شده است. (حدیث های شماره ۵۲٤، جلد چهارم و فصل ۰۳۲)

محمد از راه تصوّر و تخیّل با زنانش عمل جنسی انجام میداد. محمد به سحر و جادو نیز عقیده داشت و گاهی اوقات که از زنانش دور بود. تخیّل میکرد که با آنها مشغول عمل جنسی است، در حالیکه در واقع اینطور نبود." (حدیث شماره ۲٦٠، جلد هفتم.)

محمد موهایش را با حنا رنگ می کرد، ولی موهایش پراز شپش بود. «عبیدبن جوریج» روایت می کند که چون محمد موهایش را با حنا بهرنگ قرمز نزدیک بهنارنجی درمی آورد، بهمین سبب او نیز موهایش را با حنا رنگ می کرده است. (حدیث شماره ۱٦٧، جلد اول.)

حدیث شماره ۱۳۰، جلد نهم صحیح البخاری مینویسد، اگرچه محمد با رنگ کردن موهایش از سفید نشان دادن آنها جلوگیری می کرد، ولی او قادر نبود، موهایش را ازشیش خالی نگهدارد. حدیث یادشده از قول «انس بن مالک» روایت می کند که روزی محمدبه دیدار «امه حرم» بنت «ملحان» که همسر «عباد بن الصّمد» بود، رفت. «امّه حرم» نخست برای محمد غذا آورد و سپس به کشتن شپش های موهای سرش پرداخت.

ا برای آگاهی بیشتر از شدّت عقاید محمد نسبت به سحر و جادو به حدیث های شماره ۲۵۱ تا ۲۹۱ ، جلد هفتم صحیح البخاری مراجعه فرمانید .

المامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۹۳

قدرت جنسی محمد یا سی نفر مرد برابر بود. «قتاده» از قول «انس بن مالک» نقل می کند که محمد دارای یازده همسر بود و در مدّت ۲۴ ساعت با همهٔ آنها تماس جنسی برقرار می کرد. «قتاده» می گوید، من از «انس بن مالک» پرسش کردم: «آیا پیامبر (الله) نیروی همخوابگی با همهٔ همسرانش را داشت ؟» «انس بن مالک» پاسخ داد: «ما پیوسته می گفتیم که نیروی جنسی پیامبر (الله) با سی نفر مرد برابر می باشد.» (حدیث شماره ۲۱۸، جلد اول.)

عایشه گفته است: «من زمانی کنجکاوی کردم و به این عقیده رسیدم که پیامبر (الله) با همهٔ همسرانش همخوا بگی میکرد.» (حدیثهای شماره ۲۳۷ و ۲۷۰، جلد اول و حدیث ۱۶۲ در جلدهای ۵، ۲ و ۷صحیح البخاری. )

امید است، کنچکاوی عایشه خانم در این باره تئوریکی بوده و نه عملی. زیرا، در غیر صورت تئوریکی بودن، پیامبر «الله» و خود عایشه خانم بهقول روان پزشگان در مظان یکی از اتمهامات جنسی Ehxhibitionism، روان پزشگان در مظان یکی از Voyeurism ، Triolism ، Mixscopia

روش محمد در زن گزینی «انس بن مالک» می گوید، محمد دارای یازده همسر بود و اغلب از زنانی که در جنگها اسیر میشدند، یاران جنسی جدیدی برای خود انتخاب می کرد. (حدیث ۳٦۷، جلد اول.)

در حالیکه حدیث شماره ۳٦٧، جلد اول صحیح البخاری، شمار همسران محمد را از قول «انس بن مالک» یازده نفر ذکر میکند، حدیث شماره ۱٤۲، جلد هفتم، حاکی است که محمد دارای ۹ همسر بوده است. بدیهی است که بعضی از زنان نیز از روی میل و رغبت نزد محمد می آمدند و خود را بهوی تسلیم میکردند. حدیث شماره A ۵۰۵، جلد سوم، در این باره می گوید: «زنی نزد محمد، زیامبر (الله) آمد و بهاو گفت: [یامحمد، من میل دارم، خودم را بهتو تسلیم نمایم.]» الك اكبر

محمد زنانی که داوطلبانه خود را بهوی تسلیم می کردند، بزرسی می نمود، اگر از زیبائی برخوردار بودند، آنها را می پذیرفت، ولی اگر از زیبائی بهرهای نداشتند، آنها را در اختیار پیروانش قرار می داد. اگر محمد زنی را در اختیار دیگری می گذاشت، ظاهراً آن زن به غیر از پذیرش دستور محمد چارهای نداشت. (حدیث ۲۶، جلد هفتم.)

محمد بهغیر از همسران مشروع و آنهائی که داوطلبانه خود را بهوی تسلیم میکردند، با زنان بردهای که بوسیله دیگران بهاو هبه میشدند و یا خود خریداری میکرد، نیز تماس جنسی داشت. (حدیثهای شماره ۲۲ و ۲۳، جلد هفتم.)

بازنمود نویسنده ما به عقاید و معتقدات محمد در بارهٔ خرافات گرانی و یا اینکه موهای او لانهٔ شپش بوده، کاری نداریم، ولی بنابر عقیدهٔ فقها، اگر مفهوم حدیث در اسلام، پیروی از گفتار و کردار محمد باشد و مسلمانان بخواهند در امور جنسی خود از محمد پیروی کنند، براستی که دنیای ما چه جنگل بلشت و جامعهٔ انسانی، چه دوزخ کژنهاد و دیوانه منشی می شد؟ به عبارت دیگر، اگر قرار بود، همهٔ افراد مردم از رفتار و منش محمد در امور جنسی پیروی کنند، گفتهٔ «زیگموند فروید» پدر روانشناسی جدید، در دنیا به تحقّق می پیوست. زیرا «فروید» گفته است: «هرگاه، لی بیدو (شور و غریزهٔ جنسی افراد بشر) آزادی عمل پیدا می کرد، اثری از تمدّن در جهان باقی نمی ماند.»

از دگر سو، اگر حذیث ۲۴، جلد هفتم صحیح البخاری درست باشد و محمد زنانی را که نمی پسندیده در اختیار پیروانش قرار می داده، باید اعتراف کرد که براستی وی وظیفهٔ پیامبری و رهبری را در بارهٔ پیروانش به حدّ مطلوب انجام داده است! الهامات الله: حديث و سُنّت در اسلام ۲۹۵

نشانهٔ پیامبری محمد، غَدَه بین شانه هایش بوده است. یکی از احادیت شگفتانگیز صحیح البخاری، ارتباط دادن غُدَّه و یا بر آمدگی روی گردن محمد با رسالت پیامبری او بوده است. صحیح البخاری می نویسد، روی گردن محمد، بین دو شانه های او یک بر آمدگی وجود داشته که «مهر پیامبری» او بوده است.

«صائب بن یزید» میگوید: «من پشت سر محمد ایستاده بودم و مهر پیامبری او را که مانند (زیرالحجله) بهمعنی (تکمه یک خیمه کوچک) بود، بین شانههایش مشاهده کردم.» (حدیث شماره ۱۸۹، جلد اوّل وحدیث شماره ۷۵۱، جلد چهارم.)

محمد بهغش و ضعف (صرع) مبتلا بوده است. ۱- محمد پیوسته در گوشهایش صدای زنگ احساس می کرد. «حارث بن هشام» از محمد پرسش کرده است که چگونه به او وحی می شده است؟ محمد پاسخ داده است: «بعضی اوقات وحی (الله) زنگمانند در گوشهای من بهصدا در می آمد. سپس با اشکال زیاد، من آنرا به خاطر می سپردم. برخی مواقع نیز جبرئیل به شکل یکی از افراد ظاهر می شد و دستورات (الله) را به من وحی می کرد و من آنها را به خاطر می سپردم.»<sup>^</sup>

۲ – قلب محمد همیشه تپش داشت و تند میزد. (حدیث شماره ۳، جلد اول.)

۳– محمد گاهی اوقات بهگونه ناگهانی زمین میخورد و دراز میکشید. بعضی اوقات این حالت در او بهگونه ناخودآگاه بهوجود می آمد و در حالیکه روی زمین دراز میکشید، چشمانش باز میماند و بهسوی آسمان نگاه میکرد.

۵شنندن زنگ در گوشته( یک بیماری روان)تنی است که در دانش پرشگی Tinnitis نامیده می شود.

(جلد دوم، بخش ١٦، صفحة ٣٥٤ حديث شماره ٤٦١، جلد چهارم؛ حديث شماره ١٧٠، جلد پنجم؛ حديث شماره ٤٤٨، جلدششم.) ٤- گاهی اوقات محمد به گونه ناخود آگاه روی زمین می افتاد و می گفت: «مرا با یک پتو و یا یک شمد بپوشانید.» در این حالت «الله» به او المام می کرد. پس از اینکه محمد از این حالت خارج می شد، می گفت: «شال کمرم! شال کمرم!» (حدیثهای شماره ٤٤٧، ٤٤٨، ٤٦٨، ٤٨١، جلد ششم.) - ۵- هنگامی که محمد به گونهٔ ناگنهانی روی زمین می افتاد، لبانش شروع بەلرزش مى كردند. (حديث شمارە ٤، جلد اول.) ٦- محمد صداهائی میشنید و چیزهائی میدید که سایر افراد، قادر بهشنیدن آن صداها و مشاهدهٔ آن چیزها نبودند. (احادیث شماره ۲ و ۳، جلد اوَّل؛ احادیث شماره ۵۸۸ و ۶۱۱، جلد چهارم و حدیث شماره ٤٤٧، جلد ششم.) ۷– محمد بسیار عرق میکرد و بیشتر اوقات عرق از بدنش سرازیر مى شد. (حديث شماره ٢، جلد اول؛ حديث شماره ٥٤٤، جلد دوم؛ حديث شماره ۸۲۹، جلد سوم؛ حدیث شماره ۹۵، جلد چهارم و حدیث شماره ٤٦٢، جلد ينجم.) ۸- محمد گاهی اوقات مانند شتر خرناس می کشید. (جلد دوم، بخش ١٦، صفحه ٢٥٤؛ حديث شماره ١٧، جلد سوم.) درخت خرمائی که گریه سر داد و اشک ریختن آغاز نمود. «ابن عمر» روایت می کند، محمد عادت داشت که بهتنه درخت خرمانی که در

بن مسجدش قرار داشت، تکیه می داد و برای پیروانش وعظ می کرد. بعدها که مسجدش قرار داشت، تکیه می داد و برای پیروانش وعظ می کرد. بعدها که منبری برای محمد ساخته شد و او موعظه های خود را از منبر ایراد می کرد، آن درخت خرما شروع به گریه کردن و اشک ریختن نمود. زمانی که محمد، گریه کردن درخت خرما را مشاهده نمود، به سوی درخت رفت و آنقدر تنهٔ درخت را نوازش نمود، تا از گریستن باز ایستاد، (حدیث شماره ٤١، جلد دوم و حدیث شماره ٧٨٣، جلد چهارم.)

از سر انگشتان محمد دریای آب سرازیر شد. زمانی پیروان محمد به آب نیاز داشتند، ولی آبی در دسترس نبود. محمد از آنها خواست تا کاسه ای در اختیار او قرار دهند. سپس محمد، انگشتان خود را روی کاسه نگهداشت و از سر انگشتانش آنقدر آب در کاسه جاری شد تا تمام پیروانش از آب بینیاز شدند. (حدیثهای شماره ۱۷۰ و ۱۹٤، جلد اول؛ حدیثهای شماره ۷۳۳ تا ۷۷۷ و ۷۷۹، جلد چهارم.)

نکتهٔ بسیار مهم و جالب توجه در این یاوه گوئی آنست که حدیث ۷۷۶، جلد چهارم، می گوید، ۷۰ نفر از آن آب نوشیدند؛ حدیث ۷۷۵، جلد چهارم حاکی است که ۸۰ نفر از آن آب آشامیدند؛ حدیث ۷۷۲، جلد چهارم می گوید، ۳۰۰نفر و حدیث ۷۷۲، جلد چهارم و حدیث ۲۷۳، جلد پنجم، شمار نوشندگان آن آب را ۵۰۰ /۱ نفر ذکر می کنند.

غذا از داخل دهان محمد فریاد «الله اکبر» سر می داد . هنگامی که محمد غذا میخورد، غذا از داخل دهان او فریاد «الله اکبر» سر میداد. (حدیث شماره ۷۷۹، جلد چهارم.)

گوری که به فرمان محمد از پذیرش مرده خودداری می کرد. زمانی مشغول خاکسپاری بدن یک مسیحی مرده بودند، ولی گور از پذیرش بدن او خودداری می کرد و هر مرتبه که او را به خاک می سپردند، گور بدنش را بیرون می انداخت. هنگامی که در صدد کشف علت بر آمدند، معلوم شد که وی قبلاً مسلمان بوده، ولی چون دین خود را تغییر داده و به مسیحیّت گرویده بود، از اینرو به فرمان محمد، گور از پذیرش جسد او خودداری می کرد. (حدیث شماره ۸۱٤، جلد چهارم.»

**آب دهان محمد، دوا و درمان کنندهٔ کلیهٔ بیماریها بود.** زمانی محمد در چشم شخصی که از بیماری چشم رنج میکشید، تف کرد و بیدرنگ چشمان بیمار درمان شد. (حدیث شماره ۱۹۲، جلد چهارم و حدیث شماره ۵۱، جلد پنجم.)

حدیثهای شماره ٦٤١ و ٦٤٢ ، جلد هفتم حاکی است که آب دهان محمد ، کلیهٔ بیماریها را بیدرنگ درمان می کرد.

آب دهان محمد، یک چاه خشک را پر آب کرد. «البراء» روایت میکند که در زمان انعقاد «معاهده حدیبیه» ما به آب نیاز داشتیم، ولی چاهی که در آن نقطه وجود داشت، خشک و بی آب بود. محمد آب دهانش را در آن چاه خشک انداخت و بر اثر این عمل، آن چاه آنقدر پر آب شد که ۱/٤۰۰ نفر مرد و نیز شتران آنها از آب آن چاه سیراب شدند. (حدیث شماره ۷۷۷، جلد چهارم و حدیثهای ۲۷۲ ۲۷۲، جلد چهارم.)

محمد بوسیلهٔ قرائت قرآن و آب دهانش بیماریها را درمان می کرد. محمد مار و کردم گزیدگی و تمام انواع گوناگون بیماریها را بوسیلهٔ حرکت دادن دست خود روی زخم، قرانت قرآن و انداختن آب دهان روی زخم درمان می کرد. (حدیثهای شماره ٦٣٧ تا ، ٦٤٢ جلد هفتم.)

چون زنان کم هوش تر و بیدین تر از مردان هستند، باید به آتش دوزخ سوخته شوند. محمد معتقد بود که بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل می دهند. محمد در این باره گفته است: «هنگامی که دوزخ و آتش آن بهمن نشان داده شد. مشاهده کردم که بیشتر ساکنان دوزخ از زنان تشکیل شده بود. (حدیثهای البهامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۶۹

شماره ۲۸ و ۳۰۱، جلد اوّل و حدیث شماره ۱٦۱، جلد دوّم.)

حدیثهای بالا همچنین میگویند، از محمد پرسش کردهاند، آیا زنان بهسبب نداشتن ایمان به«الله» بهدوزخ میروند؟ محمد پاسخ داده است: «سبب دوزخی شدن زنان آنست که آنها نسبت بهشوهرانشان قدردان نیستند.»

حدیث شماره ۵۵۱، جلد دوم می گوید، بععقیدهٔ محمد، دلیل اینکه بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل میدهند، آنست که زنبها کم هوشتر از مردان بوده و ایمانشان بهدین و مذهب ضعیفتر از مردان است. همچنین محمد معتقد بود که چون زنبها کمهوشتر از مردان هستند، ازاینرو نباید با مردان حقوق برابر داشته باشند.

یکی دیگر از نتایج کمبود عقل و ایمان زنان نسبت بهمردان آنست که شهادت هر دو زن برابر یک مرد است. (حدیث ۸۲٦، جلد سوّم.) همچنین کمبود هوش و ایمان زنها نسبت بهمردها سبب شده است که خواهر نصف برادر ارت ببرد. (حدیث شماره ۱۰، جلد چهارم.)

« ابو سعیدالخدری» از قول محمد روایت میکند که وی در یک روز عید قطر، پس از وعظ بهسوی زنان رفت و گفت: «شما زنان باید صدقه بدهید، زیرا من مشاهده کردهام که بیشتر ساکنان دوزخ از شما زنان تشکیل می شود.»

زنمهای حاضر از محمد پرسش کردند: «چرا زنان بیش از مردان بهدوزخ میروند؟»

محمد پاسخ داد: «زیرا شما نسبت به شوهرانتان قدردان نیستید. من هیچکس را از لحاظ هوش و ایمان از شما زنان پائین تر ندیدهام. بعضی از شما زنان قادر هستید، حتّی یک مرد عاقل را از راه بدر کنید.» (حدیث ۵٤۱ ، جلد دوم.)

سنگهای کوچههای مدینه بهمحمد سلام می کردند در احادیث صحیح\لبخاری در صفحهٔ ششم، پیش گفتار جلد اوّل آمده است که هر زمانی که محمد از کوچههای مدینه عبور میکرد، سنگها بهاو سلام میکردند.

درختها برای رفع حاجت محمد به حرکت درمی آمدند. زمانی محمد بهقضای حاجت نیاز پیدا کرد، در این هنگام درختها به یکدیگر نزدیک شدند و سایهای برای او بهوجود آوردند تا محمد بتواند زیر سایهٔ آن درختها قضای حاجت کند. ( صحیحالبخاری،صفحهٔ ۰.)

محمد بوسیله خواندن قرآن کره ماه را به دو نیمه بخش کرد. احادیت ۸۳۰ تا ۸۳۳ صحیح البخاری، جلد چهارم؛ حاکی است که «عبدالله بن مسعود،» «انس» و «ا بن عبّاس» روایت کردهاند که مشرکین و مردم مکّه از محمد درخواست کردند معجزهای به آنها نشان دهد. محمد نیز ماه را به دو نیمه بخش کرد و به آنها گفت: «اینست معجزه نبوّت من. آنرا خوب مشاهده کنید.»

دزدان و زناکاران به شرط پرستش «الله» به بهشت خواهند رفت. «ابو ظهر» روایت میکند، محمد گفته است که جبرئیل بهوی اظهار داشته، اگر کسی درگذرد و بغیر از «الله» کس دیگری را نپرستیده باشد، به بهشت خواهد رفت. محمد از وی پرسش میکند، حتّی اگر آن شخص دزدی کرده و عمل نامشروع انجام داده باشد؟ جبرئیل پاسخ میدهد: «بله، حتّی اگر چنین شخصی دزدی کرده و یا عمل جنسی نامشروع انجام داده باشد، ولی به (الله) عقیده داشته باشد، به بهشت خواهد رفت.» «حدیث ۱۵۵، جلد چهارم.)

عثمان در هنگام تدوین قرآن تضادهای آنرا از بین برد . حدیث ۵۱۰، جلد ششم میگوید، عثمان در هنگام جمع آوری قرآن اتضادها و مطالب ضد و نقیضی را که در قرآن وجود داشت، از بین برد. الهامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۷۱

بازنمود نویسنده قرآنی که اکنون در دست قرار دارد، گذشته از اشتباهات آشکاری که در بارهٔ دانش همگانی و آگاهیهای بدیمهی در منون و مفاهیم آن دیده میشود، دارای آنچنان تضادها و ناهمگونیهای چشمگیری است که خرد هر انسانی را بهشگفت وامیدارد. بهمین سبب است که بحث ناسخ و منسوخ<sup>۱</sup> که بهمنظور سرپوش گذاشتن روی اشتباهات و تضادهای نابخردانه قرآن اختراع شده، یکی از مهمترین مباحث فقه اسلام را تشکیل میدهد. همچنین اشتباهات و ناهمگونیهای قرآن، مترجمان و مفسران قرآن را در برگردانیدن متون عربی آن به ایر زبانها آنچنان دچار سرگشتگی و ناتوانی کرده که در بسیاری از موارد، مفاهیم عربی قرآن را در هنگام ترجمه و تفسیر دگرگون کردهاند، تا بتوانند تا حدودی به آنها رنگ منطقی بدهند.<sup>۱</sup>

بدین ترتیب میتوان گفت که عثمان خلیفهٔ سوم، در از بین بردن اشتباهات و تضادهای قرآن، خدمت بسیار پر بهائی به اسلام انجام داده است. زیرا، با توجه به اشتباهات و ناهمگونی های تماخره آور و نابخردانه ای که هم اکنون در متون و مفاهیم قرآن وجود دارد، بدیمی است که اگر عثمان در بیش از ۱/ ۲۰۰ اسل پیش در رفع اشتباهات و ناهمگونی های قرآن کوششی به عمل نمی آورد، شاید در حال حاضر، قرآن شکل و درونمایهٔ یک شوخی نامهٔ سرگرم کننده را می داشت.

مجازات آنهائی که اسلام را ترک کنند، مرگ است. «عکرمه» روایت میکند که زمانی علی بن ابیطالب، گروهی را بهسبب ترک

"بهمطالب فصل یازدهم همین کناب نگاه فرمایید. ۲ برای آگاهی از تضادهای قرآن او دگردیسی مقاهیم آن با ترجمه و تفسیر و تعبیر بهفصول هفتم و هشتم کناب ایازشناسی فرآن، نگارش نویسند: همین کتاب مراجعه فرمانبد.

اسلام، با آتش سوزانید. هنگامی که «ابن عبّاس» از این جریان آگاه شد، اظهار داشت که اگر او به جای علی می بود، آن افراد را با آتش نمی سوزانید، بلکه آنها را با وسائل دیگر به قتل می رسانید، زیرا محمد پیامبر اسلام گفته است، مجازات سوزانیدن به آتش، ویژه «الله» بوده و تنها «الله» است که مجازات سوزانیدن با آتش را در بارهٔ مردم به کار می برد. بنابراین افرادی که دین اسلام را ترک می کنند، باید به وسائلی بغیر از آتش زدن بدنشان کشته شوند. (حدیث ۲۹۰، جلد چهارم.)

سبب گریهٔ طفل در هنگام زایش، لمس شدن بوسیلهٔ شیطان است. «سعید بن المسیّب» از قول «ابوهریره» روایت می کند که محمد گفته است، بین فرزندان آدم ابوالیشر هیچ فردی وجود ندارد که شیطان او را لمس نکرده باشد. دلیل اینکه بچههای شیرخوار در هنگام زایش گریه می کنند، آنست که شیطان آنها را لمس می کند. تنها دو نفر از این قاعده استثناء بودهاند، یکی مریم و دیگری فرزندش عیسی. (حدیث شماره ۱۵۰، جلد چهارم.)

هر کس «الله» و محمد را نیرستد و به آنها صدقه اجباری ندهد، جان و مالش ایمن نخواهد بود.

حدیث شماره ۲۵، جلد اول مینویسد، «ابن عمر» از قول محمد روایت کرده است که محمد گفته است: «به من دستور داده شده است، آنقدر در برابر مردم جنگ کنم تا همهٔ مردم به برستش (الله) و پیامبر او محمد بپردازند، نماز یگذارند و به آنها صدقهٔ اجباری بدهند. تنها در این حالت است که افراد مردم میتوانند جان و مال خود را حفظ کنند.»

یک فرد مسلمان برای کشتن یک آدم کافر مجازات نخواهد شد. حدیث ۲۸۳، جلد چهارم آشکارا میگوید، اگر مسلمانی یک آدم کافر را بهقتل برساند، مجازاتی نخواهد دید. الهامات الله: حديث و سُنَّت در اسلام ۲۷۳

چون حدیث بالا، سخن از کفر بهمیان آورده، بیمناسبت نیست، شرح کوتاهی از کفر در دین اسلام و کتاب قرآن بهخامه آوریم.

«کفر» در اسلام چیست؟ صحیحالبخاری «کفر» را بدین شرح تعریف کرده است: «کفر، نداشتن اعتقاد بهاصول ایمان است.» اصول ایمان برپایهٔ شرح نویسندهٔ یادشده، عبارتند از:

۱۰- عقیده به «الله،» ۲۰۰۱ یمان به فرشته های «الله،» ۳۰ اعتقاد به پیامبر «الله،» ۴۰ عقیده به «الله،» ۲۰ عقیده «الله»» ۲۰ عقیده به المهامات المهی، ۵۰ ایمان به روز قیامت و ۲۰ عقیده به تقدیر (هر آنچه که [الله] برای انسان مقدر کرده است، به وقوع خواهد پیوست.)"

فرهنگ دهخدا «کفر» را بدین شرح تعریف کرده است: «کفر عبارتست ازدینی بجز دین اسلام پیروی کردن.»"

قرآن، در آیههای زیادی از «کفر» نام برده است. کتاب قرآن، مفهوم «کفر» را تا آن اندازه وسیع گرفته که نه تنها ندشتن ایمان به «الله» و نیروهای متافیزیکی اسلام، بلکه حتّی «ناسپاسی» را نیز «کفر» میشمارد. برای مثال، آیه ۴۸، سوره شوری می گوید: « ... هنگامی که ما رحمت خود را شامل حال انسان کنیم، شاد می شود، ولی هرگاه سزای اعمالش را با وارد کردن ضرری به او بدهیم، ناسپاس (کفور) میشود.» بطور کلی قرآن موارد زیر را «کفر» برمی شمارد:

استغناء، استکبار، ظلم، فساد، افتراء، دروغ بستن بهالله، حتّی اسراف و زیادهروی در مصرف نمودن مال." نکتهٔ جالب توجّه آنست که «الله» در چند

" فرهنگ دهخدا، جلد حرف «ک،» صفحهٔ ۱۹. "صادق، راهنمای محتویات قرآن (انگنستان: انتشارات Ithaca)، صفحهٔ ۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sahi Al-Bukhari, vol. 1, trans., Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahor, Pakistan: Kazi Publications), p. xiix.

مورد به کافرین نفرین می کند. از جمله آیه ۲۴، سوره احزاب می گوید: !اِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفرِينَ وَأَعَدَ هُمُ سَعِيرًا «به درستی که خداوند کافرین را نفرین کرده و برای آنها آتش دوزخ را آماده نموده است.»

بازنمود نویسنده مفهوم آشکار حدیث بالا آنست که هر کس به بیهوده گوئیهای ریاکاران اسلامی گوش ندهد و اصول و افسانه های نابخردانه ای را که آنها برای تأمین منافع خویش وعظ میکنند، درایمان خود نریزد، خونش برای مسلمانان واجب بوده و هنگامی که مسلمانی چنین شخصی رابه قتل برساند، نه تنها مجازاتی نخواهد دید، بلکه وظیفة دینی خود را به مورد اجرا گذاشته است. بدین ترتیب حدیث بالا مؤمنان اسلامی را به کشتار افراد غیر مسلمان ترغیب کرده و آنانرا در نهاد به شکل قاتلانی درمی آورد که یکی از وظائف دینی آنها ریختن خون آنهائی است که هوش و درایت انسانی خود را در برابر اینهمه بوچ گوئیهای نابخردانه به کار می برند و به آنها خنده میزنند.

از دگر سو، براستی میتوان گفت که اگر «دروغ بستن» بهالله «کفر» باشد، محمد خود ازبی آزرمترین کافران روی زمین بوده است. زیرا، هیچکس در دنیا اینهمه مبتذلات و خزعبلات خندهدار و مسخره را به «الله» نسبت نداده است.

هر کس خون افراد بی ایمان را بریزد، روز قیامت پاداش خواهد گرفت.

علی بن ا بیطالب از قول محمد روایت میکند که پیامبر «الله» گفته است، بعضی افراد خود را با زبان مسلمان وانمود میکنند، ولی در قلب به اسلام ا یمان ندارند. هر کسی که خون این افراد را بریزد، در روز قیامت پاداش خواهد گرفت. (حدیث ٦٤، جلد نهم.) البامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۷۵

بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل میدهند. «ابن عباس» از قول محمد روایت میکند که وی گفته است: «زمانی که دوزخ را بهمن نشان دادند، مشاهده کردم که بیشتر ساکنان آنرا زنان تشکیل میدادند.»

از محمد پرسش کردهاند، آیا زنان بهسبب نداشتن ایمان به«الله» بهجهتم رفتهاند. محمد پاسخ میدهد: «سبب جهنمی شدن زنان آن بوده که آنها نسبت بهشوهرانشان قدردان نبودهاند.»

دلیل سوخته شدن زنان به آتش دوزخ و نابرابری آنها در شهادت و ارث، کمبود عقل و ایمان آنهاست. «ابو سعیدالخُدری» از قول محمد روایت کرده است که وی در یک روز عید فطر، پس از وعظ بهسوی زنان رفت و گفت: «شما زنان باید صدقه بدهید، زیرا من مشاهده کردهام که بیشتر ساکنان دوزخ از شما زنان تشکیل می شود.» زنهای حاضر از محمد پرسش کردند: «چرا زنان بیشتر از مردان به دوزخ

زنهای حاصر از محمد پرسش کردند: «چرا رنان بیستر از مردان بهدور-میروند؟»

محمد پاسخ داد: «زیرا شما نسبت بهشوهرانتان قدردان نیستید. من هیچکس را از نظر هوش و ایمان از شما زنان پایین تر ندیدهام. بعضی از شما زنان قادر هستید، حتّی یک مرد عاقل را از راه بدر کنید.» (حدیث ۵٤۱، جلد دوم.)

یکی دیگر از نتایج کمبود عقل و ایمان زنان نسبت بهمردان آنست که شهادت هر دو زن برابر یک مرد است. (حدیث ۸۲۲، جلد سوّم.) همچنین کمبود هوش و ایمان زنها نسبت بهمردها سبب شده است که خواهر نصف برادر ارث ببرد. (حدیث شماره ۱۰، جلد چهارم.)

بهنظر میرسد که پیامبر «الله» خود برخی اوقات از ثبات هوش و خرد بی بهره میشده است، زیرا اگر زنان از لحاظ هوش و خرد پست تر از مردها باشند، معلوم نیست چگونه میتوانند، مردهای خردمند را از راه بدر کنند. PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

اللسه أكبر

**آلوده کردن لباس با ادرار، گناهی بزرگ بوده و سبب شکنجه در** گور هیشود . اخبار و احادیت اسلامی نشان میدهند که ذهن محمد بسیار درگیر فضولات بدن بوده و پیامبر «الله» زمان زیادی را صرف آموزش چگونگی خالی کردن مثانه و رودهها کرده است.

بنابر آموزشهای محمد، آلوده کردن لباس با ادرار یکی از گناهان بزرگ بشمار آمده است. زمانی که محمد ازیکی از گورستانها گذر می کرد، ناگهان در برابر دو گور توقف نمود و اظهار داشت، من از این گورها صدای شکنجه دو نفر از مردگان را می شنوم. و سپس افزود، آنها به سبب ارتکاب گناهی بزرگ شکنجه می شوند. یکی از آنها پیوسته لباس خود را با ادرارش آلوده می کرده و دیگری بین دوستان نفاق اندازی می نموده است.

محمد برای درمان برخی بیماریها آشامیدن شیر و ادرار شتر را تجویز می کرده است. «ابوقلابه» می گوید، «انس بن مالک» روایت کرده است که گروهی از افراد

طایفهٔ «عکل» ویا «عرینه» بهمدینه آمدند، ولی آب و هوای مدینه به آنها نساخت و آنها را بیمار کرد. محمد دستور داد، آنها به بیابان بروند و شیر و ادرار شترهای او را بنوشند تا بهبودی حاصل کنند.

افراد یاد شده بهدستور محمد عمل کردند و پس از بهبودی، نگهداری کننده شترها را کشتند و شترها را دزدیدند و با خود بردند. هنگامی که محمد از جریان آگاه شد، گروهی را برای دستگیری آنها مأمور کرد. آنها دزدان شترها را دستگیر کردند و نزد محمد آوردند. محمد دستور داد، دستها و پاهای آنها را قطع کردند و در چشمانشان میل داغ فرو کردند. «ا بو قلابه» افزوده است، افراد یادشده در هنگام مرگ از محمد تقاضای آب کردند، ولی محمد درخواست آنها را رد کرد و دستور داد، آب در اختیار آنها نگذارند. (حدیث شماره ۲۳۴، جلد اول.)

111

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

اصول و قواعد تخلیه مثانه و روده «ابو آیوب انصاری» از قول محمد روایت کرده که وی گفته است، هنگام ادرار و یا خالی کردن روده، نه پشت انسان باید به مکّه باشد و نه روی آن، بلکه یا باید روبروی مشرق نشست و یا مغرب. «عبدالله بن عمر» می گوید: «روزی من به پشت بام خانه ام رفتم و مشاهده کردم، محمد پیامبر (الله) روی دو آجر به سمت بیت المقدس نشسته و مشغول قضای حاجت است.» ( فتح الباری، جلد اوَل، صفحه ۲۵۸ احادیث ۱۵۲ ، ۱۵۷، ۱۵۰، ۱۵۱، جلد اوَل صحیح البخاری.)

«ابو قناده» از قول محمد روایت میکند که او گفته است، هنگامی که انسان به آبشتنگاه میرود، هیچگاه نباید با دست راست اعضای شرمگاه خود را لمس کند. (احادیث ۱۵۵ و ۱۵۲، جلد اوَل.)

آشامیدن چای آلوده به مگس عیب و مانعی ندارد. «ابو هربره» از قول محمد بن عبدالله روایت می کند که وی گفته است، اگر مگسی در فنجان چای شما افتاد، نوشیدن آن عیب و مانعی ندارد. زیرا، اگر یک بال مگس حامل میکروب باشد، بال دیگر آن دارای ماده ضد میکروب بوده و میکروب موجود در بال اول را از بین خواهد برد. (حدیث ۵۳۷، جلد چهارم.)

آنهائی که سگ نگهداری میکنند، روزانه دو قیراط از اعمال نیکویشان را تلف میسازند. «ابن عمر» روایت کرده که محمد گفته است، هر کسی، بهغیر از سگ گله و سگی که برای شکار تربیت شده است، سگ نگهداری کند، هر روز دو قیراط از اعمال و رفتار نیکویش کسرخواهد شد. (این حدیث را بخاری و مسلم تأیید و نقل کردهاند.)"

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Mishkat Al-Masabih, tras. James Robson (Labore: Kashmir Bazar, 1965), p. 876.

شیطان به شکل سگهائی که سیاه و دارای دو خال هستند درمی آید و باید چنین سگهائی راکشت. «جبیر» گفته است، محمد بعما دستور داد سگها را بکشیم و ما در جهت اجرای دستور او حتّی سگی را که یک زن با خود از بیابان آورده بود، کشتیم. پس از آن، محمد ما را از کشتن سگها منع کرد و اظهار داشت: «تنها سگهائی را بکشید که سیاه و دارای دو خال هستند، زیرا چنین سگی شیطان است که به شکل سگ درآمده است. (این حدیث را مسلم تأییدو نقل کرده است.)<sup>دا</sup>

فرشته ها وارد خانه ای که دارای سگ باشد، نخواهند شد. «أبو طلحه» از قول محمد روایت می کند که وی گفته است، فرشته ها وارد خانه ای که سگ و یا پیکرهٔ آن باشد، نخواهند شد. (حدیث ۵۳۹، جلد چهارم.)

هر کجا سگی یافت شود، باید آنرا کشت. حدیث ۵۴۰، جلد چهارم، آشکارا مینویسد، «عبداله بن عمر» از قول محمد بن عبدالله روایت کرده است که وی دستور داده است، پیروانش سگها را بکشند.

به نظر می رسد، صحیح البخاری از مفهوم ظالمانه، نابخردانه و وحشیانه حدیث بالا به وحشت افتاده و در زیرنویس توضیح داده است که همراهان محمد معتقدند که منظور محمد از صدور فرمان کشتن سگها، از بین بردن سگهای آلوده به بیماری هاری بوده است. نویسندهٔ نامبرده می افزاید، بین علمای اسلامی در اینکه آیا سگهای هار را باید کشت و یا سگهای سالم و عادی را، اختلاف نظر وجود دارد.

15Jbid.

مدلول همین حدیث کافی است که تمام افرادی را که در کشورهای مسلمان دارای سگ هستند، از شمار مسلمانان خارج سازد .

دلیل و فرنود شباهت فرزند به پدر و یا مادر حدیث ۵٤٦، جلد چهارم مینویسد، محمد گفته است، جبرئیل بهوی اظهار داشته است، هنگامی که زن و مردی با یکدیگر همخوا بگی می کنند، اگر مرد زودتر بهنقطهٔ احتراق عصبی (انزال) برسد، فرزندی که از آن همخوا بگی بهوجود می آید، شبیه پدر و اگر مادر زودتر ازبدر بهدرجهٔ احتراق عصبی (انزال) دست یابد، فرزند شبیه مادر خواهد بود.

جن ها و ارواح از فضولات و استخوان حیوانات تغذیه می کنند. «ا بوهریره» می گوید، زمانی من همراه محمد بودم و مشاهده کردم که او برای شستن اعضای پوشیدهٔ بدن و وضو گرفتن، آفتابهای با خود حمل می کند. «ا بو هریره» ادامه می دهد، محمد به من دستور داد، برای تمیز کردن قسمتهای ویژهٔ بدنش چند استخوان برای او ببرم، ولی تأکید کرد که از بردن استخوان و یا مدفوع حیوان برایش خودداری کنم. «ا بو هریره» می افزاید: «من یا گوشهٔ لباس خود چند استخوان برای محمد بردم و کنارش قرار دادم. هنگامی که او کار خود را انجام داد، از وی پرسش کردم، چرا به من دستور داد، از بردن استخوان و مدفوع حیوان خود داری کنم؟» محمد باسخ داد؛ یا به محمد پاسخ داد؛ از به بردن استخوان و معمد پرم و کنارش قرار دادم. هنگامی که او کار خود را انجام داد، از وی پرسش کردم، چرا به من دستور داد، از بردن استخوان و مدفوع حیوان خودداری کنم؟» محمد پاسخ داد؛

**جبرئیل فرشته دارای ششصد بال است.** «عبدالله بن مسعود» از قول محمد روایت می کند که جبرئیل دارای ششصد بال می باشد. الك اكبر

شیطان شیبها در بینی افراد منزل می کند. «ابوهریره» از قول محمد روایت می کند که وی گفته است، انسان هنگامی که صبح از خواب برمی خیزد، باید سه مرتبه با بینی خود آب بالا بکشد و سپس آنرا با فشار خارج کند. دلیل شرعی و مذهبی این عمل آنست که هنگامی که انسان در شب هنگام به خواب می رود، شیطان در قسمت بالای بینی او در تمام شب منزل می کند. (حدیث شماره ۵۱۲، جلد چهارم.)

تب از آتش دوزخ به وجود می آید. «ابو جمرهالضبغی» می گوید، زمانی من همراه محمد پیامبر «الله» بودم، وی گفت، تب بر اثر آتش دوزخ ایجاد می شود. از اینرو، آنهائی که به تب مبتلا می شوند، باید حرارت آتش دوزخ را با آب زمزم از خود دور کنند. (حدیث های ٤٨٣ و ٤٨٦، جلد چهارم.)

پیروان محمد آب دهان او را به سر و روی و بدن خود می مالیدند. حدیث شماره ۸۹۱، جلد سوّم می گوید، هر زمانی که محمد می خواست آب دهان خود را به خارج بیندازد، آنرا در دستان پیروانش می انداخت و آنها آنرا به سر و روی و بدن خود می مالیدند.

شیطان در گوشهای افرادی که برای نماز بیدار نشوند، ادرار میکند. «عبدالله» روایت میکند، زمانی شخصی نزد محمد آمد و به او گفت تا بامداد خواب مانده و برای نماز گذاردن بیدار نشده است . محمد به وی پاسخ داد، سبب خواب ماندن او این بوده که شیطان در گوشهایش ادرار کرده است. (حدیث شماره ۲۵۵، جلد سوم). الهامات الله: حديث و سُنت در اسلام المامات الله: حديث و سُنت در اسلام

محمد پیامبر، گوشت ساق پای یک الاغ وحشی را خورده است. «ابو قتاده» گفته است که او یک الاغ وحشی را مشاهده کرد و او را کشت. محمد، پرسش کرد، آیا چیزی از او باقی مانده است یا نه؟ «ابو قتاده» پاسخ داد، یک ساق پای او هنوز باقی مانده است. محمد، آنرا گرفت و خورد. (بخاری و مسلم، این حدیث را تأیید کردهاند.)"

**محمد، ملخ خور بوده است.** «ابن ابو عوفا» گفته است که در هفت رویداد جنگی با محمد بوده و در هفت مورد با محمد ملخ خورده است.<sup>۱۷</sup>

انواع گوناگون جنّها «ابو طلبهالخوشانی» روایت میکند که محمد گفته است، سه نوع جنّ در دنیا وجود دارند. نوع اوّل، دارای بال هستند و در هوا پرواز میکنند. نوع دوّم، بهشکل مار وسگ درمی آیند و نوع سوّم، در مکانهای گوناگون سکونت و در اطراف آن رفت وآمد میکنند. (این حدیث بوسیلهٔ شهر انسنّه اتأیید و نقل شده است.<sup>۱۱</sup>

**دستور محمد، پیامبر «الله» برای پاک کردن نشیمنگاه** عایشه روایت میکند که محمد گفته است، هنگامی که قصد تخلیه روده را دارید، تنها باید سه سنگ با خود داشته باشید، زیرا سه سنگ برای پاک کردن نشیمنگاه کافی است. (احمد، ابو داود، نسائی و دمیری، این حدیث را

<sup>16</sup>Ibid., p. 877.
<sup>17</sup>Ibid., p. 878.
<sup>16</sup>Ibid., p. 883.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

تأييد كردهاند.)"

هارها را با سوگند وفاداری باید رام کرد. «عبدالرحمان بن ابو لیلا» گفته است که «ابو لیلا» از قول محمد روایت کرده است که اگر ماری را در محل سکونت خود دیدید، به او بگوئید: «ترا به پیمانی که نوح و سلیمان پسر داود با (الله) بستند، سوگند می دهیم، به ما آزار نرسان.» سپس اگر آن مار دوباره مشاهده شد، آنرا بکشید. (این حدیث بوسیلهٔ ترمذی و ابو داود تأیید و نقل شده است.)

مارهای خانگی جنّ هستند. مشکات المصابح از بخاری و مسلم نقل میکند که «ابن عمر (عبدالله)» روایت کرده که محمد گفته است: «مارهانی را که دارای دو رنگ هستند و یا دُم دارند، بکُشید، زیرا آنها سبب از بین بردن نور چشم و سقط جنین زنها میشوند.»

«ابن عمر» می گوید، زمانی او ماری را دنبال می کرده تا آنرا بکشد، ولی «ابولبابه» که شاهد عمل وی بوده، ویرا می خواند و به او گوشزد می کند که از این کار خودداری کند. «ابن عمر» می گوید، بهوی پاسخ دادم که کشتن مار دستور محمد، پیامبر «الله» می باشد. «ابولبابه» به «ابن عمر» می گوید، محمد بعدها کشتن مارهای خانگی را ممنوع کرده، زیرا آنها جنّهانی هستند که در خانههای افراد بشر سکونت اختیار می کنند."

> <sup>19</sup>Ibid., p. 75. <sup>20</sup>Ibid., p. 881. <sup>21</sup>Ibid., p. 878.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

المهاهات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۸۳

کشتن مارمولک و ثوابهای ناشی از این کُشتار «ام شریک» از قول محمد روایت کرده است که محمد گفته است، هر کجا مارمولک یافتید، آنرا بکُشید. زیرا هنگامی که ابراهیم را در آتش افکندند، مارمولکی به آتش دمید تا گسترش آن بیشتر شود. (این حدیث بوسیلهٔ بخاری و مسلم نیز تأیید شده است.)" «ابو هریره» نیز روایت می کند که محمد گفته است، اگر کسی مارمولکی را با یک ضربه بکشد، یک صد عمل خوب در نامهٔ اعمال او وارد می شود و هرگاه کسی مارمولکی را با دو ضربه و یا سه ضربه بکشد، به همان نسبت اعمال نیک کمتری در نامهٔ اعمالش وارد می شود. (این حدیث بوسیلهٔ مسلم تأیید و نقل شده است.)"

خودداری از تخلیهٔ عصبی (انزال) در آلت تناسلی زنها برای مردان ایرانی و یونانی زیان آور، ولی برای اعراب بدون اشکال است.

«سعد بن ابو وقاص» روایت می کند که شخصی نزد محمد، پیامبر «الله» آمد و گفت، او از تخلیه عصبی (انزال) در آلت تناسلی همسرش خودداری می کند. محمد از وی پرسش کرد، چرا او به این کار مبادرت می ورزد. آن مرد پاسخ داد، چون همسرش دارای بچه شیر خواره است، از اینرو بیم دارد که این کار شیر همسرش را آلوده کند و برای تندرستی فرزندش زیان آور باشد. محمد، پیامبر «الله» اظهار داشت: «این عمل تنها برای مردان ایرانی و یونانی زیان آور است، نه برای اعراب،» (این حدیث بوسیلهٔ مسلم تأیید و نقل شده است.)<sup>31</sup>

<sup>22</sup>*Ibid.*, p. 879. <sup>24</sup>*Ibid.* <sup>24</sup>*Ibid.*, p. 678.

شیطان با نشیمنگاه بچه ها بازی می کند هرگاه کسی قصد تخلیه مثانه و یا رودهاش را داشته باشد، باید خود را از دیگران پنهان کند. بدین شرح که او باید تودهای از شن روی هم انباشته نماید و پشت خود را به آن بکند. زیرا شیطان، عادت دارد با نشیمنگاه فرزندان آدم ابوالبشر بازی کند. بدیهی است که اقدام به عمل یادشده نیکو، ولی خودداری از آن زیان آور نیست. (این حدیث بوسیلهٔ ابو داود، ابن ماجه و دمیری تأیید شده است.)<sup>۲۵</sup>

محمد، پیامبر «الله» بوای هر یک از دستها وظائف ویژهای برگزیده بود. عایشه، روایت میکند که محمد، پیامبر «الله» برای وضو گرفتن و غذا خوردن، دست راست و برای تخلیه مثانه و روده و کارهائی مانند آن، دست چپش را بهکار می برد. (ابوداود، این حدیث را تأیید و نقل کرده است.)<sup>۱۱</sup>

بازنمود نویسنده بهنظر می رسد که مفهوم حدیث بالا تا حدودی برای مؤمنین اسلامی پیچیده و غیر روشن باشد. دلیل این امر آنست که معلوم نیست، آیا عایشه فضولانه به شوهرش محمد پیامبر درآن حالت ویژه نگاه می کرده و یا اینکه محمد، داوطلبانه خود را در جریان دید همسرش قرار می داده است. اگر حالت نخست، درست باشد و عایشه فضولانه به محمد پیامبر در آن حالت ویژه نگاه می کرده، اگرچه محمد به وی نقب «ام المؤمنین» یعنی «مادر مؤمنان» داده، با این وجود باید برای او درخواست بخشش و آمرزش کرد. زیرا، با این عمل

<sup>28</sup>Ibid., p. 95.<sup>26</sup>Ibid.

الهامات الله: حديث و سَنت در اسلام ٢٨٥

غیر اخلاقی، ادب و متانت را زیر یا گذاشته و به بعضی از اعضای بدن پیامبر «الله» در آن حالت ویژه فضولانه نگاه کرده است.

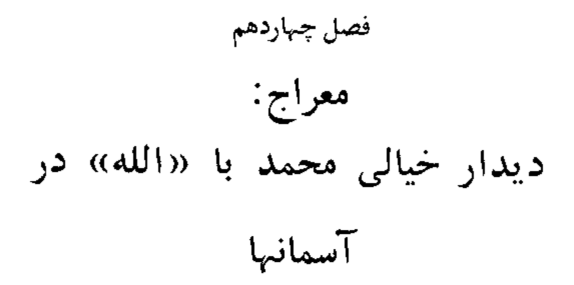
واماً، بعيد بهنظر ميرسد كه حالت دوم درست بوده و محمد داوطلبانه خود را در جریان دید عایشه گذاشته باشد. زیرا، اولاً محمد بریایهٔ حدیثی که پیش از حدیث بالا آورده شد، سفارش کرده است که مسلمانان باید در هنگام تخلیه مثانه و روده، خود را از دیگران پنهان کنند، پس چگونه ممکن است که پیامبر «الله» و آنهم پیامبر پایانی او مبادرت به انجام عملی بکند که خود آنرا برای دیگران منع کرده است. اولی، بدیمی است که از نظر فلسفه فقمی نیز نباید فراموش کنیم که «الله» برخی از امور را برای دیگران منع، ولی برای محمد بیامبر عزیزگونهاش مجاز فرموده است. مانند اینکه بریایهٔ مفهوم آیهٔ ۵۰ سورهٔ احزاب، محمد آشکارا مجاز شده است، بدون رعایت اصول و احکامی که برای دیگر مؤمنان مقرر شده، هر زنی را که اراده کند، در اختیار بگیرد و این مزیّت را «الله» بر پایهٔ مدلول صریح کتاب قر آن بدانجهت بهاو داده است که در امر نکاح برای پیامبر عزیزدردانه اش حرج و زحمتی نباشد. بنابراین ممکن است، محمد را در مورد امر بالا نیز مجاز کرده باشد، منتسا شایسته ندیده است که این موضوع را در قرآن ذکر کند. ثانیاً، درست است که عايشه سوگلي حرم و محبوبترين همسر محمد بوده، ولي مگر محمد پيامبر پاياني «الله» العياذبالله دچار ناراحتي رواني Exhibitionism و يا « بدن نمائی» بوده است که خود را در آن حالت ویژه به رخ عایشه کشیده باشد ا

شاید هم احوط آن باشد که فرض کنیم، نه عایشه فضولانه بهشوهر پیامبرش در آن حالت ویژه نگاه کرده و نه اینکه محمد پیامبر خود را داوطلبانه در جریان مشاهده عایشه گذاشته است، بلکه محمد این جریان را تنها در تئوری برای عایشه تعریف کرده و نه اینکه خدای ناکرده بر اثر ارضای تمایلات نفسانی و عصبیاش عایشه را بهدیدن آن حالت مجاز کرده باشد. منتها، این حدیثنویس بی متانت و بیسواد بوده که با به کاربردن ساختمان جمله و زمانها و واژههای اشتباهی، سبب بدی مفهوم جمله و فهم نادرست آن

شده است.

پرسشی که اکنون پس از اینهمه بحث پیش روی ما قرار دارد، آنست که: «آیا، براستی محمد پیامبر خدا بود؟» ایاسخ به این پرسش نه تنبها کار مشکلی بهنظر نمیرسد، بلکه ساده نیز می باشد. زیرا، اگر محمد پیامبر خدا می بود ، پس آنهمه اصول و متون ضد و نقیض و نیز اشتباهات خنده آوری که در کتاب قرآن و احادیث آمده، ناچار باید از اندیشه گری «الله» بهمحمد البهام شده باشد. اگر این فرض درست باشد، آیا خدای عظیم الشانی که کائنات هستی را با آن بزرگی بالای بندار آفریده، آنقدر ازنظر آگاهی، دانش واندیشه گری دون ما به است که از کشته شدن بنده ای به دست بندهٔ دیگر اذّت می برد؟ (حدیث ٦٤، جلد نهم)؛ و یا خدائی که آفریتندهٔ زن و مرد است، نمیداند که بسیاری از زنان از نظر هوش و استعداد بالاتر از مردها هستند؟ (حديث، ٥٤١، جلد دوم)؛ و يا شايسته است فكر كنيم كه چنين خداي توانائی، توجّه خود را از تمام کائنات هستی بریده و تنها به پائین تنهٔ انسان و نیز تخلیه مثانه و معده او دوخته است! (احادیث ۱۵۵ و ۱۵۲، جلد اوّل). و یا اگر وجود حیوان با وفائی مانند سگ در این دنیا زاند می بود، چرا خداوند از ابتدا از آفریدن آن خودداری نکرد تا بعد مجبور نباشد به بندههایش دستور بدهد. هر کجا سگ یافتند آنرا بکشند. (حدیث ۳٤۰، جلد چهارم.)

اگر این اندیشهها و اعمال نابخردانه و ورخج خویانه نتواند به خداوند و یا حتّی موجود برتر از انسانی که محمد در پندار خود، او را «الله» نامیده، نسبت داده شود؛ پس براستی یاید گفت که محمدین عبدالله، نه تنها از سوی هیچ نیروی متافیزیکی رسالتی نداشته، بلکه انسانی آسمند، ستمگر و ریا پیشه بوده است.



مذهب برای شکوفایی زندگی سه گروه به وجود آهده: انادانان، روحانیان و تروتمندان.

آیه ۱ سوره بنی اسرائیل (اسراء)، کتاب قرآن، گویا در افسانه گری با محتویّات خیانی کتاب هزار و یکشب، بهمسابقه برخاسته است. مدلول افسانه ای این آیه که در باره معراج محمد به آسمانها می باشد، تا آن اندازه بیهوده و تخبّلی است که بسیاری از نویسندگان اسلامی در باره شرح آن به انجماد خرد و خامه برخورد کرده و برای مدلول آیه یادشده، معنی عرفانی و مجازی قایل شده و حتّی گروهی از پیشوایان مسلمانان و از جمله «فخرالدّین رازی» (درگذشته در سال ۲۰۱ هجری قمری)، در درستی آن تردید کرده اند. آیه ۱ سوره بنی اسرائیل (اسراء) در باره معراج محمد به آسمانها می گریه می شبخت آلذی بنی آمری بعبد می کند می آن معراج محمد به آسمانها می گوید: الذی بنی آلذی آمری بعبد می کان آله می معراج محمد به آسمانها می گوید:

**7** A V

الله اكبر

«پاک و منزّه است آنکه بندهاش را شبی از مسجدالحرام (مکّه) بهمسجدالاقصی (لورشلیم) که پیرامون آنوا برکت دادیم، سیر داد تا آیات خود را بهاو بنمایاند.»

گروهی از نفسیرکنندگان قرآن مفاهیم آیههای ۱۷ و ۱۸ سوره نجم را مؤیّد مدلول آیه ۱ سوره بنیاسرائیل (اسراء) و دلیل درستی افسانه معراج محمد قرار دادهاند. مفاهیم دو آیه یادشده حاکی است که: «دیدگان او از مشاهده آیات و نشانههای «الله» نه منحرف شد و نه به اشتباه افتاد.»

تردید نیست، همانگونه که محمد بسیاری از اصول و احکام قرآن را از زرتشتیها و موسویها افتباس کرده، سفر معراج را نیز از سفر «اردویراف» Ardviraf مقدّس زرتشتی به آسمانها و بازگشت او بهزمین و نیز معراج بوحنا و اشعیاء به آسمانها که شرح آن در بورات و انجیل آمده برداشت کرده آسب تا از این جهت از آنها عقب نماند.

در باره چگونگی معراج و یا مسافرت محمد به آسمانها حدیث نویسان و نویسندگان اسلامی شرحهای گوناگون به رشته نگارش در آوره اند . محمد حسنین هیکل در کتاب رندگی محمد ، نوشته است که معراج محمد اندکی پیش از هجرت او به مدینه (شب ۲۱ ماه رمضان و یا به قولی ۲۷ ماه رجب سال دوازدهم بعثت ، ۲۲۱ میلادی) ، پس از نماز عشاء ، هنگامی که محمد در خانه «امّ هانی» دختر عموی خود خفته بود ، روی داد . ولی نویسنده این کتاب ، برتری می دهد شرح افسانه ای معراج محمد به آسمانها را از صحیح البخاری <sup>۲</sup> بیاورد ، مقامات اسلامی در سراسر جمان بدون استثناء درستی و اعتبار احادیث معمات اسلامی در سراسر جمان بدون استثناء درستی و اعتبار احادیث محیح البخاری را تأیید کرده اند . صحیح البخاری در حدیث شماره ۲۲۷ جلد معیم از صفحه ۲۲۷ تا ۱۵۸ می نویسد ، «انس بن مالک» از قول «مالک بن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammod Husayn Haykal, *The Life of Muhammad*, trans. Ismail Ragi A. al Farouqi (U.S.: 1976).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sahih Al-Bukhari, 9 vols., trans. Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahore: kazi Publications, 1979).

معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۸۹

صعصعه» روایت می کند که محمد گفته است: «هنگامی که من در (الحاتم) ویا (الحجر) دراز کشیده بودم، ناگهان شخصی نزد من آمد و سراسر بدنم را پاره کرد.» «انس بن مالک» می گوید، من از «الجرود» پرسش کردم: «مفهوم این عمل چیست؟» پاسخ داد: «یعنی اینکه از ناحیه گردن تا بالای موهای آلت تناسلی اش را پاره کرد.» بعد، محمد پیامبر «الله» ادامه می دهد: «سپس او قلب مرا درآورد. پس از آن یک سینی طلا که (سینی طلای ایمان) نامیده می شد، نزد من آورد و قلبم را با آب ایمان شستشو داد و بعد آنرا با درونمایه سینی طلا که نیروی ایمان بود، پر کرد. آنگاه آنرا به محل اولیه اش برگرداند. سپس حیوان سفیدی که کوچکتر از قاطر و بزرگتر از الاغ بود، نزد من آورد.»

در این هنگام «الجرود» پرسش کرد: «آیا آن حیوان بُراق بود و یا ابوحمزه؟» «انس» می گوید، من پاسخ دادم: «بُراق.» محمد می گوید: «گامهای آن حیوان بهاندازهای بزرگ بود که تا آنجائی که چشم آن حیوان نیروی بینش داشت، ادامه می یافت.» محمد ادامه می دهد: «من به اتفاق جبرئیل روی (براق) سوار شدم و حیوان شروع به حرکت کرد و ما را به آسمان اول برد، هنگامی که به دروازه آسمان اول رسیدیم، جبرئیل به دربان آسمان اول دستور داد، در را باز کند، دربان پرسش کرد، شما کی هستید ؟ جبرئیل پاسخ داد، او جبرئیل است، دربان پرسش کرد، چه کسی شما را همراهی می کند ؟ به اینجا آمده است ؟ جبرئیل پاسخ داد، در این زمان، دربان آسمان اول

محمد ادامه میدهد: «نخستین شخصی که من در آسمان اوّل مشاهده کردم، (آدم ابوالبشر) بود. جبرئیل اظهار داشت، این (آدم ابوالبشر) پدر توست، بهاو سلام کن. من به(آدم) سلام کردم. او پاسخ سلام مرا داد و افزود، تو فرزند و پیامبر پاکنهاد و با ایمان بهآسمان اوّل خوش آمدی. سپس، (آدم) هم بهمن و جبرئیل ملحق شد و سه نفری روی براق نشستیم. الكاكبر

براق به حرکت ادامه داد، تا به آسمان دوم رسید. جبرئیل از دربان آسمان دوم خواست تا دروازه آسمان را بگشاید. دربان پرسش کرد، تو کی هستی؟ جبرئیل پاسخ داد، او جبرئیل است. دربان افزود چه کسی با توست؟ جبرئیل پاسخ داد، محمد. دربان پرسش کرد، آیا محمد به آسمان دعوت شده است. جبرئیل پاسخ مثبت داد. آنگاه دربان آسمان دوم به من خوش آمد گفت و دروازه آسمان دوم را بازنمود. من در آسمان دوم، (یحیی) و (عیسی) را که پسرعموهای یکدیگر هستند، دیدار کردم. جبرئیل به من اظهار داشت، این افراد (یحیی) و (عیسی) هستند، به آنها سلام کن. من به آنها سلام کردم. آنها سلام مرا پاسخ دادند و اظهار داشتند، ای برادر و پیامبر پرهیزکار، خوش آمدی.»

محمد در ادامه این افسانه می گوید: «سپس جبرئیل مرا به آسمان سوّم برد و از دربان آسمان سوّم خواست که دروازه آنرا برویم بگشاید. دربان پرسش کرد، توکی هستی؟ جبرئیل پاسخ داد، من جبرئیل هستم. پرسش شد، چه کسی ترا همراهی می کند؟ پاسخ داد، محمد بن عبدالله. دربان پرسش کرد، آیا او به آسمان فراخوانده شده است؟ جبرئبل پاسخ مثبت داد. دربان خوش آمد گفت و دروازه آسمان سوّم را باز کرد. در آسمان سوّم، من (یوسف) را مشاهده کردم. جبرئیل به من گفت، این (یوسف) است، به او سلام کن. من به (یوسف) سلام کردم. یوسف سلام مرا پاسخ داد و گفت، ای برادر و پیامبر پاکنهاد، خوش آمدی.»

صحیح البخاری، جمله های یکنواخت بالا را بدون تغییر و یا کم و زیاد، در هر آسمانی تکرار میکند تا محمد به آسمان هفتم میرسد. ولی نویسنده از تکرار جمله ها و مطالب یکنواخت و تکراری خودداری و اضافه میکند که بر پایه نوشته صحیح البخاری محمد در آسمان چهارم (ادریس) در آسمان پنجم (هارون) و در آسمان ششم (موسی) را ملاقات میکند. در آسمان ششم بین (موسی) و محمد گفتگوئی به شرح زیر ردوبدل می شود: معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۹

ششم را ترک کنم، (موسی) شروع به گریه کرد. سبب گریه را از او جویا شدم. (موسی) گفت، سبب گریهاش آنست که پس از او پیامبر جوانی بهرسالت برگزیده شده که پیروانش بهمراتب بیش از پیروان او (موسی) به بهشت خواهند رفت.»

سپس، با همان تشریفاتی که برای سایر آسمانها ذکر شده، جبرئیل فرشته، محمد را به آسمان هفتم می برد. در آسمان هفتم محمد موقق به دیدار «ابراهیم» می شود. محمد در باره دیدار آسمان هفتم می گوید: «درآسمان هفتم، جبرئیل مرا به (سدرة المنتهی) یعنی بزرگترین درخت جهان برد. میوههای درخت یادشده، شبیه کوزه هائی بود که در شهر (حجر) در نزدیک مدینه می سازند و برگهایش به اندازه گوشهای فیل بودند. جبرئیل گفت، به این درخت که بزرگترین درخت جهان است نگاه کن. در حوالی این درخت بهان رودخانه وجود دارد که دوتای آنها غیرقابل مشاهده و دوتای آنها قابل مشاهده است. من از جبرئیل پرسش کردم، ممکن است در باره آنها قابل بیشتری بدهد. جبرئیل پاسخ داد، آن دو رودخانه غیرقابل مشاهده و دوتای آنها قابل بیشتری بدهد. جبرئیل پاسخ داد، آن دو رودخانه غیرقابل مشاهده در بهشت و پر زشراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از برانیل پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از بر تین را آنها می از در می از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف می از پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف برای منامیدنی مجاز دین اسلام را گزینش و پذیرش کردم.»

محمد، ادامه می دهد: «سپس به من دستور داده شد که من و پیروانم باید روزی پنجاه مرتبه نماز بگزاریم. هنگامی که به آسمان ششم باز گشتم، (موسی) پرسش کرد، چند مرتبه نماز در روز برای مسلمانان مقرر شد. پاسخ دادم، پنجاه مرتبه. (موسی) اظهارداشت، پیروانت توانائی ندارند، روزی پنجاه مرتبه نماز بگزارند. او همچنین افزود که او قبلاً این مورد را در باره بنی اسرائیل تجربه کرده و به این نتیجه رسیده است که پیروانش نمی توانند در روز آن اندازه نماز بگزارند. بنابراین، (موسی) به من توصیه کرد، دوباره الكاماكبر

به آسمان هفتم بازگردم و از (الله) بخواهم که در این باره تخفیفی برای مسلمانان قایل شود. من به سفارش (موسی) دوباره به آسمان هفتم رفتم و (الله) ده مرتبه از پنجاه مرتبه نماز را برای مسلمانان تخفیف داد. آنگاه دوباره به آسمان ششم نزول کردم. (موسی) باز هم بهمن سفارش کرد که چهل مرتبه نماز در روز برای مسلمانان تکلیف بزرگی است و دوباره باید به آسمان هفتم بروم و با (الله) در باره تخفيف بيشتر چانه بزنم. اين بار (الله) ده مرتبه ديگر تخفیف داد و مقرر کرد، مسلمانان تنها سی مرتبه در روز نماز بگزارند. دو مرتبه دیگر همین موضوع تکرار شد و هر مرتبه (موسی) از من خواست، به آسمان هفتم بازگردم وبا (الله) چانه بزنم. منهم به سفارش (موسى) عمل كردم تا سرانجام، (الله) موافقت كرد كه مسلمانان تنبها بنج مرتبه در روز نماز بگزارند. این بار نیز (موسی) اظهار داشت که او این کار را در باره بنیاسرائیل تجربه کرده و یقین دارد که مسلمانان توانائی ندارند، روزی پنج مرتبه نماز بگزارند. من به(موسی) پاسخ دادم که بهاندازه کافی از (الله) درخواست تخفیف کردهام و دیگر شرم دارم که از او درخواست تخفیف بیشتری بکنم و ازاینرو بهفرمان (الله) تسلیم میشوم. هنگامی که در صدد ترک آسمان هفتم بودم، صدائی شنیدم که می گفت: [من به پرستندگانم تخفیف کافی داده و فرمان خود را در این باره صادر کردهام.]»

به گونهای که در بالا گفتیم شرح این افسانه از حدیث شماره ۲۲۷ جلد پنجم صحیح البخاری از صفحه ۱۶۲ تا ۱۵۸ اقتباس شده، ولی صحیح البخاری در حدیث شماره ۳۶۵ جلد اول در کتاب نماز، هنگامی که در باره چگونگی مقرّر شدن پنج مرتبه نماز در روز برای مسلمانان سخن می گوید، افسانه معراج را با جزئیّات دیگری به شرح زیر بیان می کند: «ابوذر» از قول محمد پیامبر (الله) روایت می کند که وی گفته است:

«هنگامی که من در مکّه بودم، شبی به گونه ناگهانی تاق اتاق باز شد و جبرئیل از آنجا بهداخل اتاق فرود آمد و سینه مرا باز کرد و آنرا با آب زمزم شستشو داد. سپس محتویّات یک سینی طلائی را که پر از عقل و ایمان بود، در سینه معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۳

من ریخت و دوباره آنرا بست. آنگاه مرا بهنزدیکترین آسمان برد.» محمد با همان شرح و تشریفاتی که در حدیث شماره ۲۲۷ جلد پنجم شرح داده شد، وارد آسمان نخست میشود. محمد میگوید: «در آسمان اوّل مردی را دیدم که در آسمان نشسته بود و گروهی در سمت چپ و گروهی در سمت راست او گرد آمده بودند. این مرد هنگامی که به سمت راست خود نگاه میکرد، میخندید و زمانی که به سمت چپش نظر میانداخت، به گریه میافتاد. از جبرئیل پرسش کردم، این شخص کیست؟ جبرئیل پاسخ داد، او (آدم ابوالبش) است. افرادی که در سمت چپ و راست او نشستهاند، اهل روحهای فرزندانش هستند. افرادی که در سمت راست او نشستهاند، اهل راست که هنگامی که او به سمت راست خود نگاه میکند، به عین دلیل روحهای که به سمت جپش نشستهاند، دوزخی ها هستند. به عین دلیل رمانی که به سمت چپش نگاه میکند، به خنده میافتد و رمانی که به سمت چپش نگاه میکند، گریه سرمی دهد.»

«انس بن مالک» از قول «ابوذر» می گوید، محمد پیامبر «الله،» آدم، ادریس، موسی، عیسی و ابراهیم را در آسمان دیدار کرد، ولی از اینکه دیدار هر یک از آنها در چه آسمانی انجام گرفت، شرحی بهمیان نمی آورد و تنها اظهار میدارد که پیامبر «الله» آدم را در نزدیکترین آسمان و ابراهیم را در آسمان ششم دیدار کرد.

محمد می افزاید: «سپس، جبرئیل مرا به محلّی برد که من در آنجا صدای خشخش قلم را روی کاغذ شنیدم.» (باید توجّه داشت که تاریخنویسان و نویسندگان نوشته اند که صدای خشخش قلم یادشده، صدای قلم «الله» بوده که مشغول ثبت حساب بندگان خود و اعمال و رفتار آنها بوده است.)

«ا بن،هضم» و «انس بن مالک» سپس از قول محمد، دیدار وی با «موسی» و همان افسانه چانهزنی با «الله» و کم کردن وظایف مسلمانان از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه نماز در روز را روایت میکنند.

تنها مورد تازهای که در این حدیث نسبت به حدیث ۲۲۷ جلد پنجم وجود دارد، آنست که محمد می گوید، هنگامی که جبرئیل مرا به«سدرةالمنتمهی» و الله اكبر

یا بزرگترین درخت موجود در جهان برد، مشاهده کردم که درخت یادشده دارای رنگهای شگفت آوری بودند که نمیتوان آنرا بهشرح و توضیح آورد. محمد میافزاید، سپس جبرئیل مرا به بهشت برد. در آنجا خیمههائی دیدم که دیوارهای کوچک آن از مروارید و کف آن از مشگ ساخته شده بود.

بازنمود نویسنده اگرچه افسانه رؤیاگونه معراج آنقدر سست و بی پایه و تماخره آمیز است که رویدادهای مسخره آنرا حتّی به کودکان خردسال عقب افتاده نیز نمی توان خورانید و از اینرو لزومی به نقد آن به نظر نمی رسد، با این وجود، شرح چند نکته در باره افسانه یادشده، خالی از ظرافت نیست:

۱- آنجا که محمد می گوید، چندین بار بین آسمان ششم و هفتم رفت و آمد کرده و هربار به سفارش (موسی) در باره کاستن از شمار دفعات نماز که مسلمانان در روز باید به جا بیاورند، با «الله» چانه زده و سرانجام موفق شده است، شماره دفعات نماز را از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، گویا مدلول آیه ۵۰ سوره قمر را فراموش کرده است که از قول «الله» می گوید: .وَمَاآَمَرُنَآَ لِلَاوَحِدَةٌ کَلَمَچ بِأَلْبَصَرِ ٪ «و فرمان ما در عالم یکی است و باید در سرعت چشم بهمزدن آنجام پذیرد.»

ای کاش، محمد دست کم برای نگهداری حیثیت و ارزش خود، برای «الله» خودساختهاش یک اعتبار ظاهری باقی می گذاشت و اینچنین با شرف و حیثیت او بازی نمی کرد. آیا هیچ انسانی که از خرد میانه برخوردار است، میتواند حتّی تصوّر کند که «الله» آیهای نازل کند و بگوید: «فرمان ما در عالم یکی است و باید در سرعت چشم بهمزدن انجام پذیرد،» آنگاه به پیامبر برگزیدهاش اجازه دهد، دست کم پنج بار او را مجبور به تغییر عقیده و شکستن فرمانش کند ؟ آیا هیچ منطقی میتواند باور کند، اللّهی که آفریننده تمام جهان هستی و موجودات آنست، آنقدر از خرد و درایت تهی است که توان ندارد، برای آفریدههایش تصمیم بگیرد که آنوقت بنده تاتوانش باید او را معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۵

هدایت به اندیشه راست و درست کند ؟ در اصول مدیریّت می خوانیم که یکی از فروزه های مدیریّت آنست که مدیر پیوسته در تصمیماتی که می گیرد با برجا باقی بماند. یک مدیرکاردان و لایق آنست که به اندازه کافی بیندیشد و پس از اینکه فرمانی صادر کرد، در نگهداری و اجرای آن استوار بماند. ولی به نظر می رسد، اللّهی که محمد در ذهن خود ساخته – و بدون تردید فروزه هایش از کارداده ای انسانی خودش سرچشمه می گیرد – یک «الله» چند شخصیّتی و فرونهادی است که از هرگونه نیوندی تهی بوده و پیامبر برگزیده اش قادر است با مغز، اندیشه، تصمیم و اراده او بازی کند و به آسانی و سادگی او را دوباره و سه باره و چند باره وادار به تغییر اراده و فرمانش بکند.

بهراستی می توان گفت که اگر فروزه «عدل» که یکی از اصول پنجگانه مذهب شیعه گری است، در «الله» کاربرد راستین می داشت و تنوریهای عدل «الله» و «بهشت» و «دوزخ» درست می بود، هیچیک از بندگان «الله» بیش از خود محمد شایستگی سوخته شدن به آتش دوزخ را نداشت. زیرا هیچکس بیش از محمد برای سود شخصی خود با شرف و حیثیت «الله» این چنین بازی نکرده و اینسان او را خوار و بیمقدار ننموده است.

۲- نکته دوم در باره سینی طلائی است که محمد می گوید، پیش از آغاز معراج، جبرئیل با خود حمل می کرده و قلب او را با درونما یه آن سینی طلا که عقل و ایمان بوده، پر کرده است. آنهائی که با الفبای اصول و احکام اسلام اندک آشنائی دارند، می دانند که در اسلام استفاده از طلا و ابریشم برای زنان حلال، ولی برای مردان حرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کرام اسلام استفاده از طروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن در اسلام استفاده از طلا و ابریشم برای زنان حلال، ولی برای مردان حرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن در اسلام استفاده از طروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کاربرد طلا را صادر کرده، در دستگاهش از این ماده حرام (سینی طلا) موجود داشته و به فرشته خود دستور دهد، برای پیامبرش از فلز حرام طلا که خود دستور منع استعمال آنرا صادر کرده، استفاده نماید ؟ آیا پیامبرش از فلز حرام طلا) موجود داشته و به فرشته خود دستور دهد، برای پیامبرش از فلز حرام طلا) که خود دستور منع استعمال آنرا صادر کرده، استفاده نماید ؟ آیا پیامبرش از فلز حرام طلا ای گستاخی چندین بار با «الله» چانه میزند تا شماره دفعات نماز پیروانش را که خود دستور به معاید می زند تا شماره دفعات نماز پیروانش را ز پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته ای ز پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه می دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پر با در با در با در با دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه می دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه می دم به در به دست کم از جبرئیل فرسته در با در سیم در به در بود کنه در مرم دم دم در به در به در مرا می دم با با دست کم در جبرئیل فرسته در با در سیم در به در به در بو در با در مرم درم

الله اكبر

که از سوی «الله» برای او دستور دینی می آورد، پرسش کند، چگونه است که «الله» برای پیروانش فرمان حرام بودن استعمال طلا را صادر نموده، ولی خود در دستگاه کبریائیاش از این مادّه حرام استفاده بهعمل می آورد؟

اینهمه پرسشهای بدیمهی را باید در اندیشههای شیدنهاد انسانی جستجو کرد که برپایه تئوری «زیگموند فروید» پدر دانش روانشناسی زمان حاضر، ناکامیهای زمان طفولیّت او را گرسنه کسب قدرت کرده و چون از هوش و درایت کافی برخوردار است، برای بهدست آوردن هدف، عنوان پیامبری بهخود می بندد و از هر عاملی که سر راهش سبز شود، چه نیک و چه بد، چه

۲۰ نکته سوم در باره اختلاف مفاهیم حدیث ۳٤۵ جلد اول با حدیث ۲۲۷ جلد پنجم کتاب صحیح البخاری است. حدیث ۲۲۵ جلد پنجم، دیدار محمد با «ابراهیم» را در آسمان هفتم، ولی حدیث ۳٤۵ جلد اول، دیدار محمد با «ابراهیم» را در آسمان ششم ذکر می کند. ممکن است این ناهمگونی فرآورده گفتار عامیانه «دروغگو حافظه ندارد،» بوده و از لاچ بازیمای خود محمد سرچشمه گرفته باشد و شاید هم این تضاد، دست آمد ریاکاریمای حدیث نویسان اسلامی باشد. ولی در هر دو شکل، نتیجه آن برای افسون کردن ذهن و درایت تودههای مردم و فرمانروائی کردن بر آنها یکی است.

هنگامی که افراد بشر نیروی خرد و بینش خود را در چارچوب اوهام و خرافات زندانی می کنند، مهار فهم و ادراک خود را بهدست کُنداگران دینی می سپارند و هوش و درایتشان را قربانی هدفهای قدرت خواهان و سودجویان ریاکاری که با سلاح عذهب به بهره گیری از افراد بشر برخاسته اند، میکنند؛ دکّانهای حیله گران دینی اوج و رونق می گیرد و راستای گستاخی آنها در بیهوده گوئی به درجه ای می رسد که دیگر برای قربانیان جنایات خود هیچگونه ارزشی قابل نبوده و با مشتی سخنان بیهوده و ذکر رویدادهای مسخره و خنده آور در تمام عمر بر گردهٔ آنها سوار می شوند و از آنها بهره کشی می کنند. آیا آنهائی که مدتّی از وقت گرانبهای خود را در هر شباته روز به خم و راست شدن و 197

معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها

ییشانی ساییدن به تکّه ای خاک متراکم شده تلف می سازند، از افسانه خنده آور معراج که اساس و پایه نماز را تشکیل می دهد، آگاهی دارند؟ و آیا این افراد هیچ در معنی و مفهوم کلمات و جمله هائی که در هنگام برگزاری نماز بر زبان می آورند، غور و اندیشه کرده اند؟ آیا مسلمانانی که چندین مرتبه در روز نماز می گزارند و وقت و زمان پریهای خود را در راه ذکر مشتی اوراد بیمعنی تلف می کنند، می دانند، عبارت «الله اکبر» به گونه ای که در فصل دهم همین کتاب آوردیم و بیش از هرعبارت دیگری در اذان و نماز و سایر دعاهای روزانه مسلمانان به کار می رود، دلالت بر بزرگتر بودن بت «الله» از سایر بت های می کند؟

به امید روزی که ما به خود آئیم، ذهن و خرد خود را از بندهای خرافاتی که سوداگران دینی بر ما مهار کرده اند، آزاد سازیم و نیروهای سازنده خرد و کیاست خود را در راه بهزیستی همنوعان خویش و شکوفائی هازمان انسانی به کار بیریم.

ییکرهٔ صفحه ۲۹۹ ، از افسانه «اسب افسونگر» که یکی از افسانههای کتاب شبهای عرب می باشد، برداشت شده است. چکیدهٔ این افسانه حاکی است که یک خردمند هندی، اسبی را که از عاج و چوب آبنوس ساخته شده، به یکی از پادشاهان ایران باستان هدیّه میکند. اسب یادشده قادر است با پرواز در هوا، سوار خود را به هر نقطه و مکانی که وی در مغز اندیشه کند، برساند. زن و مردی که در پیکره بالا روی اسب دیده میشوند، یکی فیروزشاه ولیعهد پادشاه ایران و دیگری دختر بسیار زیبائی است که فیروزشاه در مسافرتی که با اسب یادشده انجام داده، از یکی از شهرهای دوردست با خود به مرکز پادشاهی پدرش می برد.

نه تنبها بین افسانه معراج محمد و افسانه یادشده بالا از جهت تخیّل پرواز در فضا برای رسیدن بههدف، شباهت آشکاری وجود دارد، بلکه اگر کسی افسانه «اسب افسونگر» را در کتاب شبههای عرب نخوانده و به پیکره مقابل \_\_\_\_\_

<sup>3</sup> Lane, One Thousand and One Night (London: 1859).

نظر افکند، فکر خواهد کرد که سوار مرد، محمد و سوار زنی که پشت سرش قرار گرفته، فرشته جبرئیل است. زیرا، در مسافرت خیالی معراج نیز محمد در جلو و جبرئیل پشت او روی « بُراق» سوار شده است.

باید در نظر داشته باشیم که برپایه تئوری «مَثَل» افلاطون، تمام عواملی که در این دنیا وجود دارند، اشکال نظری، ظاهری و غیر واقعی موجودات جاودانی هستند که در فضا ومکان جائی ندارند و تنها خداوند از ماهیّت واقعی آنها آگاه است.<sup>۱</sup> بدینترتیب، افراد انسان تنها از اشکال نظری و غیر راستین موجودات جاودانی که دانش آنها بهاصطلاح تنها نزد خداوند وجود دارد، استفاده می برند.

اکنون بر پایه تئوری «مُتُل» افلاطون میتوان گفت که دانش رسیدن به هدف، تنها نزد خداوند وجود دارد و ما افراد انسان تنها در تخیّل از اشکال نظری موجودات واقعی بهره می بریم. اگر فرض کنیم این تئوری درست باشد، میتوان گفت که محمد بن عبدالله، برای رسیدن فوری به هدف که کسب قدرت و فرمانروائی بر همنوعان خویش بود، به تخیّلات پیامبرشاهی و از جمله تصوّر معراج اندیشه گری کرد و فیروزشاه که از پیش قدرت حکومت را به تخیّل «مُتُل» پرواز فضائی دست زد. این دو رویداد تخیّلی، هر دو شکلهای را میراث پدری خود محقّق میدانست، برای بدست آوردن زیباترین دختر په تخیّل «مُتُل» پرواز فضائی دست زد. این دو رویداد تخیّلی، هر دو شکلهای وجود دارد؛ با تفاوت اینکه، افلاطون در شرح تئوری «مُتُل» از یک خدای واقعی بحث میکند که واقعیّت اشکال ظاهری در این دنیا را در کنترل خود واقعی بحث میکند که واقعیّت اشکال ظاهری در این دنیا را در کنترل خود واقعی ایت آنها افراد مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بندههای ریاکارش دارد و اجازه نخواهد داد، نهاد واقعی تئوریهائی که واقعیّت آنها نزد خدای ریاکارش دارد و این از مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بنده های ریاکارش ریاکارش در این می در تور بانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه در ترد واقعی از همنوعان خود را قربانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه در ترو ریاکارش دارد ی از مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بنده های ریاکارش روی «الله» محمد بوسیله خود را قربانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه خود بکند،

ابهزبرتويس شعاره ا صفحه ۳۹ همين كتاب نگاه فرما يبد.



الله اكبر

۳...

واقعیّتها ندارد و در فرهنگ اندیشه گریاش، نیک و بد، زشت و زیبا و اعمال مشروع و نامشروع همه تابع اراده آفریننده خود، یعنی پیامبر و هدفهای خودکامهاش می باشند. بهمین مناسبت، محمد این انسان نیرنگ بازی که تشنه قدرت است، برای جامه عمل پوشانیدن به هدفهای خودکامهاش، یکشبه بین زمین و آسمانهای لایتناهی بوسیله یک قاطر پل میزند، به آسمانها مسافرت می کند، از ارباب خیمه شب بازی اش کام می گیرد و همان شب به زمین باز می گردد.

فصل بانزدهم

تئوری گناه در اسلام

هنگامی که شما برای نجات و آزادی خود آمادگی نداشته باشید. از هیچکس بیش از نجاتدهنده خود نفرت نخواهید برد . D. Sutten

در فرهنگ ملتهای گوناگون دنیا، «گناه» به رفتار و کرداری می گویند که با ارزشهای اخلاقی فرد انسان و جامعهٔ بشر منافات و ناهمگونی داشته باشد. ولی در کتاب قرآن پدیدهٔ «گناه» با ارادهٔ الله و پیامبرش پیوند داشته و پیروی از خواست الله و پیامبرش در ایجاد «گناه» بیش از رعایت اصول و ارزشهای اخلاقی نقش آفرین هستند. برای اثبات این نکته، بی مناسبت نیست، نخست تئوری «گناه» را از نظر فرهنگ، ادب، اخلاق و ارزشهای انسانی مورد بررسی قرار دهیم.

در اسلام و قرآن، «گناه» با واژهٔ «اثم» به کار برده شده و بیشتر جنبه و مفهوم مذهبی داشته و حاکی از نافرمانی و شورش در برابر «الله» می باشد.

\*\*1

اللــه اكبر

مخالفت و نافرمانی در برابر «الله،» دارای مفهوم گستردهای بوده و هم در بارهٔ افرادی به کارمیرود که بکتی منکر وجود «الله» باشند، هم آنهائی که برای «الله» شریک قائل باشند و هم افرادی که در اجرای مراسم مذهبی دقت و توجّه معمول ندارند. در کتاب قرآن، واژه هائی دیده میشود که مفهوم آنها در ردیف «اثم» می باشد. این واژه ها عبارتند از: معاصی، فواحش، سیّات، ذنوب، منهیّات و منکرات، ولی، نه هیچیک از این واژه ها تعریف شده و نه اینکه در بارهٔ تفاوت آنها با یکدیگر سخنی گفته شده است.

فقهای اسلامی برپایهٔ مدلول آیه ۳۲ سوره نجم، «گناه» را به دو گروه بخش کرده اند. «گناهان کبیره» و «گناهان صغیره.» در آیه ۳۲ سورهٔ نجم و همچنین در آیه ۲۲ سورهٔ نساء «گناهان بزرگ» با عبارت «کبائرالاثم» و در برا بر آن «لمم» آمده که مفشران آنرا به «گناهان صغیره» تعبیر کرده اند. ولی کتاب قرآن هیچیک ازاین دو گناه را نه تعریف می کند و نه در طبقه بندی می آورد. آیهٔ ۳۲ سورهٔ نجم می گوید: «آنهائی که از ارتکاب گناهان بزرگ و اعمال شرم آور خودداری کنند و تنها مرتکب ناهنجاریهای کوچک شوند، (الله) بخشش و گذشت زیادی نشان خواهد داد.»

«گناهان صغیره» از طبیعت انسان ناشی میشوند و فقهای اسلامی معتقدند، این دسته از گناهان عبارتند از: دروغگوئی، فریب، خشم، شهوت و مانند آنها. اگر انسان از ارتکاب «گناهان کبیره» دوری جوید و به برخی اعمال نیک دست بزند، گناهان کوچک او به آسانی بخشوده خواهند شد.

در بارهٔ «گناهان کبیره» بین فقها اختلاف نظر وجود دارد، با این وجود همهٔ آنها معتقدند که در اسلام هفت گناه بزرگ وجود دارد. این گناهان عبارتند از: قائل شدن شریک برای «الله،» قتل، بستن اتّهام زنا بهفرد دیگر، نافرمانی از پدر و مادر، رباخواری، فریب و اغفال پتیمان و سوء استفاده از دارائی آنها و خودداری از شرکت در جهاد (جنگ در برا بر کفّار). گروهی از فقها، گناهان دیگری را بهفهرست بالا میافزایند. این گناهان عبارتند از: دزدی، غفلت در برگزاری نماز روز جمعه، خودداری از روزه گرفتن در ماه \*\*\*

تتوری گناه در اسلام

رمضان، قماریازی، نوشیدن مشروبات الکلی، شهادت دروغ، ناامیدی بهرحمت الهی و جادوگری.

در فقه اسلامی بزرگترین گناه، «شرک» و یا شریک گرفتن برای «الله» است. بهمین دلیل اگرچه آیهٔ ۳۲ سوره نجم از «الله» بهنام «واسعالمغفره» یعنی «آمرزندهٔ بزرگ» نام برده، ولی در اسلام هر گونه گناهی فابل بخشش است، مگر شریک گرفتن برای «الله.» فرنود فلسفی و روانی بزرگی گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای بزرگی گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای برای گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای برای گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای ردیف یکدیگر به کار رفته و بویژه در بسیاری از آیات قرآن عبارت «اطیعوائله به و می یکدیگر به کار رفته و بویژه در بسیاری از آیات قرآن عبارت «اطیعوائله به چشم می خورد. برخی از این آیات عبارتند از: آیه ۱۳۳ سوره آل عمران، به چشم می خورد. برخی از این آیات عبارتند از: آیه ۱۳۳ سوره آل عمران، و آمیعوائلد در قرآن در قدان ، آیه های ۲۰، ۳۳ و ۲۶ سوره آل عمران، دارند که «الله» در آنها از محمد به نام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد به نام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد به نام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد به تام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را موره توبه و آیه ۲۱ می ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۲۵، ۲۵ ما و ۲۰ سوره تو براند از: آیه ۲۹

محمد با بزرگ کردن «الله» و در ردیف قرار دادن خود با او و اینهمه پافشاری برای فرمانبرداری و پیروی از «الله» و اینکه شرک به «الله» نابخشوده ترین گناه از گناهان کبیره است، قصد دارد با وانمود کردن به اینکه رسالت و قدرت او ناشی از «الله» است، بر تازینهای عربستان چیره شود و بر اریکهٔ پیامبرشاهی تکیه بزند. بهمین جهت است که در سراسر آیههای قرآن، محمدیا خود را در کالبد «الله» فرضی اش فرو می برد (تئوری فوثر باخ و اسپینوزا) و یا «الله» را در وجود خود وارد می کند (تئوری هگل). ولی در هر دو حال، محمد از یک هدف پیروی می کند و آن این است که با ایجاد ترس و وحشت در مردم، از قدرت مرموز الله، آنها را به خواست های جاه طلبانه پیامبر و اللسه اكبر

نمایندهٔ «الله» که در واقع هر دو در خود او جمع می باشند، تسلیم نماید. یکی از ناهمگونیهای آشکار و رسواگر اصول اسلامی، موضوع منزه بودن پیامبران از هرگونه گناه و لغزش می باشد. احادیث اسلامی و مسلمانان باور دارند که پیامبران از ارتکاب هر گونه آلودگی اخلاقی و گناهی پاک و منزّه می باشند. فرقهٔ اشعریّهٔ اعتقاد دارند که پیامبران در نهاد استعداد ارتکاب گناه ندارند. فرقهٔ هاشمیّه که یکی از فرقههای مذهب شیعه گری می باشند، برای بالا بردن مقام و منزلت امامها، عقیده دارند که پیامبران ممکن است

افرقة اشعرية از تعليمات جمم بن صفوان كه رهبر يكى از شش فرقة مجبر، بود، دو اواحر سدة سوم و تا اوائل سدة چهارم هجرى قعرى، ظهور كرد و بعالم ابوالحسن اشعرى از مشهورترين رؤساى فرقة يادشده مشهور گرديد . هدف ابوالحسن اشعرى از تشكيل ابن فرقه مخالفت با عقايد مذهبى فرقة معنزله بود . فرقههاى اشعرية و معتزله در مسائل بسيارى با يكديگر اختلاف عقيده دارند كه مهمترين آنها موارد زير است: (۱) معتزله عفيده دارند ، اعمال خوب از (الله) و اعمال بد از ارادة انسان نانتى مى شود . اشاعره باور دارند ، بد و تيك كارها همه آفريدة (الله) است و انسان را در آنها اختبارى بست. (۲) معنزله معدند «الله» داراى حواس نيست و آن گروه از آبات قرآن را كه مىگويد . «الله» داراى دست و يا و گوش و چشم است با معتى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى اسان و الشاد مقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه ميتواند - بهتر از فر آنى را به حمل ششم خود مىتواند ، «الله» را در روز قيامت مشاهده كند . (۳) معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه مىتواند - بهتر از فر آنى را بعود دياورد؟ ولى اشاعره عفيره محان دور ميتواند ، و آن ماند است فاقد م و انسان مىتواند بيتر از فر آنى را بعود دياورد؟ ولى اشاعره عفيره محان ولى اشاعره معتقدند ، این كار امكان مىتواند بيتر از فر آنى را بعتركه معيره دارند كهنو آن معجزه «الله» است و انسان خاد

البوالفتح محمدين عبدالكريم شهرستاني افضل الدَّين صدر ترك اصفهاني، المثل والنَّحل (تهران:: (١٣٢١).

۳.1

7.0

تئوری گناه در اسلام

فرقهٔ معتزله" این عقیده را که امامها بهیچوجه مرتکب گناه نمیشوند، ردّ میکنند، ولی باور دارند، امامها دارای خصوصیًاتی هستند که آنها را از ارتکاب گناه برکنار نگه میدارد.

در هر حال، کلیّهٔ پیروان مذاهب گوناگون دین اسلام، در این تئوری که پیامبران بهیچوجه مرتکب گناهان کبیره نمیشوند، با یکدیگر اشتراک عقیدهٔ کامل دارند و این موضوع یکی از عوامل توانائی است که میتواند، ایمان هر مسلمان مؤمنی را نسبت به اسلام و قرآن نابود سازد. زیرا قرآن پر از آیههائی است که از گناهان پیامبران بزرگ سخن میگوید. برای مثال، افسانه گناه به اصطلاح آدم ابوالبشر، پیامبر مبعوث از سوی «الله» از آیه ۳۳ سورهٔ بقره به بعد، شرح داده شده و آیههای ۳۵ و ۳۳ سوره بقره در این باره میگویند:

«ما به آدم گفتیم، تو با جفت خود در باغ بهشت سکونت اختیار کن و از میوههای فراوانی که در آنجا وجود دارد، هر یک را که اراده کردی بخور، *ولی* نزدیک این درخت نشو، زیرا اگر بهاین کار دست بزنی، از جملهٔ ستمکاران خواهی بود. سپس شیطان، آدم و حوا را بهلغزش افکند تا از آن درخت

<sup>&</sup>quot;مکتب معتزله در آغاز سده دوم هجری در پایان حلاقت بنی امیه بعوجود آمد و بندانگزار آن «واصل بی عط» بکی از شاگردان حس بصری بود. «واصل بن عظ» با استادش بر سر سرنوشت مرتکب شونده اگناهان کبیره و تعیین حدود کفر و ایمان اختلاف نظر پیدا کرد و از او کناره گرف و به انفاق یکی دیگر از مشاگردان حسن بصری بهنام «عمروین عبید» مکتب معتزله را یعوجود آوردند. پیروان مکتب معتزله عقده دارند که دیدن «الله» نه در دنیا و نه در آخرت ممکن نیست. پیروان این مکتب همچنین عقیده دارند که تبکی از «الله» است و بدی از نفس انسان و کسی که مرتکب گناه کبیره شود، نه موفن است و به کفر، حس بصری مرتکب «گناه» در دنیا و نه در آخرت ممکن نیست. پیروان این مکتب همچنین عقیده دارند که تبکی بصری مرتکب «گنه» را کافر میدانست، و کی «واصل بن عطا» گناه کبیره شود، نه موفن است و به کافر، حس بصری مرتکب «گنه» را کافر میدانست، و که درتکب گناه کبیره شود، نه موفن است و به کنور است. پیروان این مکتب تیز عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، باید آنجا را با معنی مجازی تلقی کرد و در اصول و موازین مذهبی از عامل «خرد» یاری جست، ولی فرق «اشعری» عکس این عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، مرابع موانه ماه باین عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، مرابع موانه این مکتب تیز عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، میروان این مکتب تیز عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» در ایل و یا و نیت. مرابع دارد موانه موازی تلقی مواز دارند مانی در اصول و موازین مذهبی از عامل «خرد» یاری جست، ولی فرقه می باشد، ۲- توجد، یعنی صفات و فروزههای «الله» از ذات او جدا قیست. ۳ موفن است و به کافی، باله» در می باشد، ۲- توجد، یعنی صفات و فروزههای «الله» از ذات او جدا قیست. ۳ موفن است و به کافی باله» در فول و وعدهٔ حود در بارهٔ باداش اعمان نیک و معازات کردار بد راسگوست. ۳ موم و معروف و نه یا از میک .

الك اكبر

خوردند. ابدین سبب هر دوی آنها را از بهشت پر نعمت بیرون راندیم و گفتیم آدم و حوّا را از بهشت فرود آورید....»

پس ازآنکه آدم و حوّا در نتیجه فریب خوردن از شیطان فرمان خدا را نادیده گرفتند و با خوردن سیب بهشت مرتکب گناه شدند، برپایهٔ آیه ۲۳ سوره اعراف، دست بهدرگاه «الله» بالا بردند و گفتند: «خدایا، ما بر خویش ستم کردیم و اگر تو ما را نبخشی و بهما رحمت نیاوری، ما سخت از زیانکاران عالم شدهایم.»

نوح پیامبر نیز برپایهٔ آیهٔ ۷۱ سورهٔ هود از «الله» بخشایش طلبید و اظهار داشت: «بارالها، من بهتو پناه می برم و چیزی را از تو میخواهم که مرا بدان علمی نیست و اگر مرا نبخشی من از زیانکاران خواهم بود.»

ا براهیم خلیل نیز بر پایهٔ آیههای ۸۰ تا ۸۲ سورهٔ شعرا، هنگام طلب آمرزش برای گناهانش، «الله» را مخاطب قرار میدهد و میگوید: «... خداوندا، امیدوارم در روز قیامت گناهان مرا ببخشی...»

و جالبتر از همه گناهانی که پیامبران بزرگ مرتکب شدهاند، گناه موسی می باشد. آیهٔ ۱۵ سورهٔ قصص، شرح قتلی را که موسی با دست خویش، ولی البته با فریب خوردن از شیطان مرتکب شده شرح می دهد و سپس آیهٔ ۱۲ سورهٔ قصص به توضیح طلب بخشش موسی می پردازد و می گوید، موسی به درگاه «الله» دست به دعا برداشت و اظهار داشت: «خداوندا، من بر خویش ستم کردم. الهی تو از من درگذر. (الله) هم او را بخشید...» کتاب قرآن، به گناهان ارتکاب شده بوسیله محمد، بیش از سایر پیامبران اشاره کرده است. آیه ۵۵ سورهٔ غافر می گوید: فَاصَبِرَ اِنَ وَعَدَاللَّهُ حَقٌ وَاَسَمَعْفِرُ لِذَنْيَكَ وَسَبَحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِقِ وَالْإِبَسَكَرِ

ادر حدیث گفته شده است که گناه آدم در خوردن سیب بهشت برای بشر سودمند بود، زبرا اگر او مرتکب این گناه نشده و در نتیجه بهزمین فرو نیفتاده بود، نسل بشر بهوجود نمی آمد. \* • ٧

| وری گناه در اسلام |
|-------------------|
|-------------------|

«ای رسول ما، پس صبر کن که البتّه وعدهٔ (الله) حقّ است و بر گناه خود از (الله) آمرزش طلب کن و صبح و شام بهستایش (الله) بپرداز.»

آیهٔ ۱۹ سورهٔ محمد نیز به ارتکاب گناه بوسیلهٔ محمد اشاره کرده و میگوید: «پس بدانکه غیر از (الله) یکتا، خدای دیگری نیست و برای گناه خود و مردان و زنان با ایمان آمرزش طلب کن.» آیهٔ ۲ سورهٔ فتح نیز از دگر آیاتی است که از گناهان محمد سخن گفته است. «الله» در این آیه خطاب به محمد می گوید: «تا از گناه گذشته و آیندهٔ تو درگذریم...»

در بارهٔ مدلول آیهٔ بالا چند نکتهٔ جالب و سرگرم کننده وجود دارد. یکی اینکه، بهفرض اینکه معتویات کتاب قرآن را کلام «الله» بدانیم، در اینصورت هنگامی که «الله» بهمعمد میگوید، «تا از گناهان آیندهٔ تو درگذریم،» در واقع به پیامبرش آزادی میدهد که در آینده میتواند با آزادی خیال، به هر جنایتی که میل دارد دست بزند و یقین داشته باشد که «الله» چشمانش را به روی جنایات او خواهد بست. بدیمهی است که از عدل و دادگری «الله» ساخته شده بوسیله معمد، بیش از این نیز نمیتوان انتظار داشت. دوم اینکه، چون میدانیم که قرآن زائیده شدهٔ ذهن نسبی خود معمد بوده است، بنابراین معمد با آزادی به خود اطمینان میدهد که هر عمل به انجام آن دست خواهد در آینده انجام دهد، با کمال آزادی و بدون هیچ مانعی معموم علیهم السلام رسیده که پیغمبر را گناهی نیست و مراد از گناه پیامبر، گناهان امت و شیعیان اوست.»

تفسیر بالا نیز بهنوبهٔ خود دارای چند نکتهٔ جانب و شگفتانگیز است: اولاً معلوم نیست، چرا قرآنهای یادشده که بهذکر تفسیر ابلهانهٔ بالا

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> قر آن کریم، ترجمه فارسی بصیرالملک (تهران: کتابفروشی محمد حسن علمی، یدون تاریخ)، صفحه ۳۹۹ قر آن کریم (تهران: جمهوری اسلامی، سازمان اوقاف و امور خبریّه، انتشارات أسوده، ۱۳۷۰)، صفحه ۵۱۸.

الله اكبر

پرداختهاند، عبارت «علیمهمالسلام» را که یک عبارت جمع است، به کار برده و ننوشتهاند، هدفشان از معصومها چه کسانی بوده است. ثانیاً اگر این تفسیر در بارهٔ آیهٔ ۲ سورهٔ فتح درست باشد، براستی باید بهعدل «الله» شادباش گفت که گناهان تمام امّت و شیعیان را بهدوش محمد نمیگذارد و او را بهخاطر گناهان امّت و شیعیان مجازات نمیکند، ثالثاً برپایهٔ این تفسیر معلوم میشود که در زمان محمد نیز شیعه گری وجود داشته ومحمد دارای امّت شیعه بوده، ولی خود از آن آگاهی نداشته است.

بههر روی، با توجّه بهاینکه بغیر از «الله،» یعنی بتی که پیش از ظهور محمد و اسلام در خانه کعبه قرار داشته و تازیمها به پرستش آن مشغول بودهاند. هیچ موجود دیگری بهنام «الله» در دنیای ما وجود نداشته و کتاب قرآن فر آوردهٔ اندیشههای خود محمد می باشد؛ هنگامی که درونما یهٔ کتاب اقر آن ارا دست ساختهٔ بی چون و چرای محمد بدانیم، پسیک آنالیز مواردی که محمد در قرآن از ارتکاب گناهانش سخن می گوید و بهمناسبت ارتکاب آن گناهها از «الله» درخواست بخشش مىنمايد، تعبير روانى جالب توجّبهى پيدا مىكند. زیرا در این موارد، این وجدان ناآگاه محمد است که او را وادار بهاعتراف به بدکرداریها بش کرده و از «الله» پنداری اش عفو و بخشش می طلبد تا دست کم تا آنجائی که ممکن است، روانش را از سنگینی ارتکاب آنهمه انغزشهای اخلاقی و ناهنجاریهای کرداری، سبک سازد. ابرای مثال، هرگاه بخواهیم از دهمها نفر افراد بیگناهی که محمد بدون جمت خونشان را ریخت و همان شب کشته شدن آنبها، همسرانشان را باخود بهرختخواب برد،" و نیز هزاران نفر افراد دیگری که بهاصطلاح بهفرمان «الله» نابودشان کرد، صرف نظر کنیم و تنها بهشرح دو مورد از جنایات شرم آور او اشاره کنیم، دل هر خوانندهای بهدرد می آید . یکی از این جنایات، قتل «عصما بنت مروان» زن شاعره زیبانی بود که بر ضد محمد شعر می سرود. اهنگامی که

"بەمطالب قصل ششم كناب كۆرش ىزرگ و محمدين عبدالله، نگارش همين تويسنده نگاه قرما بېد،

4.4

تنوری گناه در اسلام

«امیر بن ادی» این زن بیگناه را در بستر خواب و زمانی که در کنار فرزندانش خوابیده و کودک شیرخوارش در بغلش آرمیده بود وحشیانه بهقتل رسانید، محمد عمل قاتل را مورد ستایش قرار داد و به او اظهار داشت: «تو با این عمل به (الله) و پیامبرش خدمت کردی.» در مورد دیگر، «محیصه بن مسعود» در اجرای دستور محمد برای کشتن بزرگان یهود، «ابن سنینه،» یکی از بازرگانان کلیمی را در جلوی چشمان محمد بهقتل رسانید و محمد، یعنی کسی که عنوان پیامبری «الله» را به خود بسته بود، با چشمهای شرربارش، با شادی خاطر به تماشای جنایت شرم آور «محیصه بن مسعود» پرداخت و دم بر نیاورد.<sup>۲</sup>

گذشته از آنهمه متون و آیههای کتاب قرآن که دم از گناهان محمد و طلب بخشش و آمرزش برای او از «الله» میکنند، احادیث بسیاری وجود دارد که نشان میدهد، محمد پیوسته برای آمرزش گناهانش از «الله» درخواست عفو و بخشش میکرده است. عایشه، یکی از زنان محمد و سوگلی حرم او گفته است، محمد اغلب میگفت: «ای (الله) من از تو استغاثه میکنم که با گذشت فراوانی که داری، مرا عفو کنی. ای (الله) از تو درخواست میکنم گناهان مرا ببخش و رحمت خود را شامل حال من کن.» «ابو هریره» نیز روایت کرده است که محمد گفته است: «من هر روز هفتاد مرتبه توبه و از (الله) درخواست بخشش و آمرزش میکنم.»

در باره اینهمه ناله و استغانه محمد برای آمرزش و بخشش، دو حالت میتوان فرض کرد: یکی اینکه بهفرض محال، متون قرآن سخنان مستقیم «الله» است که بوسیله جبرئیل فرشته بهمحمد وحی شده است. نتیجهٔ این فرض آنست که در کتاب قرآن، این «الله» از همهجا آگاه است که از چگونگی کردار و رفتار محمد باخبر بوده و پیوسته دم از گناهان و جنایات او میزند و نه

> <sup>الا</sup>على دشتى، بىست و سە سال، صفحە ١١٠ . ^ هشكات المصابح ي همچنين بەدرونماية زير نگاه فرماتيد:

W. St. Clair Tisdall, The Path of Life (London and Madras, 1912)-

الك اكبر

خود او. فرض دوم که بدون تردید با حقیقت برابری کامل دارد، آنست که متون کتاب قرآن بوسیله خود محمد نوآوری و نگارش شده است. در اینصورت میتوان گفت، هنگامی که محمد اینهمه از گناهان خود و طلب بخشش و آمرزش از «الله» دم میرند، در واقع این ناخود آگاه اوست که کنترل زبان او را در دست گرفته و با اینهمه اعتراف و نهان آشکاری، میخواهد بلکه کمی از بار روان آزارش به سبب آنهمه ستمها و بدکاریهائی که در راه کسب قدرت نسبت به همتوعانش مرتکب شده، بکاهد.

به هر حال، نتیجهٔ این بخش از جستار آنست که در حالیکه در اسلام اعتقاد بر آنست که پیامبران همه میگناه بوده اند، ولی کتاب قرآن برپایهٔ آیهٔ ۳۵ سورهٔ بقزه، آدم را نخستین انسان و بیامبر گناهکار برمی شمارد و بویژه متون قرآن و احادیث اسلامی، هر دو برای محمد بن عبدانله، گناهان بسیاری برشمرده و به وی به چشم گناهکاری نگاه می کنند که باید مانند یک انسان عادی که ارتکاب لغزش و گناه چهره اش را سیاه کرده، از «الله» درخواست عفو و بخشش و آمرزش نماید.

متون کتاب قرآن و احایث اسلامی نشان میدهند که اگرچه محمد برای بزرگ نمانی خود به عنوان پیامبر «الله» کوشش میکند که جلال و شکوه «الله» را در سطحی بالای پندار قرار دهد، ولی در بسیاری موارد «الله» از دیگ اللهسازی محمد؛ نا پحته، نارسا و فرونهاد سر بدر می آورد. یکی از این موارد، صفت تقدّس و دادگری «الله» است که محمد به آن اشارهای ننموده است. دلیل این عقیده، به گونه ای که از بررسی متون و احکام کتاب قرآن برمی آید، آنست که محمد به نهاد «گناه» و نتا بچ آن توجّهی نداشته است. قرآن نه تنها در بارهٔ طبیعت و نهاد «گناه» سکوت کرده، بلکه در بارهٔ منشاء «گناه،» نتیجه و چگونگی پیشگیری از «گناه» سحنی به میان نیاورده است. تا جائی که «ملنکتون» در پیش گفتاری که در یکی از قرآنهائی که به لاتین چاپ شده می نویسد، به نظر می رسد که محمد در آوردن متون و احکام فرآن زیر شده می نویسد، به نظر می رسد که محمد در آوردن متون و احکام فرآن زیر نفوذ وسوسه های شیطان قرار گرفته است، زیرا او از طبیعت و نهاد «گناه»

۳۱۰

تئوری گناه در اسلام ۲۱۱

سخنی بهمیان نمی آورد و بهعلل و جهات رنجها و گرفتاریهای افراد بشر، اشارهای نمی کند ۱

کتاب قرآن در آیات زیر از «گناه» بحث می کند: آیدهای ۲، ۲۸۳ وره ۲۸۲ سوره بقره؛ آیه ۱۲۰ سوره انعام؛ آیدهای ۳۱، ۸۸، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۱ سوره نساء؛ آیه ۱۰۰ سوره اعراف؛ آیه ۲۲ سوره ابراهیم؛ آیه ۲ سوره محمد؛ آیه ۳۲ سوره نجم و آیه ۳۷ سوره حاقه. در هیچیک از آیات یادشده، کتاب قرآن از نهاد «گناه» تعریفی بهدست نمیدهد. آنچه که به گونه غیر مستقیم از آیدهای یادشده میتوان دریافت اینست که: «گناه یک تخلف ارادی از قواعد و قوانین شناخته شده است.» حال اگر چنین تعریف سخاوتمندانه ای را برای «گناه» از کتاب قرآن برداشت کنیم، با این وجود می بینیم که عامل «نادانی از قوانین و مقررات جاری و شناخته شده» که از عوامل حیاتی و اساسی هر نفزشی بشمار میرود، در ساختمان تعریف یادشده، نیامده است. این کوتاهی قرآن در تعریف «گناه» بویژه از این جهت میم است که قرآن در آیه ۹۸ سورهٔ انعام می گوید: و کررطب و کایب میآران مورد بحث قرآر نداده باشد.»

در کتاب قرآن «گناه» به گونه مستقیم با خواست و ارادهٔ «الله» پیوند دارد، نه با رویگردانی از اصول و قواعد اخلاقی و یا حقوقی. بهمین سبب ، هنگامی که قرآن از «گناه» سخن می گوید، پیوسته واژهها و عباراتی مانند، آنچه اجازه داده شده» و یا «اعمالی که منع و نهی شده» به کار می برد، نه شرح رفتار و کرداری که با اصول و ارزشهای اخلاقی مباینت داشته باشد. و این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» مارد، ا

۲به کتاب زیر نگاه فرمانید:

Literary Remains of Emanuel Deutsch (London: 1874), p.62.

اللسه اكبر

شما از گناهان بزرگی که نهی شده دوری گزینید...» آیه ۱۰۷ همان سوره حاکی است: « (الله) گناهکاران را دوست ندارد.» آیم ۱۷ سوره یونس نیز بهجای شرح نهاد و عوامل تشکیل دهندهٔ «گناه» بهسادگی میگوید: «هیچکس گناهکارتر از کسی که به (الله) نسبت دروغ بدهد و آیات او را تکذیب کند نیست...»

و در اینجا باید گفت، اگر کسی که به «الله» نسبت دروغ بدهد و آیات او را تکذیب کند، از گناهکارترین افراد بشمار میرود، معلوم نیست، فردی مانند خود محمد که یک «الله» دروغی بسازد و از قول او یک کتاب دروغهای مقدّس بالدار بگوید، تا چه اندازه گناهکار خواهد بود!

به گونه ای که از درونمایه آیه های بالا و دهمها آیۀ دیگر قرآن بر میآید، در این کتاب هیچ عملی در ذات و نهاد، خوب یا بد نیست، بلکه نیکی و بدی هر اندیشه و یا رفتار و منشی بستگی به امر «الله» و ارادۀ او دارد. بعبارت دیگر، ذات و اراده و خواست «الله» سنگ آزمونی است که اعمال خوب را از کارهای بد جدا و به افراد انسان برچسب های نکوکاری و یا بدکاری و جرم و گناه میزند. هرچه را که «الله» منع میکند، جرم و گناه است، ولو آنکه آن عمل در فرهنگ افراد بشر نیکو، مفید و قانونی به نظر آید.

هر اندیشه و عملی را که «الله» نیکو بداند، دانست آن اندیشه و یا انجام آن عمل نیکو و واجب است، اگرچه بر خلاف مصلحت افراد بشر باشد. بهترین مثال برای نشان دادن این تئوری، موضوع تعدد زوجات در اسلام است. اگرچه چند زنی در اجتماعات انسانی، بنیاد زندگی خانوادگی را سست و آرامش و شادی را از خانواده هائی که مردانشان دارای چند زن هستند، سلب می کند، ولی چون قرآن، این عمل را مشروع بر شمرده، از اینرو مسلمانان از آن پیروی و عیبی برای آن قانل نیستند. همچنین اگرچه، تمام اصول و مقررات حقوقی، اردواج رسمی را برای زندگی زناشونی لازم و قانونی تلقی کرده اند، ولی چون «الله» در آیه ۵۰ سوره احزاب می گوید، محمد بدون انجام

\* 11

212

## تئوری گناه در اسلام

خواست «الله» به گونه طبیعی همیشه بالاتر از رعایت اصول و موازین حقوقی افراد بشر قرار می گیرد.

گذشته از آن، اسلام بین لغزش های جزئی که بیشتر مربوط بهتشریفات انجام آداب و رسوم مذهبی است و گناهان بزرگ تفاوتی قائل نمی شود. احادیث زیادی از محمد نقل شده که همه حاکی از اثبات این موضوع می باشد. برای مثال، محمد گفته است: «یک درهم پول که فردی از ربا بهدست آورد، گناهش بیشتر از ۳۳ مرتبه زنا می باشد و هر کسی که از پول ربا تغذیه کند، جایش در جهنّم است.» همچنین: «خوردن ربا، هقتاد نوع گناه برای انسان ایجاد می کند که کمترین آن مانند آنست که رباخوار با مادر خود زنا کرده باشد.» حدیث دیگری از محمد روایت شده که می گوید: «شلوار مرد باید تا وسط ساقهای پاهای او را بیوشاند... حال هرچقدر که بالاتر باشد، آن قسمت در آتش جهنّم خواهد سوخت.»

در قرآن و اسلام، قواعد و مقرّرات اخلاقی بر حسب زمان و مکان تغییر می یابند. در قرآن بارها گفته شده که «الله» هر عملی که اراده کند، می تواند انجام دهد. مسلمانان باور دارند، هر عمل و هنجاری که «الله» انجام دهد، عادلانه خواهد بود. بهمین دلیل، هنگامی که مسلمانان در آیه ۳۰ سوره انفال میخوانند که « (الله) بهترین مکّاران است،» به وجود او افتخار می کنند. قرآن پر از آیه هائی است که می گوید، «الله» هر کسی را که بخواهد فریب می دهد و نیز هر کسی را که به پیامبرش تسلیم شود و از او فرمانبرداری کند، دوست دارد و به او کمک می کند. (به آیه ۲۱ سوره انفال، آیه ۵۲ سوره آل عمران، آیه ۵۱ سوره نمل، آیه ۱۵ سوره طارق، آیه ۶ سوره نخل، آیه ۱۵ سوره ابراهیم و آیه ۵۱ سوره توبه مراجعه فرمائید.)

ا مشكات المصابع و همچنين

Osborn's Islam Under the Khalifs of Baghdad, p. 63

الكسه اكبر

اسلام، همیشه هدف بالاتر از وسیلهٔ رسیدن به هدف قرار بگیرد. بعبارت دیگر، اسلام برای رسیدن به هدف، هر وسیله ای را مشروع و مجاز بشمار می آورد. اصطلاح «آلغایات مبرزالمبادی» که در زبان قارسی مفهوم «برای رسیدن به هدف کاربرد هر وسیله ای مشروع و مجاز بشمار می رود،» یکی از اصول شناخته شدهٔ اسلامی است که نه تنها در بافت اصول و احکام قرآن و احادیث اسلامی، کاربرد چشمگیر داشته، بلکه از زبان محمد نیز بسیار شنیده شده است. محمد در جنگ آحد، «نعیم بن مسعود» را مأمور کرد تا بین طایفه قریش و طایفه کلیمی «بنی قریطه» که بر ضد محمد با یکدیگر متحد شده بودند، اختلاف و نفاق بیندازد. هنگامی که بروان محمد ازاقدام ریاکارانه او، یعنی عمل نابکارانه کسی که خود را فرستادهٔ خدا و مظهر عایت راستی، درسی و نیکی می داند، به شگفت (فادند، به آمها اظهار داشت: «جنگ بغیر از مکر و فریب چیز دیگری نیست.»

در حالیکه افراد عادی مردم، اصطلاحات «فریب، مکر، جبله و ریا» را بعنوان اهانت و ناسزا و برای پست و خوار کردن به یکدیگر به کار می برند، جای بسیار شگفت است که محمد این عناوین را برای منش خود روا و جایز می شمارد. از دگر سو، هنگامی که محمد به «الله» خود در آیه ۳۰ سورهٔ انفال و آیهٔ ۵۴ سورهٔ آل عمران «خَیرُالماکِرین» یعنی «بهترین مکّارها» را نسبت می دهد، کاربرد این عناوین برای توجیه اعمال و رفتار خودش زیاد غیرعادی به نظر نمی رسد.»<sup>۱۱</sup>

میگویند، هیچ آب روندهای بالاتر از سطح سرچشمه حود نمیتواند جاری شود و قطر هیچ ستونی بزرگتر از پایهٔ خود ممیتواند باشد. این گفتهها در بارهٔ اسلام، اصول قرآن و اعمال و رفتار کامخواهانهٔ محمد، کاربرد و مصداقی ندارند. محمد، انسان قدرتطلبی که عنوان پیامبری را وسیلهٔ

<sup>34</sup> بی اسحاق، اکتاب سیرت ارسول،الله، صفحه ۱۷۹ د محمد بن عمر الواقدی، کتاب،المعاری، صفحه های ۱۸۰۰-۱۸۱ 210

تئوري گناه در اسلام

دست یا بی به حکومت عربستان قرار داده، آنجائی که منافعش ایجاب کرده، خود را در بالای «الله» و حتّی اصول و موازین اخلاقی قرار داده است. یکی از نمادهای عمل وی اینست که او دروغگوئی را در سه مورد مجاز کرده و با این عمل، خود را در بالای «الله» قرار داده و تقدّس و تنّزه اللّهی که خود را نما ینده و پیامبر او میداند، خدشهدار کرده و بدینوسیله ارادهٔ خودخواهانهاش را بالای اخلاقیّاتی که باید در باکی و درستی کمال مطلوب باشد، قرار داده است. این سه مورد عبارتند از: یکی دروغ گفتن بهزنان، دیگری دروغ گفتن برای آشتی دادن دوستان و سوم دروغگوئی در جنگ." گذشته از آن، ستمگریهای مجرمانهای که محمد نسبت بهمخالفان و دشمنانش۳ مرتکب شد، نمونهٔ بارزی از صفات فروارزش اخلاقی و ویژگیهای روانی اوست. ابهمین مناسبت، فر آوردهٔ مغزی او، یعنی آموزشهای او در اقرآن ادارای آنچنان سستیها و کمبودهای اخلاقی است که هر انسانی را بهشگفت وا میدارد. دکتر «کلرتیس دال» مینویسد: «هنگامی که مذهب شیعه گری وارد ایران شد، تئوری (کتمان اندًین) که یکی از ویژگیهای این مذهب است، فروزهٔ دروغگوئی را در شکل یکی از هنرهای مستظرفه در معتقدات مردم این کشور استوار نمود.» البتَّه نبايد فراموش كنيم كه هدف اين نويسنده و پژوهشگر از تئوري (کتمان الدّین) ، اصل تقیّه و یا دروغگوئی شرعی است که از ویژگیهای مذهب شيعه گري بشمار ميرود."

در واقع می توان گفت که مرکز اخلاق و حقوق در اصول و احکام قرآن و احادیث اسلامی ارزشهای اخلاقی نیست، بلکه تسلیم در برابر «الله» و اراده، خواست و دستورات اوست. فقهای اسلامی می گویند، حتّی اگر کسی روی اتّفاق و یا زیر فشار، عبارت «لا اله الاالله» را بیان کند، گناهان او بیکباره

"المهداية، جلد جهارم، صفحه ٨١.

<sup>19</sup> Dr. St. Clair Tisdall*, The Mulanumadan World of Today,* p. 117. ۲ برای آگاهی کامل از «تقیّه» در شیعهگری به کناب اشیعهگری و امام زمان، انگارش همین نویسنده نگاه فرمائید. اللبه اكبر

فرو خواهد ریخت. نکته قابل اهمیت در این جُستار آنست که به گونه ای که در فصل هفتم شرح دادیم، در فرهنگ اسلامی، لزومی ندارد که «الله» به اصول و موازین «عدل و دادگری» پای بند باشد. هرچه که او میل و اراده کند و یا دستور دهد، «عدل و دادگری» پای بند باشد. هرچه که او میل و اراده کند و یا پیامبرش محمد، در کتاب قرآن بکرات دستور می دهند که پرستش هر موجودی بغیر از «الله» بزرگترین گناهی است که بشر می نواند مرتکب شود و تنها باید «الله» را پرستید. با این وجود می بینیم که «الله» به فرشتگان و از جمله شیطان دستور می دهد، به آدم سجده و او را پرستش نماید و دستور او ماین دایل نیست که او ازاجرای یک قانون ابدی که عبارت از عدم پرستش هر موجودی بعیر از «الله» می دهد، به آدم سجده و او را پرستش نماید و دستور او ماین دار این باره عادلانه بشمار می رود. گناه شیطان برای پرستش نکردن آدم، مو موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت مو موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت به موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت ایست که از اجرای دستور «الله» می باشد، خودداری کرده است، میتر می توان هر موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت ماست که از اجرای دستور «اله» سرپیچی نموده است، بلکه بدین جهت آگفت که در قرآن و اسلام، گناه از نافرمای در برا بر خواستهای یک «الله»

بنا بر آنچه که گفته شد، محمد هو عملی که برای جامه عمل بوشانیدن به نفسانیات جامطلبانه اش لازم می دید، انجام می داد و آنرا ارادهٔ انهی می دانست، در حالیکه، ارتکاب همان عمل برای سایر افراد، گناه و جرم محسوب می شد. برای مثال، هنگامی که محمد می خواست طایفهٔ کلیمی «بنی النّضیر» را تابود کند و آنها را محاصره کرد، چون آنها در برابر وی تسلیم نشدند، دستور داد نخلستانهای آنها را قطعه قطعه کنند و آنها را بسوزانند، این کار، بعنی از بین بردن وسیلهٔ ارتزاق مردم در فرهنگ عرب، عملی غیر اخلافی و زشت بشمار می رفت، ونی محمد برای از پای در آوردن کلیمیان طایفهٔ «بنی النّضیر» دستور داد، بر خلاف اصونی که تا آن زمان در جامعهٔ عرب نقد می داشت، نخلسانهای آنها را که از لحاظ باردهی بی نظیر بود، بسوزانند، هنگامی که به این عمل غیر اخلاقی و جنایت نهادی محمد ایر اد \*14

تثوری گناه در اسلام

گرفته شد، او بیدرنگ آیهٔ ۵ سورهٔ حشر را از سوی «الله» نازل کرد و گفت: «اگر شما نخلی را قطع و یا آنرا سر پا نگهدارید، همه بهامر (الله) بوده است...»

یکی دیگر از نکات شگفتانگیز و تماخره آور در اسلام در بارهٔ «گناه» آنست که اعمال زشت در قرآن طبقه بندی نشده و لغزش کوچکی در ردیف جنایت بزرگی بشمار آمده است. برای مثال، «قتل نفس» و «زناکاری» که از جنایات بزرگ بشمار میروند، در ردیف لغزش های کوچکی مانند «روزه خواری» و یا «فرار از میدان جنگ» بشمار رفته اند، تمام این موارد غیر منطقی و نابخردانه نشان میدهند که در قرآن و اسلام «گناه» عاملی است که نهاد آن با خرد و منطق پویا و ارزشهای اخلاقی و انسانی پیوندی نداشته و تنها به ارادهٔ یک هیولای جبار، منکبر، قابض، خافض، قوی، ممیت، منتقم، مانع و قراری که محمد او را «الله» نامیده و اگذار شده است.

در قرآن موارد بسیاری وجود دارد که حتی مسلمانان را به کشت و کشتار ترغیب و تشویق می کند . برای مثال، آیهٔ ۵ سورهٔ توبه می گوید: فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلْآشَهُرُ الحُرُمُ فَأَقَـٰلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتْمُوهُو وَخُذُوهُو وَاَحْصُرُوهُم وَأَقْعَدُوا لَهُمُ صَحُلَ مَرْصَدٍ «پس از آنکه ماههای حرام بسر رسید، مشرکین را هرکجا یافتید بهقتل برسانید و آنها را دستگیر و محاصره کنید و از هر سو در کمین آنها باشید...» آیهٔ ۱۱ سورهٔ احزاب می گوید: مَلْعُونیونَ آیَنْنَا تُقِفُوا أَخِذُوا وَقُبَ لُوا تَفْتِ بِهَا باشید...» «مردم پلید را هر کجا یافتید، آنانرا گرفته و جداً آنها را بکشید.» دکتر «ویلیلم مونتگومری وات» استاد دانشگاه «ادینبورو» می نویسد: «باید تأکید شود که در فرهنگ تازیها قتل و کشتار دیگران هنگامی زشت بشمار می آید که این عمل در بارهٔ قبیلهٔ خودی و یا عضو یک قبیلهٔ دوست و

بستار می بید اس بین میں برای میں میں میں میں میں میں میں ایسان دیگر در اصل، زشت و متّحد ارتکاب شود، در غیر اینصورت کشتن انسان دیگر در اصل، زشت و غیراخلاقی بشمار نمیآید. ادر اسلام نیز قتل و کشتار دیگران تنها زمانی الله اكبر

زشت بهنظر می آید که فرد مقتول به اسلام در آمده باشد، وگرنه منعی برای این کار وجود ندارد.

هرگاه یک فرد تازی از کشتن تازی دیگری خودداری کند، به این سبب است که وی عضو یک قبیلهٔ توانمند است و از اینرو ترس از انتقام بوسیله یک قبیلهٔ توانمند ممکن است دیگران را از کشتار افراد آن قبیله بازدارد.<sup>۱۰</sup>

کتاب احادیث صحیحالبخاری که دربردارندهٔ معتبرترین احادیث اسلامی می باشد در حدیث ۲۸۳، جلد چهارم، آشکارا مینویسد، اگر مسلمانی یک آدم کافر را بهقتل برساند، مجازاتی نخواهد دید.<sup>۱۱</sup>

امر به کشتار، موضوعی است که در بسیاری از آیه های قرآن زیربنای دین و یا حکومت اسلامی را تشکیل میدهد. برای مثال، به آیه ٤ سوره محمد، آیه ۱۹۱ سوره بقره، آیه های ۷۱ و ۸۹ سوره نساء و آیه ۲۹ سوره توبه مراجعه فرمائید، آیه ۳۳ سوره مانده می گوید:

إِنَّمَا جَزَوْأُ ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ,وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا آَن يُعَتَّلُوا أَوْنُصَكَلَبُوا أَوْتُقَصَطَعَ آَيَدِ بِهِ هُ وَأَرْجُلُهُ مَقِنَ خَلَفِ أَوْنُنفَوْا مِنَ ٱلْأَرْضُ ذَالِكَلَهُ هُ خِزْى فِي ٱلْدُني وَلَهُ هُ فِي ٱلْآخَرَةِ عَذَابً عَظِيمً مِنَ ٱلْأَرْضُ ذَالِكَلَهُ هُ خِزْى فِي ٱلْدُني وَلَهُ هُ فِي ٱلْآخَرَةِ عَذَابً عَظِيمً «همانا كيفر آنهائى كه با خدا ورسول او به جنگ برمى خيزند و در روى زمين مرتكب فساد مى شوند، مجازات اعدام و يا دار و يا بريدن دستنها و يا پاها يشان به خلاف (يعنى دست راست و پاى چپ و يا برعكس) و اخراج آنها از سرزمينى است كه در آن بسر مى برند، اين ذَلَت و خوارى، عذاب دنبوى آنهاست و اما در آخرت به عذا بى بزرگ گرفتار خواهند شد،»

یکی از ویژگینهای واپسگرای قوانین اسلامی که با حقوق بشر تضادًی آشکار دارد، هممفهوم بودن «گناه مذهبی» با آن گروه از اعمال و رفتار بشری

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> William Montgomery Watt, *Mulummad's Mecca* (Edinburg: Edinburg University Press, 1988), p. 18-19.

ادكتر محمد حسن خان، صحيح البحاري، جلد چهارم (پاكستان: ١٩٧١)، باب سوم، صفحه ٢٨٣.

239

تنوری گناه در اسلام

است که مخالف با مصالح اندیشهوران و دینمردان اسلامی است. بعبارت دیگر، در اسلام اگر کسی بریایهٔ اصول و مقرّرات بی پایهای که دینمردان اسلامی از خود ساختهاند، عمل نکند و یا حتّی به آنها بی اعتنائی نماید، او را گناهکار برشمرده و زیر عناوین «محاربه با الله» و یا «فساد در ارض» بوسلهٔ درخیمان سیّاری که قاضی شرع نام دارند ، با روشهای غیر انسانی مانند سنگسار کردن، بریدن سر، قطع دست و غیره بدون انجام هیچ نوع تشریفات دادرسی محاکمه و مجازات میکنند. «ویکتور خلیل» یک نویسندهٔ مصریالاصل در این جمت مینویسد: «اسلام برای تمام اعمال و رفتار بشر، روش تعیین کرده، به گونهای که در ایک کشور اسلامی فرهنگ، سیاست و مذهب را نمیتوان از یکدیگر جدا نمود.» ۲۰ بهمین دلیل است که در تمام ۲۱ کشور دنیا که از دین اسلام پیروی می کنند؛ از مراکش تاسوریه و از عراق تا یاکستان و اندونزی، حکومتهای دیکتانوری برقرار بوده و در این کشورها نشانهای از آزادی و دموکراسی وجود ندارد. ابدیمی است که بهترین مثال برای اثبات این نظر. وجود رژیم جمهوری اسلامی در ایران است که از زمانی که حکومت آخوند يسم در كشور ا يران بهوجود آمد ، ا ين كشور در خفقان سياه د يكتاتوري و ستمديني فرو رفت.

براستی میتوان حکومت امپراطوری عثمانی پیش از جنگ اول جهانی و دیکتاتوریهای اسلامی کشورهای لیبی، اردن، عراق، سوریه، سودان، یمن و غیره را در دنیای حاضر، نشانههای بارزی از سیستمهای ستمنهاد دولتی قرن هفتم میلادی سرزمین عربستان سعودی دانست که دین اسلام تا به امروز سبب ادامهٔ وجود آنها شده است. خبرگزاری «آسوشییتدپرس» در روز ۲ فوریهٔ ۱۹۹۱ گزارش داد، شاهزاده «ناظف» اعلام داشته است، هر کسی اقدامی برضد امنیت حکومت کشور عربستان سعودی انجام دهد، مجازاتش اعدام و یا

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Victor Khalil and Deborah Khalil, "When Muslims Meet Christians," *Christian Herald*, July/August 1988, p.43.

الله اكبر

قطع یک دست و یا یک پای او خواهد بود.<sup>۱۰</sup>

حق بازداشت افراد بدون قرار مراجع قضائی، بریدن دستها، پاها، گوشها، زبان، درآوردن چشمها، ترورهای سیاسی و غیره که از اصول و موازین دین اسلام بشمار میروند، همه از آداب و رسوم تازیهای قرن هفتم عربستان سرچشمه می گیرد که تا بهامروز نهاد زشت و ناانسانی آنها بوسیلهٔ دین اسلام حفظ شده است.<sup>۱۱</sup>

یکی دیگر از عواملی که در اسلام مرز بین نیک کرداری و بدرفتاری را خدشهدار میکند، موضوع تقدیر و سرنوشت می باشد. یک فرد مسلمان هنگامی که فکر میکند در منش وکردار خود اختیار و کنترلی ندارد و حتّی چگونگی اندیشه گری او را «الله» از پیش در سرنوشتش وارد کرده است، بهنفس سرکش خود نسلیم میشود و به اصطلاح زیگموند فروید، «تاناتوس» Ithanatos و یا «غریزه مرگ و تخریب» بر او فرمانروا می گردد و عمری را به ارتکاب گناه و جرم و جنایت می گدراند، زیرا معتقد است که «الله» از پیش چنین سرنوشتی را برای او مقرّر داشته است.

در قرآن آیه های بسیاری وجود دارد که می گوید، آنچه که انسان می کند و حتّی در اندبشهاش وجود دارد، از پیش بوسیلهٔ «الله» مقدّر و سرنوشتسازی شده است. بعبارت دیگر، مغز، وجدان و سلو ک انسان، ماشینی است که فرمان آن در اختیار «الله» قرار دارد و انسان را نسبت به آن هیچ اراده و اختیاری نیست. آیه هائی که در این باره سخن گفته و حکم صادر کرده اند، تا آن اندازه زیاد است که خود می تواند موضوع کتاب جداگانه ای بشود. ولی، در این جُستار تنها به شماری از آنها اشاره می شود. آیه ۸ سورهٔ فاطر و آیه ۳۱ سوره مدتَّر می گویند، «(الله) هر کسی را بخواهد گمراه و هر

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Quoted in the *Harrisburg Patriot News*, February 6, 1991, p. A3. <sup>«علی دشتی،</sup> بیست و سه سال، صفحه ۱۲.

343

تئوری گناه در اسلام

حاکی است، «شما نمیخواهید چیزی جز آنکه (الله) بخواهد.» آیه ۵۱ سوره توبه می گوید: «ای رسول، بگو هر گز جز آنچه (الله) خواسته است به ما نخواهد رسید.» آیه ۷ سوره بقره، آیه ۵۷ سوره کهف و آیه ۲۳ سوره جائیه، اشعار می دارند، «و بر دنهایشان پرده نهاده ایم تا آیات ما را نفهمند و گوشهایشان را سنگین ساختیم و اگر آنها را به هدایت بخوانی، دیگر ابدا هدایت نخواهند شد.» آیه ۲۳ سوره یونس می گوید، «آنهائی که نامزد قهر (الله) هستند، ایمان نمی آورند.» آیه ۱۰۷ سوره انعام حاکی است، «و اگر الله) می خواست آنها را از شرک بازمی داست.» و آیه های ۹۴ و ۱۰۰ سوره یونس می گویند، «و اگر (الله) تو می خواست، کلیه مردم روی زمین ایمان و آیه های ۳۳ و ۲۳ سوره نماد، آیه ۳۳ سوره رعد، آیه ۸۹ سوره ایمان دیگر هیچکس وی را هدایت نتواند کرد.»

حدیث شماره ۵ مجموعه المدنی که یگانه مجموعه احادیث قدسی است که به چاپ رسیده، حاکی است: « (الله) گفت، من خداوند عالم هستم و خوبی و بدی را از پیش برای مردم مقرّر کرده ام، بنابر این وای بر حال کسی که دستهایش را با بدی آلوده کردم و برکت و رحمت بر کسی که من برای او انجام اعمال نیک مقرّر کرده ام.» ناگفته نماند که در برابر اصل جبری بودن سرنوشت انسان در قرآن و اسلام، آیه ای نیز مانند آیه ۷۹ سوره نساء وجود دارد که می گوید: «آنچه از خوبی به تو می رسد از (الله) و آنچه از بدی به تو می رسد از خود توست.» ولی، وجود این آیه در برابر آنهمه آیه هائی که دم از جبری بودن سرنوشت انسان می زنند، تاآن اندازه ناچیز است که تمام قرآن شناسان و دانشمندان اسلامی شرقی و غربی، اصول و احکام قرآن را جبری و یا ناشی از اصل Fatalism می دانند.

تردید نیست که اینهمه سازمانهای اصلاح مجرمین که امروز در دنیا وجود دارند و حتّی ازمجرمان حرفهای انسانهای مفید و سازنده بهوجود می آورند و نیز دانشهای جرمشناسی و جزاشناسی به این بیهوده گوئیهای مسخره و نابخردانه اللسه اكبر

خندهٔ خواربینی میزنند، ولی جای بسیار شگفت است که هنوز سوداگران دینی برای پرکردن جیبهای خود و افسون نمودن تودههای مردم، از داشتن مرید، پیرو و شنونده محروم نشدهاند.

از موضوع جبری بودن «گناه» و مجازات آن که سوخته شدن در یکی از چینههای هغتگانه دورخ است که بگذریم، چگونگی بخشش «گناه» نیز در قرآن و اسلام جالب بەنظر مىرسد. ما در اينجا وارد اين بحث نخواهيم شد که قرآن مانند آنهمه ناهمگونیهائی که در بارهٔ اصول و احکام گوناگون دارد. در آیه ۱۸ سوره نسام می گوید، «توبهٔ آنسانی که در تمام عمر مشغول (گناه) بودهاند ، درهنگام مرگ قبول نخواهد شد ،» اولی ، در آ به های ۲۵ سوره اسری و ۱۰٤ سوره توبه می گوید، «(الله) توبه هر توبه کنندهای را قبول خواهد کرد.» اماً نکتهٔ جالب در این بحث آنست که اصول و احکام قرآن و احادیث اسلام، به بیروی از منطق بی پا یه و سبت نهاد خود می گویند، اگر انسان مرتکب «گناه» شود، با انجام بعضی اعمال ناچیز که بیشتر شکل یک عمل و یا رسم تشریفاتی دارد، «گناه» او بخشوده و گناهکار از مجازات یاک خواهد شد. برای مثال، آیه ۲۷۱ سوره بقره می گوید، «هنگامی که شما صدقه می دهید، بسیاری از گناهانتان یاک خواهد شد.» حدیثی نیز از قول محمد وجود دارد که می گوید، «هنگامی که شما پیش از نماز وضو می گیرید، تمام گناهانتان یاک و بخشوده خواهند شد،» احدیث دیگری نیز از قول محمد می گوید. «رفتن به مکّه و برگزاری مراسم حجّ، قلبهای شما را چاک و شما را مانند یک بچه شیرخواره، منزّه و بیگناه می کند.»<sup>۲</sup> مشکات المصابح می نویسد، محمد گفته است، هر کسی که خداوند را

مسکات المصابح می توبسد، محمد الطلم السب، هر السی که خداوند به نام (الله) بخواند، به تمام آرزوهای خود خواهد رسید."

 <sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Moulavi Rafi'ad-din Ahmad, in Nineteen Century, XLII. [1897]552.
 <sup>21</sup> Mishkat al-Masabih, Book X.C.I. Chap.

\*\*\*

## تئوري گناه در اسلام

از مطالب این جستار و نیز مدلول آیه ها و احادیثی که در بالا شرح داده شد، چنین نتیجه گرفته می شود که در قرآن و اسلام، «گناه» و یا عمل زشت، رابطه ای با اصول اخلاقی، ارزشهای انسانی و بهداشت روانی اجتماعی ندارد، بلکه «گناه» یک پدیدهٔ «برون ذهنی» و خارجی است و نه یک کارداد «درون ذاتی،» بعبارت دیگر، انسان در ارتکاب «گناه » و یا رفتار زشت و ضد اجتماعی، اختیار و مسئولیّتی ندارد و این «الله» قهار و مکار و انتقامجوست که ارتکاب «گناه» را از پیش در سرنوشت انسان وارد کرده است. اگر چنین باشد، از یک سو آنهمه کاوک گوئیهای محمد و قرآن در بارهٔ وجود بهشت و دوزخ و مجازات و پاداش انسان، موضوعی مسخره و شیدنهاد به نظر می آید و از موخته شدن به آنش جهنّم می آقریند، آفرین گفت!

فصل شانزدهم

دوزخ «الله»

دين و مذهب بيش از باروت سبب كشتن انسانها شده است.

تمام ادیان و مذاهب گوناگون دنیا از «دوزخ» یعنی کیفرگاه پس از مرگ سخن راندهاند، ولی در هیچ دین و مذهبی، تئوری «دوزخ» وحشتناکتر و شکنجه بارتر از دین اسلام نیست. در بررسی تئوری «دوزخ»» «الله» موجود خون آشام و انتقامجوئی شناسائی میشود که تشنه خون بندگان خود و مشتاق مشاهده زجر و شکنجه آنها میباشد. «الله» بندههای دوزخی خود را با نهایت سنگدلی و بیرحمی بهشدیدترین وضعی که حتّی پندار آنهم کار سادهای نیست، در آتش گداخته دوزخ، کباب و پوست و گوشت و استخوانشان را بریان میکند و آنها را بهشکل مایعی آتشزا در می آورد و دوباره به آنها جان میدهد و از نو تا ابد این سرنوشت شکنجه بار را در باره آنها تکرار مینماید.

«دوزخ» و یا جهنّم «الله» آتشگاهی است که پندار آن سنگدل ترین

220

الله اكبر

افراد را نیز به شگفت می آورد. ۲۷ سوره از ۱۱۴ سوره کتاب قرآن، در ۲۸۵ آیه به شرح ویژگیها و فروزه های «دوزخ» اختصاص داده شده است. به راستی می توان گفت، کمتر جنایتکار خونخوار، پریشان مغز و انتقام جوئی را می توان یافت که مانند اللّهی که محمد در قرآن آفریده است ، حتّی پندار چنین اعمال ستمگرانه و وحشیانه ای را نسبت به وجود بشر در مغز بپروراند. از بررسی آن بخش از متون قرآن که در باره «دوزخ» و ویژگیهای آن سخن می گوید، «الله» موجودی شناخته می شود که دنیا و موجودات آنرا برای آن آفریده است که حس شرارت، انتقام جوئی، خونخواهی و خون آشامی بی اندازه و بدون انتهای خود را آرامش بخشد، دوزخ «الله» به اندازه ای مخوف و ترسناک است که به یچوجه نمی توان آنرا با کوره های آدم سوزی «آدولف هیتلر» رهبر آلمان نازی در نجنگ دوم جهانی که شش میلیون یه ودی را خاکستر کرد و بدین مناسبت، انتقاد و نفرت جهانیان را نسبت به خود برانگیخت، برابری نمود.

قر آن تنها از خود «دوزخ» تام می برد و اشاره می کند که هر بخش از «دوزخ» به گروه ویژه ای اختصاص داده شده است. ولی احادیث اسلامی می نویسند که «دوزخ» دارای هفت طبقه است که هر یک آن برای گروه ویژه ای از افراد به وجود آمده است. طبقه اول «جهنّم» است که مرکز مجازات و سوزانیدن مسلمان ها می باشد. طبقه دوّم «لازا» نام دارد که محل مجازات و آتش زدن مسیحی هاست. طبقه سوّم «الحتومه» می باشد که برای سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نامیده می شود که سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه جمارم «صائر» نامیده می شود که سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه جمارم «صائر» نامیده می شود که برای مجازات و سوزانیدن صائبین ایجاد شده است. طبقه پنجم «صاکر» است که برای مُعها (روحانیون زرتشتی پائین تر از مؤبدان) به وجود آمده است. طبقه ششم «الجحیم» نام دارد که دارای آتشگاههای وحشتناکی بوده و برای مجازات و سوزانیدن بت پرستان آفریده شده است. سرانجام، طبقه هفتم برای معازات و سوزانیدن معاک بی ته ترسناکی است که برای سوزانیدن منافقین به وجود آمده است. باید بویژه به این نکته توجّه داشت که کم و بیش تمام آیه ها و سوره هائی که در باره «دوزخ» سخن می گویند، در مدینه یعنی در زمان پیامبر شاهی محمد نوشته شده است. آن بخش از آیه ها و سوره های مکّی که در باره «دوزخ» سخن می گویند، بسیار کمیاب و کوتاه بوده و بیشتر در باره افرادی نوشته شده که به رسالت پیامبر ایمان نمی آورند، نه آنهائی که مرتکب گناه می شوند. چکیده ۲۸۵ آیه ای که در باره فروزه های «دوزخ» سخن گفته، به شرح زیر می باشد:

«دوزخ» برای آنهائی آفریده شده که به پیامبر و رسالت او ایمان نمی آورند و او را مسخره می کنند. «دوزخ» همچنین جایگاه بت پرستان، منافقان، مشرکان، کافران، دشمنان و بدخواهان «الله؟» افرادی که به «الله» دروغ می بندند و آیت ها و وحی های او را تکذیب می کنند؟ مؤمنانی که به دشمن پشت می نمایند؟ آنهانی که در خانه می مانند و در رکاب محمد جنگ نمی کنند و پولها و زر و سیمهایشان را پنهان نموده و در راه هدفهای محمد هزینه نمی کنند؟ افرادی که توبه نمی نمایند؟ ستمکاران، گناهکاران، اسراف کنندگان و منکرین خواهد بود.

هنگامی که گروههای بالا از این جهان رخت برمی بندند و بهدنیای دیگر پای می گذارند، نامه اعمالشان بهدست چپشان داده خواهد شد<sup>۱</sup> و بهفرمان «الله» گردن آنها با غل و زنجیر مهار و گروه گروه وارد «دوزخ» میشوند.<sup>۲</sup> نگهبانان «دوزخ» درهای آنرا می گشایند و بهواردین می گویند، بهمنزلگاه جاودانی خود وارد شوید.۳ نوزده فرشته خشن و سختگیر نگهیانی «دوزخ» را بر عهده دارند. سبب اینکه «الله» نوزده فرشته برای نگهیانی «دوزخ» تعیین کرده، آنست که کافران را بیازماید. زیرا کافران – برخلاف مؤمنان که هیچگاه به آیات «الله» تردید فمی کنند – نسبت بهشماره «نوزده» در شک

> ۲۱ یه های ۲۵ تا ۲۹ سوره حاقه. ۲۲ یه ۲۸ سوره مؤمن (غافر) . ۲۲ یه های ۷۱ و ۷۲ سوره زمر و آ یه ۲۱ سوره نیا.

الله اكبر

هستند و پرسش میکنند، هدف «الله» از این شماره چه بوده است؟ بدینترتیب «الله» آننهائی را که اراده کند، گمراه و افرادی را که میل داشته باشد، راهنمائی خواهد کرد.

دوزخ «الله» آتشگاهی است که سوخت و هیزم آن از افراد انسان و سنگها تأمین می شود.<sup>ه</sup> دیوارهای «دوزخ» از آتش تشکیل شده و فراگرد آن پر از بادهای سوزش آور، آبهای جوشان و سایهای از دود است.<sup>۳</sup> بعفرمان «الله» دوزخیانی را که دست و پاهایشان با بندهای محکم و سنگین بسته شده،<sup>۳</sup> با زنجیرهای هفتاد زرعی در فراگرد «دوزخ» می کشانند،<sup>۴</sup> بر سر آنها آب جوشان می ریزند<sup>۱</sup> و گرز آهنین بر سر آنها می کوبند.<sup>۱</sup> هنگامی که نوست بدن دوزخیان بر اثر اعمال یادشده بالا پخته و بریان می شود، پوست نونی بر بدن آنها روئیده می شود تا همواره شکنجه و عذاب «الله» بر آنها پوست بدن دوزخیان با سر وارد آتش می شوند<sup>۱۱</sup> و آتش «دوزخ» از بالا و پیزین به آنها حملهور شده و آنها را دربر می گیرد.<sup>۱۱</sup> چهره دوزخیان از آتش معلههای گذارنده آتش فرار کنند، ولی هربار که به انجام این کار تصمیم می می ند، دوباره به سوی آتش بر گردانده می شوند از بانه می کوبند مان بچشید عذاب آتش فرار کنند، ولی هربار که به انجام این کار تصمیم می گیرند، دوباره به سوی آتش بر گردانده می شوند و ندانی به آنها می گوید،

\*\*\*

\*\*\*

دوزخ الله

پیامبران بهشما پند دادند که به آنها ایمان آورده و خود را از آتش «دوزخ» برکنار نگهدارید؛ ولی شما به سخنان آنها گوش فرا ندادید و آنها را انکار کردید. پس اکنون بچشید عذاب آتشی را که انکار می کردید." هر زمانی که شعلههای آتش «دوزخ» فرو می نشیند، «الله» دوباره آنرا با شعلههای بیشتری گداخته می کند."

در ژوفنای «دوزخ» درخت «زقوم» وجود دارد که شکوفههایش مانند سر دیوهاست. خوراک دوزخیان میوه این درخت است که آنرا همراه با چرک و جراحت و کثافتهای دیگر میخورند و در نتیجه شکمشان به شکل فلز گداخته در می آید و رودههایشان پاره می شود. "خوراک دیگر دوزخیان خار تلخ است که قادر نیست حس گرسنگی آنها را آرام کند. "هنگامی که احساس تشنگی دوزخیان را از پای در می آورد، با فریاد درخواست آب می کند، ولی به آنها آبی داده می شود که مانند قیر گداخته جگرشان را بریان می کند. " در «دوزخیان «دوزخ» پیوسته صداهائی به گوش می رسد که ندا در می دهد: «در شعلهها بسوزید، این مجازاتی است که شما آنرا انکار می کردید.» می گویند، کاش ما از «الله» و پیامبرش فرمانبرداری می کردیم تا به این روز نمی افتادها، آنهائی که به پیامبر ایمان نیاورده و به این روز افتادهاند، به «الله» متوسل شده و می گویند، یا «الله» به مان خوره و به این روز افتادهاند، به «الله» متوسل شده و می گویند، یا «الله» به آنها پاسخ می دهد: «مگر پیامبر من به شما نهی خوب عمل خواهیم کرد. «الله» به آنها پاسخ می دهد: «مگر پیامبر من به شما نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.» تا پس از آن دوزخیان نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.» تا به این دوز این نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.» تا به این دوز خیان نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.» تا به دی دوز خیان

الله اكبر

عذاب و شکنجه آنها بکاهد، ولی پاسخ میشنوند که چون آنها بهدوباره زنده شدن و دیدن کیفر عقیده نداشتند، باید این عذاب ابدی را برای همیشه تحمّل کنند،" دوزخیان پیوسته در احاطه مرگ هستند، ولی نمیمیرند، زیرا باید زجر و عذاب بکشند." «الله» دوزخ را از جنّ و انسان پر" و آنگاه از آن پرسش می کند: «آیا اکنون پر شدهای؟» «دوزخ» پاسخ میدهد: «مگر بیش ازاینهم وجود دارد؟»"

هنگامی که انسان مؤمن درمی گذرد، روان او بهسادگی و آسانی، مانند قطره آبی که از یک خیک آب چکه می کند و دارای بوی مشگ است از بدن او خارج می شود، ولی روان یک آدم کافر و زشتکار را عزرائیل (فرشته مرگ) مانند سیخ داغی که از یک تکه پشم مرطوب بیرون کشیده شود، به سختی از بدن او خارج می کند. سپس با وجود بوی زننده ای که از روان آدم بدکار استشمام می شود، فرشته های دیوچهره، آنرا در یک تکه گونی می پیچند و بعد روازه پائین ترین طبقه «دوزخ» می برند. دربان «دوزخ» می گوید: «ما نیازی به تو روان فاسد نداریم؟ در (دوزخ) به روی تو باز نمی شود و تو باید به محل خود برگردی.» سپس «الله» می گوید: «نام او را در دفتر دوزخی ها ثبت کنید.» آنگاه فرشته های دیوچهره، با خشونت او را به زمین بر می گردانند و او دوباره در گور وارد بدنش می شود.<sup>۸</sup>

پس از آن عذاب گور آغاز میشود. عذاب گور ویژگی بهافراد بی ایمان ندارد، بلکه مسلمان و کافر هر دو محکوم بهتجربه عذاب قبر هستند. ولی تفاوت بین افراد مؤمن و بی ایمان در تحمّل عذاب گور آنست که عذاب گور برای افراد با ایمان کوتاه خواهد بود. به هرروی، در این زمان گور قوس دار

> <sup>۱</sup>۲ یه ۲۹ سوره نمافر . <sup>۱۸</sup> یه ۱۷ سوره ابر اهیم . <sup>۱۸</sup> یه ۱۸ سوره اعراف و آ یه ۱۱۹ سوره هود . <sup>۱۸</sup> یه ۵۰ سوره عنکبوت . <sup>۱۸</sup> مشکات المصابح ، حلد اول ، صفحه های ۳۱۷ – ۳۱۲ .

| **1 |
|-----|
|-----|

می شود و خویشاوندان تازه درگذشته، بندهای کفن او را باز می کنند تا او بتواند در هنگام پرسش و پاسخ نکیر و منکر بنشیند. انکیر و منکر، دو فرشته سیاه و زشتچهره بوده و دارای چشمان آبی هستند که از آنها برق می جهد. پس از اینکه پرسش و پاسخ نکیر و منکر پایان پذیرفت، اگر شخص تازه درگذشته یک مؤمن واقعی باشد، نکیر و منکر به او می گویند: «تو می توانی مانند یک داماد راحت و آسوده بخوابی تا (الله) برای روز قیامت ترا بیدار کند.» ولی اگر شخص کافر و بدون ایمان باشد، نکیر و منکر از او پرسش مىكنند: «خداي تو كيست؟» پاسخ ميدهد: «افسوس، افسوس، من نميدانم خدا يم كيست.» «دين تو چيست؟» «افسوس، افسوس، نعىدانم دينم چيمت.» «چه پیامبری را پرستش می کنی؟» «افسوس، افسوس، نمىدانم.» سپس صدایی از آسمان شنیده میشود که می گوید: «او دروغ می گوید، او را روی یک تختخواب آتشین بخوابانید و دری از گور او بهسوی دوزخ باز کند.» در این هنگام، سوراخی از گور شخص تازه در گذشته به سوی «دوزخ» باز

می شود. او صدای دندانهای «دوزخ» را می شنود که برای فروبردن در گوشت و استخوان او آماده می شوند. در همان لحظه، شعلههای گدازنده آتش به او حمله می کنند، دیوارهای گور تنگ می شوند و دنده های او را درهم خرد می کنند. یک فرشته دیو هیکل با چهره زشت و کریهش به او نگاهی می اندازد و می گوید: «من اعمال و رفتار زشت تو هستم.» شخص تازه در گذشته فریاد می زند: «یا (الله) از تو درخواست می کنم، روز قیامت را به تأخیر بیندازی.»<sup>۱۱</sup>

<sup>&</sup>quot; همان کتاب، حلد اول، صفحه های ٤٠ و ٣٦٧.

اللـــه اكبر

\*\*\*

در تمام درازای سالهای بین مرگ تازه درگذشته و روز قیامت، او به شدیدترین وضع ممکن در گور عذاب و شکنجه می شود. پیوسته گرزهای گداخته آهنین بر سر و بدن او کوبیده میشود و مارهای بزرگ هیکل، بدن او را باره باره می کنند. فریادهای او از شدّت درد و عذاب به اندازهای بلند و دلخراش است که حیواناتی را که روی گور او مشغول چرا هستند، بهخود می آورد و آنها را از وحشت رم میدهد. ابر پایه نوشته مشکات المصابح، شتر خود محمد روزی با چنین رویدادی روبرو شده است. بدین شرح که هنگامی که محمد با شترش از نزدیک گورهائی که در باغستانی وجود داشته، گذر می کرده، ناگهان شتر او به شدآت رم می کند، به کیفیتی که نزدیک بوده است. محمد را بهزیر واژگون سازد؛ در این هنگام محمد به پیروانش می گوید: «تردید نیست که در این گورها، مردههای بی ایمان در حال شکنجه شدن هستند و اگر من اطمینان داشتم که شنیدن صداهای زجر و شکنجه این مردهها، شما را از دفن شدن در گور بازنمیدارد، از (الله) درخواست می کردم، همانگونه که من صداهای وحشتناک این مردههارا که در حال مجازات و شکنجه شدن هستند، می شنوم، (الله) نیز به شما توانائی شنیدن همان صداها را بدهد. بهدرگاه (الله) دعا کنید تا شما را از آتش دوزخ و مجازاتهای گور و سایر عذا بهای ناشی از اعمال و رفتارتان نجات دهد .»<sup>۲</sup> انکته جالب آنست که افراد عادی قدرت شنیدن صداهای عذاب و شکنجه مردگان را در گور ندارند، ولى شترها والاغها توان شنيدن آن صداها را دارند."

یازنمود نویسنده پیروان تئوری ۲۰ Agnosticism درست میگویند که درک وجود «الله»

" همان کتاب. جلد اول، صفحه ۳۹.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Stanley Lane-Pool, Studies in a Mosque (London: Remington & Co., 1983), p. 313. بک تئوری فلسفی است که میگوید، انسان یا غایت دانش، خرد، فهم و ادراک خود قادر بهشناسایی و درک وجود خدا نیست.

| " 7" |
|------|
|      |

بالاتر از فراز فهم و درک انسان است و ما واقعیت این تنوری را دست کم در باره نکته یادشده بالا به خوبی درک و مشاهده می کنیم. زیرا سیاست بنده داری و پیامبرنوازی «الله» آنچنان مرموز و پیچیده است که شترها و الاغها را از همان قدرت و توانی که به پیامبرش می دهد، بهره ور می کند، ولی بنده های عادی اش را از دارا بودن چنین توانی بازهی دارد بشاعری گفته است:

غیرافیهم جان که در گاو و خراست آدمی را عقل و جانی دیگر است باز غیر عقل و جان آدمی هست جانی در نبی و در ولی

به گونهای که ملاحظه می شود، مفهوم بیت اوّل این شعر با مدلول حدیثی که در بالا شرح داده شد، برا بری می کند، ولی به نظر می رسد که بیت دوّم باید به شرح زیر اصلاح شود تا با حکم حدیث بالا تطبیق نماید. عقل و جان گاو و خر را خود نگر تا به بینی اصل آنرا در نبی و در ولی

روز قیسسامت روز قیامت روزی است که «الله» بهداوری مینشیند، بندههائی را که بهمحمد و اسلام ایمان آورده و نکوکار بودهاند به بهشت و بندههای غیر مؤمن به اسلام و بدکار را بهدوزخ سرنگون میکند. محمد در باره تغییرات و فراگشتهای نجومی روز قیامت، لاقهائی زده است که به پندار هیچ انسان کوته مغزی نیز نخواهد نشست و به راستی اگر تئوری Reincarnation و یا «دگردیسی روان» واقعیّت میداشت و روان محمد در یکی از انسانهای زمان ما برگشت میکرد، در واقع می بایستی مغز او از عرق شرم عوامفریبی و لاف پردازی خیس میشد. حال چگونه است که شمار در حدود نهصد میلیون مسلمان امروز، این افسانههای بیمایه و نابخردانه را را در زمره اصول معتقدات دینی خود قرار دادهاند، موضوعی است که خرد و منطق هر انسانی را به خلجان می آورد!

به هرروی، قرآن میگوید، روز قیامت با دمیدن اسرافیل در صور آغاز میشود. در این هنگام تمام کائنات هستی به گونه ناگهانی زیرورو میشوند. آسمان شکافته و پاره پاره میشود؛ ستارهها فرومیریزند؛ کوهها از جاکنده و

سرشت سوگند سرشت سوگند در اساس دلالت بر کمبود منطق، گفتار و یا کردار شخص سوگندخورده می کند. انسانی که لب به سوگند بازمی کند، فردی است که ارزشهای انسانی و اخلاقی او مورد تردید قرار گرفته و از اینرو کوشش دارد با دست یازی به سوگند خوردن، خلاء و یا کمبود ارزشهای انسانی، گفتار و یا رفتارش را به پوشاند و بوسیله سوگند خوردن، دیگران و بویژه مقامات متافیزیکی را گواه درستی قول و رفتار خود گرفته و نشان دهد که گفتار و به سوگند باز می کند، دارای منطق سست، پایگاه اجتماعی ضعیف و بیان تردید آمیزی بوده و از ارزشهای انسانی عادی و کافی برخوردار نیست. از اینرو سوگند بخورند. ولی، به کرات می بینیم افرادی که از لحاظ ارزشهای قردی و اجتماعی دارای کمبرد یاند باشند باشند باشند باشند موگند بخورند. ولی، به کرات می بینیم افرادی که از لحاظ ارزشهای فردی و اجتماعی دارای کمبود هستند، مانند دروغگویان، سوداگران، قماریازان و مجرمان به سوگند خوردن توسیل پیدا می کنند.

نکته مهم دیگر در سوگند خوردن، ارزش و تقدّس فردی است که بهنام او سوگند یاد میشود. بهعبارت دیگر، کسی که با سوگند خوردن، شخص دیگری را بر درستی گفتار و کردارش گواه می گیرد و بهنامش سوگند یاد می کند؛ معمولاً باید از سوگند خورنده ارزش و پایگاه بالاتری داشته باشد. بهمین دلیل است که افراد مردم به گونه طبیعی بهمقامات منافیزیکی، مانند خدا و سایر مقدّساتی که دارای نیرو و توان برتر از افراد بشر هستند، سوگند می خورند.

با در نظر گرفتن بحث بالا، نخست این پرسش بهوجود می آید که چرا اصولاً «الله» باید سوگند بخورد. اللّهی که به گفته محتویّات کتاب قر آن نه تنها به آنچه که روی زمین و آسمانها می گذرد، بلکه به آنچه که در فراسوی

| ۳ | ٣ | ۵ |
|---|---|---|
|---|---|---|

«الله» خللی وارد نیاید و ازاینرو نامها و فروزههای «الله» بهجای یکصد، بهنودونه پایان پذیرفته است.

اگر این تئوری درست باشد، میتوان گفت، یکی از فروزههای «الله» ناراحتی روانی «لخت بینی» می باشد که در زبانهای انگلیسی و فرانسه Inspectionism و یا Voyeurism نامیده می شود. زیرا چگونه میتوان پندار کرد که در دنیای بی نزاکت خاکی ما نگاه کردن به شرمگاه دیگران گناه شمرده شود، ولی در روز قیامت، کاترلیونها نفر از افراد بشر در دادگاه داوری مقدس «الله» در حالت لخت مادرزاد حضور یا بند. وانگهی، روز قیامت که تنها به مردان ویژگی ندارد، به یقین زنان هم در این روز باید حساب پس دهند. حال چگونه در روز قیامت کاترلیونها مرد و زن با بدنهای لخت در صحرای محشر گرد می آیند و این کار به قُدس جبروت «الله» خللی وارد نمی آورد، چیستانی است که شاید پاسخش رضایت روانی «الله» از «لخت بینی» بندگانش باشد که در روز محشر با مشاهده بدن لخت بندگان خود، انحراف «لخت بینی»اش را آرام می سازد.

به هو جهت ایستادن زنان و مردان در برابر «الله» مدّت چند سال به درازا می کشد، زیرا «الله» برای داوری کردن اعمال و رفتار بندگانش شتابی ندارد. خورشید به اندازه ای به افراد مردم نزدیک می شود که نور آن چشمها را نابینا و حرارت آن مغزها را پریشان و دیوانه می کند. جمجمه های افراد بی ایمان مانند کاسه ای که روی حرارت آتش قرار گرفته باشد، می جوشد و چهره های آنها سیاه می شود. شدّت گرسنگی و تشنگی مردم را از پای درمی آورد و افزونی ازد حام سبب می شود که آنها در عرق خود خیس شوند و از تنگی نفس به حالت خفگی بیفتند. در برابر آنها «دوزخ» مانند یک جانور وحشتاکی که روی چهاریای کوهمانندش استوار است، بوسیله میلیون ها فرشته و هزارها زنجیر، پیش آورده می شود و هنگامی که کافران به دوزخ سرنگون می شوند و صدای فریاد گوشخراشی مانند عربده خوها از آتش دیگ جوشان می شنوند و اللــه اكبر

دوزخ از خشم کافران در حال قطعه قطعه شدن قرار می گیرد... (آیههای ۷ و ۸ سوره ملک.)

در بین آرواره باز دوزخ، پل وحشتناک «صراط» دیده می شود. پل «صراط» از یک تار مو باریک تر و از لبهٔ شمشیر برنده تیز تر است. تمام افراد مردم باید از آن پل گذر کنند. افراد با ایمان و نیکوکار از پل «صراط» به آسانی و راحتی عبور و وارد بهشت میشوند و افراد کافر و بدکار به دوزخ سرنگون می گردند. در ابتدای پل «صراط» » جبرئیل فرشته ایستاده و ترازوی بسیار بزرگی در دست دارد که اعمال خوب و بد تمام افراد مردم را وزن می کند. هر کسی که اعمال و رفتارش بی ارزش و کموزن باشد، در میان آتش گدازنده به ژرف دوزخ سرنگون و آنکه اعمال خوب و سنگین انجام داده باشد، رستگار خواهد شد (آیه های ۲ تا ۱۰ سوره قارعه).

. در این هنگام، لحظهٔ داوری فرامیرسد، ولی زمان داوری به سرعت پایان می پذیرد. زمان داوری به اندازه فاصله بین دو پستان شتر شیردهنده است. فرشته های دربردارنده نامه های اعمال مردم پیش می آیند. این نامه ها که شرح اعمال و رفتار نیک مردم است، در ترازوی جبرتیل وزن می شود. نامه اعمال افراد بی ایمان و بدکار سنگین تر از نامه رفتار خوب آنها می باشد. پس از وزن مامه اعمال مردم، اگر نامه به دست چپ آنها داده شود، جایشان در دوزخ و افراد دوزخی فریاد برمی آورند: «ای کاش، نامه اعمال ما هیچگاه به دستمان افراد دوزخی فریاد برمی آورند: «ای کاش، نامه اعمال ما هیچگاه به دستمان داده نمی شد و ما از نتیجه رفتارمان آگاه نمی شدیم.» آیه های مال ما هیچگاه به دستمان زنجیرش کشید تا باز او را در دوزخ افکنید و با زنجیری که درازایش هفتاد ذرع است به آتش در اندازید.»

مشکات المصابح از قول بخاری و مسلم حدیثی در باره بهشت و دوزخ

<sup>33</sup> sale, Prel. Disc., p. 89 (1st ed.).

\*\*V

ذکر کرده که بسیار جالب بررسی میباشد. کتاب یادشده مینویسد، «ابوهریره» روایت کرده که محمد گفته است: «بهشت و دوزخ روزی با یکدیگر به بحث نشستند. بدین شرح که دوزخ به بهشت اظهار داشت، <من پذیرای افراد مهم و بزرگی هستم که زندگی خود را با کبر و غرور گذرانیدهاند.» بهشت گفت، حمن نمیدانم چرا تنها افراد ناتوان، بی تجربه و فرونهاد وارد من میشوند» هنگامی که (الله) از موضوع بحث بهشت و دوزخ بندههایی را که رحمتم را شامل حالشان کنم به سوی تو میفرستم.» سپس (الله) به دوزخ رو گفت، حتو نشانه رحمت و شفقت من هستی و من بندههایی را که رحمتم را شامل حالشان کنم به سوی تو میفرستم.» سپس سرانجام پر خواهید شد.»<sup>۳</sup> دوزخ هنگامی پر خواهد شد که (الله) به آنجا بر الله) به دوزخ رو گفت، حتو نشانه کیفر من هستی و من مین گانی را که بخواهم مجازات کنم، به سوی تو گسیل میدارم.» هر دوی شما بر ندگانی را که بخواهم مجازات کنم، به سوی تو گسیل میدارم.» هر دوی شما کام بگذارد. در این زمان دوزخ می گوید: «بس است، بس است، بس است. و باید توجه داشت که (الله) در باره بندگانش مرتکب اشتباه نخواهد شد.»<sup>۳</sup>

«ابوهریره» نیز روایت می کند که محمد گفته است: «هنگامی که (الله) بهشت را آفرید، بهجبرئیل فرمان داد، بهداخل بهشت برود و آنرا بازرسی کند. جبرئیل به بهشت رفت و آنچه را که (الله) برای ساکنان بهشت آفریده، مورد بررسی قرار داد و سپس نزد (الله) رفت و گفت، <یا الله، بهجبروت تو سوگند میخورم، کسی نیست که از چنین بهشتی آگاه شود و برای ورود به آن تعایل نداشته باشد.> سپس، (الله) شرایط داخل بهشت را نامطبوع ساخت و بهجبرئیل فرمان داد، وارد بهشت شود و آنرا بررسی نماید. جبرئیل فرمان (الله) زا اجرا کرد و اظهار داشت، <یا الله، بهجبروت تو سوگند میخورم، هر کسی که از شرایط بهشت آگاه شود، میل ورود به آنرا نخواهد داشت.>

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Mishkat Al-Masabih, p. 1217.
<sup>35</sup> Ibid.

الله اكبر

آنرا بررسی کند. جبرئیل فرمان (الله) را اجرا کرد و اظهار داشت، < یا الله، نیست کسی که از شرایط بهشت آگاه باشد و برای ورود به آن سر و دست نشکند.>»`` (این حدیث بوسیله ترمذی، ابوداود و نسائی مورد تأیید قرار گرفته است.)

بازنمود نويسنده تئوری «دوزخ» را در واقع میتوان داغ شرمی بر پیکر قر آن بهشمار آورد. زیرا در هیچیک از آیههای قرآن هیچ دستور و با اصلی نمیتوان یافت که حاکی از رفتن فرد مسلمان به«دوزخ» باشد. اهنگامی که انسانی مسلمان میشود، از آتش «دوزخ» مصونیت پیدا می کند. انسان تنبها باید بهمحمد ایمان بیاورد و مسلمان بشود تا در بهشت بروی او گشوده شود. از مفاد و درونما به کتاب قرآن چنين برمي آيد كه فرد مسلمان و محمد پرست، مرتكب هر گونه كردار و رفنار غیر اخلاقی و غیر قانونی نیز که بشود، اگر ا یمان خود را نسبت بهمحمد و اسلام نگیداری کند، از آتش «دوزخ» مصون و جایش در بیشت خواهد بود. «دوزخ» و آنهمه نهشهای شکنجهزا و زجر آور آن تنها برای افراد بی ایمان و محمد نا پرست بهوجود آمده است. در فرهنگ اسلام و قرآن، مسلمان بودن و محمد پرستیدن هممفهوم بوده و وجود ایمان اسلامی و محمد پرستی، دست انسان را برای ارتکاب هر جرم و جنایتی بازمی گذارد و او را از مجازات در برا بر الغزشهای اعمال و کردارش مصون می سازد. «دوزخ» و آتش آن برای غیر مسلمانان و محمد نا پرستان بهوجود آمده و هر انسان غیر مسلمان و محمد نا پرستی بدون چونوچرا تا ابد به گونه مداوم به آتش «دوزخ» سوخته خواهد شد.

البتّه باید توجّه داشت که مفسّران و حدیثنویسان در باره مجازات مسلمانان در آتش «دوزخ» اختلاف عقیده دارند. گروهی معتقدند، آنهائی که اسلام اختیار میکنند، تنها اگر مرتکب گناهان بزرگ شوند به«دوزخ» خواهند رفت، ولی بر پایه مدلول آیه ٤ سوره نساء، برای همیشه در «دوزخ»

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ibid., pp. 1217-1218.



دوزخ الله

نخواهند ماند. زیرا مدلول این آیه می گوید: «هر کسی که کوچکترین عمل نیکی انجام دهد، پاداش دوبرا بر دریافت خواهد کرد.» بعضی از مفشران عقیده دارند که اگر مسلمانان مرتکب گناهان بزرگ شوند، تنها از نزدیک آتش خواهند گذشت و برخی نیز باور دارند که مسلمانان گناهکار برای مدّتی در آتش «دوزخ» بسر خواهند برد، ولی آتش «دوزخ» برایشان سرد و قابل تحمّل خواهد شد. به هرروی، آنچه که مسلم است، کتاب قرآن در هیچ موردی آشکارا نگفته است که مسلمانان به آتش «دوزخ» خواهند سوخت و این آتشگاه ویژه آنهائی است که به پیامبری محمد و دین او یعنی اسلام ایمان نیاوردهاند.

هرگاه متون و درونمایه اینهمه آیههانی که در باره آتشگاه «الله» و آنهمه اعمال ورفتار ستمگرانه، وحشیانه و خارج از پنداری که او در «دوزخ» بسر بندگان بینوا و بیچارهاش میآورد، بررسی گردد، ناچار نکتههای زیر توجّه انسان را بهخود جلب میکند:

۱- بیشتر این آیهها بهافراد گوشزد میکنند که اینهمه شکنجهها و عذابهای بالای پندار که حتّی سخت ترین تودههای آهن و فولاد را نیز بهمایع گداخته و سوزش آورتبدیل میکند، در باره آنهائی به کار می رود که به پیامبر «الله» ایمان نمی آورند و به فرمانبرداری از او تسلیم نمی شوند.

آیدهای ۳۲ و ۸۱ سوره توبه آشکارا می گویند، آنهائی که زر و سیمهای خود را پنهان می کنند و در راه «الله» هزینه نمی نمایند و افرادی که در خانه می مانند، برای پیامبر جنگ نمی کنند و پولهای خود را در راه هدفهای پیامبر و «الله» هزینه نمی نمایند، جایشان در آتش «دوزخ» است. مدلول این آیدها همه نشان می دهند که افراد مردم باید پول و جان خود را در راه جاه طلبی های محمد به کار برند تا از آتش «دوزخ» برکنار بمانند، در غیر اینصورت جایگاه بدون چون وچرای آنها آتش سرکش و استخوان آب کن «دوزخ» خواهد بود. به عبارت دیگر، محمد انسانی است، دیوانه قدرت و حکومت و برای تکیه زدن به عبارت دیگر، اینهمه لافها و تهدیدهای وحشتناک را به مغز تازیهای اللبه اكبر

عربستان فرو می کند تا آنها را بهفرمانبرداری از خود وادار نماید. در تمام ۲۸۵ آیهای که در باره «دوزخ» و فروزههای آن سخن رانده شده وتأکید شده است که «دوزخ» استخوانهای انسان را به گردی آتشزا و گوشت و پوست بدنش را بهنهر مذابی از بریان گند آور تبدیل می کند، هیچ سخنی از افرادی که بهاصول و ارزشهای اخلاقی، حقوقی و قانونی پشت می کنند، بهمیان نیامده است. در هیچیک از این آیدها نمیخوانیم که یکی از این شکنجهها بر سر آنهائی می آید که مرتکب جرائم عادی شوند و برای مثال، دست بهارتکاب دردی، آدم کشی و یا خیانت در امانت بزنند. ابرای محمد و کتاب قر آن مهم نیست که آیا انسانی از اصول و موازین اخلاقی و ارزشهای انسانی و سلوک نیکو بهرمند است یا نه! تنها مهم آنست که انسان از «الله» و محمد بن عبدالله، پیامبر او که مفہومشان در قرآن با یکدیگر ترکیب و یکی شده پیروی و فرمانبرداری کند تا نه تنبها از عذابها و شکنجههای فرشتههای آتش و با کارگزاران «الله» در «دوزخ» برکنار بماند، بلکه در بهشت نیز روی تختهائی تکیه زند که از زیر آن نهرهای آب جاری بوده، دختران باکرهای که دست هیچ جنّ و یا انسانی به آنها نرسیده، از آنها بذیرائی کنند و بسرانی که جوانی آنها جاودان است، برای آنها شراب زنجبیل ساقی گری کنند.

در کورههای آدمسوزی «آدولف هیتلر،» رهبر آلمان نازی در جنگ دوّم جهانی، هنگامی که قربانیان کورههای آدمسوزی خاکستر و از زندگی حذف می شدند، آدم کشان نازی از سرشان دست بر می داشتند و دیگر با آنها کاری نداشتند، ولی در «دوزخ» بی انتهای «الله،» پس از اینکه انسانها به پودر آتشزا تبدیل می شوند، «الله» دوباره آنها را زنده می کند و از نو به عذا بشان می کشاند. به نظر می رسد که یکی از فلسفه های خونخواهی و جنایت پیشگی «الله» آنست که بندگانش در ایمان به پیامبرانی که او پیش ازمحمد فرستاده باقی مانده و حاضر نیستند از ایمان به پیامبرانی که او پیش ازمحمد فرستاده محمد، پیامبر جدید او پیروی و فرمانبرداری کنند.

اینچنین گوشت و یوست و اعصاب و استخوانهای خود را در معرض شکنجههای «الله» قرار دهند، در نبهاد گناهکار نیستند، بلکه بر پایه مدلول آیه ۱۲۳ سوره نساء، آیه ۳۳ سوره رعد، آیههای ۲۳ و ۳۱ سوره زمر، آیه ۸ سوره فاطر، آیه ۱۸٦ سوره اعراف و آیه ۳۱ مدثّر، «الله» خود آنها را یه گونه دانسته و عمدی گمراه کرده و بر دلهایشان پرده افکنده و گوشهایشان را ناشنوا نموده تا سخنان پیامبر را نشنوند و در نتیجه «الله» بتواند آنها را بهاین روز سیاه بنشاند. در واقع این بندههای بیچاره در انجام اعمالی که اکنون بهخاطر آنها عذاب و شکنجه میشوند، خود مقصر نیستند و مسئولیت اخلاقی، حقوقی و قانونی برایشان این سرنوشت را بهوجود نیاورده، بلکه این «الله» است که نخست بعضی از بندههایش را گمراه و سپس آنها را وادار بهانجام چنین اعمال و رفتاری می کند و آنگاه آنها را در نتیجه اعمال یادشده اینسان شکنجه و عذاب میدهد تا دوزخش را از جنّ و انسان بر کند. گویا اگر «الله» بعضی از بندگانش را گمراه نکند و جنین سرنوشت دردناکی برایشان مقرّر ننماید. دوزخش خالی و فرشتههای آتش بیکار میمانند. ازاینرو «الله» باید چنین سرنوشت دردنای و عذاب و شکنجه آوری را برای بغضی بندگان بیچارهاش تعیین کند تا دستگاه جبروتیاش پیوسته در چرخش باشد. بهراستی که چه عدالتيإ

۳ در آیدهانی که در این جُستار شرح داده شد، محمد شأن اللّهی را که برایش نودونه فروزه قایل شده و باید نماد نیک اندیشی بوده و دارای ارزشهانی بالاتر از آفریدههایش باشد، به نجن پستی و خواری می کشاند او را موجود ستم پیشه و شکنجه گری شناختگری می کند که نشنهٔ خون و گرسنه نابود کردن بندههای خود و مشاهدهٔ زجر و عذاب آنها می باشد. «الله» دوزخدار، موجود پست اندیشه، فرونهاد، بدزبان و بی فرهنگی است که در ژرف «دوزخ» بی ته از درخت زقوم برای بندههایش چرک و جراحت و کثافت مقدر می کند.

فصل هفدهم

## سو گندها، لعن ها و نفرین های «الله»

افراد عادی مذهب را واقعی، خردمندان آنرا خرافی و فرمانروایان آنرا مفید میدانند. سنکا

در کتاب قرآن، «الله» در سیودو سوره و هشتادویک آیه سوگند میخورد. گذشته از آن بیست ودو سوره قرآن با سوگند «الله» آغاز میشود. مفهوم هفتادوچهار آیه از هشتادویک آیهٔ یادشده کتاب قرآن، همه به سوگندهای «الله» ویژگی داده شده و بخشی از هفت آیه دیگر نیز مربوط به سوگندهای «الله» می باشد. نکته جالب در باره سوگندهای «الله» در کتب قرآن آنست که بجز در یک مورد تمام سوگندهای «الله» در سورههای مکّی، یعنی در زمانی که محمد هنوز به قدرت پیامبرشاهی تکیه نزده و برای استوار کردن پایه های قدرتش به پند و اندرز و موعظه مردم مشغول بوده، نازل شده است. در برخی از این آیه ها نیز «الله» به لعن و نفرین کردن بندگانش دست میزند. پیش از اینکه وارد بحث سوگندهای «الله» بشویم، بی مناسبت نیست، نخست بدانیم اینکه وارد بحث سوگندهای «الله» بشویم، بی مناسبت نیست، نخست بدانیم

252

اللسه اكبر

٣íi

مانند پشم شانهزده متلاشی میشوند؛ افراد بشر مانند حشرات سرگردان و ملخ براکنده می گردند. آیههای ۱ تا ۱۶ سوره تکویر می گوید: «هنگامی که خورشید از درخشیدن بازمی ایستد؛ هنگامی که ستارگان آسمان فرومی ریزند؛ هنگامی که کوهها در فضا نابود می شوند؛ هنگامی که شتران شیرده به حال خود رها می شوند؛ هنگامی که حیوانات وحشی گرد یکدیگر جمع می شوند؛ هنگامی که دریاها به چوش می آیند و طغیان می کنند و بیرون می ریزند؛ هنگامی که نفوس گوناگون با یکدیگر درمی آمیزند؛ هنگامی که از دختران هنگامی که نامه اعمال مردم گشوده می شود؛ هنگامی که آنها کشته شدند؛ و هنگامی که نامه اعمال مردم گشوده می شود؛ هنگامی که آنها کشته شدند؛ و می شود؛ هنگامی که آتش دوزخ گدازنده و برافروخته می گردد؛ هنگامی که بهشت نزدیک آورده می شود؛ در این هنگام هر روانی خواهد دانست که چه کرده است.

بدیمهی است که نخست دستگاه آفرینش نابود میشود و حتّی فرشته مرگ (عزرائیل) جان تهی میکند و سپس در حالیکه سکوت همه جهان را فرامی گیرد و «الله» تنها موجودی خواهد بود که زنده میماند؛ باران زندگیساز و بارآوری آغاز میشود و تا چهل سال به باریدن ادامه میدهد. باران یادشده سبب میشود که زمین آماده حاصلخیزی و باردهی شود و بقایای مردگان مانند گیاهان تازه روئیده، دوباره جان می گیرند، سپس از پرستشگاه اورشلیم، آخرین شیپور نواخته میشود و تمام مخلوقات روی زمین ازقبیل جانوران و پرندگان بیدار و به پا می خیزند و همه مردان و زنان در برا بر «الله»

بازنمود نویسنده شاید دلیل اینکه محمد نامها و فروزههای «الله» را نودونه بهشماره آورده، آن باشد که نامهای «الله» در اصل یکصد بوده، ولی محمد یکی از آنها را که در خور شایستگی «الله» نمی دیده حذف کرده است تا به حیثیّت و ارزش وجودی سوگندها؛ لعن ها و نفرین های الله ۳۱۵ م

آسمانها و زمین نیز می گذرد، آگاه است و از اینرو احکام و دستوراتش باید پیوسته کامل، منطقی و کمال مطلوب باشد، چه لزومی به سوگند خوردن دارد. ولی با کمال شگفتی می بینیم که «الله» برخلاف عظمت و قدرت بالای پنداری که برایش فرض شده است، به موجوداتی که بسیار پست تر از انسان هستند، سوگند می خورد و موضوع سوگندهای او نیز آنچنان غیر منطقی، بیمورد و نابخردانه است که شگفت هر انسانی را بر می انگیزد. برای مثال «الله» در قرآن به اسبانی که نفسشان به شماره افتاده، به کشی های روی آب، به انجیر و زیتون و به قلم و کتاب سوگند می خورد. و نکته جالب آنجاست که در بعضی از این آیه ها، «الله» در زمان سوگند خوردن، تنها به یک شخص و یا یک چیز ویژه اکتفا نمی کند، بلکه پشت سرهم به چندین مورد سوگند یاد می کند.

**سوگئیــــــــدهای «الله»** برخی از آیههای قرآن که محتوی سوگندهای «الله» هستند، بهشرح زیر می باشند:

سوگند به بادهای عالم، سوگند به ابرها که بار سنگین باران را به امر «الله» بر دوش می گیرند. سوگند به کشتی ها که روی آب روان می شوند، سوگند به آسمان که کشته و نابود خواهد شد، هر کسی که به قرآن دروغ ببندد (آیه های ۱ تا ۱۱ سوره ذاریات).

در آیههای بالا «الله» سوگند میخورد، هر کسی که به قرآن دروغ ببندد کشته و نابود خواهد شد. در برابر مدلول این آیه باید به محمد گفت، اگر کسی که به پاره ای یاوه گوییهای خیالی و نابخردانه دروغ ببندد، مجازاتش مرگ و نابودی خواهد بود، پس شخص بی آزرمی که برای تأمین منافع شخصیاش یک «الله» دروغین بیافریند و از قول او یک کتاب مسخره به نام قرآن دروغ بگوید، آیا مجازاتش چه خواهد بود؟ شاید پاسخ این پرسش مدلول آیه ۷ سوره جائیه باشد که می گوید: وَیَلْ لِکُلْ أَفَالُهِ آَیْیَدٍ. یعنی «وای به حال گناهکار بسیار دروغگو و زشتکار.» اللسه اكبر

سوگند به کوه سینا، سوگند به قرآن مسطور، سوگند به بیت المعمور (کعبه)، سوگند به طاق بلند، سوگند به دریای فروزان آتش که البتّه عذاب «الله» بر کافران واقع خواهد شد و هیچکس دافع آن نخواهد بود (آیه های ۱ تا ۹ سوره طور). سوگند به شهر مکّه و سوگند به پدر (آدمیان) که ما نوع انسان را به حقیقت در رنج و مشقّت آفریدیم (آیه های ۱ تا ۵ سوره بلد). سوگند به انجیر و زیتون، سوگند به کوه سینا و سوگند به مکّه که ما انسان را به نکوترین وجه ممکن بیافریدیم (آیه های ۱ تا ۵ سوره التّین). سوگند به اسبانی که نفستان به شماره افتاده که انسان نسبت به پروردگارش سوگند به اسبانی که نفستان به شماره افتاده که انسان نسبت به پروردگارش

بازنمود نویسنده در جُستار بالا توضیح دادیم که سوگند در اصل دلالت بر کمبود شخصیت و ارزشهای اخلاقی انسان سوگندخورنده می کند و ازاینرو سرشت سوگند ایجاب می کند که شخص سوگندخورنده برای پرکردن کمبود گفتار و کردارش به مقامی بالاتر از خود سوگند بخورد. ولی، با کمال شگفتی می بینیم که «الله» به اسبانی که نفستان به شماره افتاده، به کوه، به باد، به قلم و از همه خنده آورتر به آدم ا بوالبشر سوگند می خورد. در اینجا پند پرسش و یا فرض پیش می آید که ناچار باید مورد بررسی قرار بگیرد:

یکی اینکه آیا این «الله» کامل و بدون عیب و نقص که تمام جهان هستی در اختیارش بوده و هیچ برگی از درخت بدون اراده و خواست او بهزمین نمیافتد، چه لزومی به سوگند خوردن دارد؟ مگر «الله» از درستی و کمال خود نامطمئن بوده و یا قصد فریب بندگانش را داشته که مانند افراد مشکوک، بی ارزش و نادرست، اینسان به سوگند خوردن مبادرت کرده است؟ پرسش دوم آنست که اگر شخصی دارای اسبی باشد و در هنگام گفتگو

با دوستی بهاسبش سوگند بخورد، آیا آن دوست بهوی نخواهد خُندید و

سوگندها، لعنها و نفرینهای الله ۳٤۷

نخواهد گفت که بدون تردید عقل خانه مغز او را تهی کرده است؟ پس چگونه میتوان از اللّهی که نودونه نام به او ویژگی داده شده، انتظار داشت به اسبانی که به نفس افتاده اند، سوگند بخورد ؟ آیا این در خور شأن و شایستگی «الله» قادر متعال است که به کوه، یعنی به مشتی خاک سوگند بخورد ؟ وانگهی مگر نه آنست که «الله» آدم ا بوالبشر را به سبب نافرمانی از اجرای دستورش مجازات و او را از بهشت اخراج کرد، پس چرا به نام چنین موجود گناه کار، طردشده و پلشتی سوگند می خورد ؟

اگر یکی از پرسشهای یادشده بالا از فقها و دانشمندان اسلامی مطرح شود، بدون تردید پاسخ خواهند داد، در کلام و آیههای «الله» اسرار و رموز و معانی ویژهای نهفته شده است که افراد انسان توانائی درک آنها را ندارند و باید با نیروی ایمان و بدون شک و تردید و پرشس آنها را پذیرا شوند. در برابر این سفسطهٔ عوامفریپانه باید به این افراد پاسخ داد، آیا این «الله» خودساخته پیامبر دروغین شما که بر تمام علوم آشکار و نهان جهان آگاهی دارد، توانائی آنرا نداشته است که آیهها و احکام قرآن را به کیفیّتی برای افراد بشر به کلام درآورد که آنقدر بغرنج، پیچیده و مرموز نباشند تا افراد بشر به آسانی بتوانند آنها را فهم و درک نمایند. مگر نه اینست که «الله» این آیمها را برای افراد بشر نازل کرده، پس چرا سازمان لغوی آنها را آنچنان گزینش ننموده است که برای همگان قابل درک و فهم باشد. وانگهی، هرگاه فرض کنیم که «الله» بهراستی، درونمایه آیههای قر آن را آنچنان سازمان داده که برای بندگانش قابل درک نیست، پس چرا خود محمد که کلام «الله» را به گونه مستقیم از جبرئیل شنیده است، آنها را به کیفیتی در قرآن وارد نکرده است که برای همگان قابل فهم باشد. آیا پیامبری که در آسمان هفتم آنقدر با گستاخی با «الله» چانه زده است تا نماز پیروانش از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه کاهش داده شود، نمی توانسته است از «الله» درخواست کند، آیههای قر آن را به کیفیّتی نازل کند که برای مسلمانان قابل درک و هضم باشد؟ مگر «الله» در آیههای ۱ تا ۲ سوره نجم، بهستاره سوگند نمیخورد که جبرئیل فرشته

اللبه اكبر

به محمد علم آموخته است؟ پس چرا محمد از علمی که نمی خورد جبرئیل به وی آموزش داده، بهره نگرفته و مفاهیم آیه های نازل شده از سوی «الله» را به گونه ای وارد کتاب قرآن نکرده که برای پیروانش قابل درک و فهم باشد ؟ به نظر نویسنده این کتاب شاید پاسخ اینه مه چراها در شکم مدلول آیه ۹ سوره جن نهفته باشد. این آیه می گوید: وَأَنَّا كُنَا نَقْعُدُمِنْهَا مَقَنْعِدَ لِلسَّمَعْ فَصَن یَسَتَمِعِ آلآن یَعِدَلَهُ مِشْها بَارَصَدَاً! «و ما برای شنیدن سخنان آسمانی و اسرار وحی در کمین می نشستیم، ولی اکنون هر کسی بخواهد این کار را بکند، هدف شها بهای ثاقب قرار خواهد گرفت.»

در این آیه جنّها سخن می گویند و ضمیر «ما» به«جنّها» برمی گردد. جنَّها می گویند، آنها برای شنیدن سخنان و اسرار آسمانی در گوشه و کنار آبسمان خود را پنهان می کردند، ولی اکنون اگر کسی بخواهد این کار را انجام دهد، شها بهای ثاقب او را هدف قرار داده و نابودشان خواهند کرد. حال احتمال دارد، پیش از زمانی که این اقدام اصلاحی در آسمان انجام بگیرد و بهشها بهای ثاقب فرمان داده شود که جنّهای فضول و جاسوسی را که در گوشه و کنار آسمان استراق سمع می کردند، هدف قرار دهند، بعضی از آنها موفّق شدهاند از دست تیراندازان به آسمان گریخته، در مغز «الله» خانه کرده و او را «مجنون» سازند. بدیمی است به گونهای که میدانیم، «مجنون» معنی «جنَّزده» ویا «دیوانه» میدهد. ابه هرروی، این «الله» بینوا و ابیچارهای که نتوانسته است ازشر آفریدههایش مصون بماند و جزّزده و یا «مجنون» شده، در حال جنون و دیوانگی مبادرت به خوردن سوگندهای یادشده نموده است. شاید هم پس از صدور فرمان انقلابی و اصلاحی از سوی مقامات آسمان برای هدف قرار دادن جنَّهای فضول و جاسوس، بعضی از آنها از زیر شلیک شهابهای ثاقب جان سالم بدر برده و با ورود به آسمان و وارد شدن در رگ و ریشه «الله» او را «مجنون» و «دیوانه» کرده و سبب شدهاند، «الله» در حال جنون و جنَّزدگی و دیوانگی با خوردن سوگندهای یادشده بالا، خود را با شرم سوگندها، لعن ها و نفرين هاي الله 👔 🖌

و رسوائی نادانی و جنون، آلوده کرده و در خلیش شرم و رسوائی سرنگون شود. فرض و یا پرسش سوّم، بازتاب خردمندانه و منطقی هر انسانی از این هرزه گوئیهائی است که سوداگران دینی آنها را بهعنوان گفتارها و نوشتارهای مقدَّس به خورد توده های مردم افسون شده می دهند. اهر انسان با خرد و درایتی که این مطالب پوچ و بیمعنی را مورد بررسی قرار دهد، ناگزیر به این نتیجه میرسد که نه تنبها یک مقام متافیزیکی که بر جهان هستی کنترل و فرمانروائی دارد، بلکه هر فردی که از کمترین درجه هوش و خرد بهرممند باشد، چنین سخنان بیهودهای بهنام سوگند بر زبان نخواهد آورد و ازا بنرو، برا یش تردیدی باقی نخواهد ماند که محمد بهراستی یک شبه پیامبر دروغین و انسان ترفندباز و حیله گری بیش نبوده است. هنگامی که این اندیشه با زیر بنای داوری استوان بهوجود مي آيد، اين حقيقت را نيز بهدنبال خواهد آورد كه محمد بن عبدالله نه تشها یک انسان دغلکار بوده، بلکه در این رشته دارای درجه قهرمانی نیز بوده است، زیرا چگونه می توان یندارکرد که انسان با ایجاد و آفرینش یک «الله» و یا خدای دروغین بهفریب دادن و افسون کردن درایت و خرد افراد انسان بپردازد و از قول «الله» دروغین خودساختهاش آنهمه سوگندهای پوچ و بیمعنی بخورد و بهمنظور سودهای شخصی و توانمند کردن با بههای قدرتش، شأن و ارزش «الله» را در حدّ یک موجود پریشان مغز و دیوانه پائین آورد.

در فرهنگ عامیانه زبان فارسی ما که از نظر گسترش ادبی، یکی از توانمندترین زبانهای دنیاست، گفتهای وجود دارد که شخصی بهدیگری میگوید: «یک دفعه گفتی سخنت را باور کردم، دو دفعه گفتی به آن شک کردم، ولی هنگامی که سوگند خوردی از پذیرفتن آن منصرف شدم.» این گفته نغز و زرینی را که از فرهنگ درخشان ابرانی سرچشمه میگیرد، باید در برابر آداب و رسوم تازیهایی قرار داد که «الله» خودساخته پیامبر دروغین آنها، به اسب، کوه، ماه، ستاره، شب، روز، انجیر و زیتون سوگند می خورد. الله اكبر

لعنها و نفرین های «الله» یکی دیگر از شاهکارهای برجسته «الله»» صفت بداندیشی وبدخواهی او در نفرین کردن به بندگانش می باشد. در برخی از آیههای کتاب قرآن، «الله» با کمال خواری و زاری به بندههایش «لعن و نفرین» و برایشان بدخواهی آرزو می کند. در جُستار بالا گفتیم که «سوگند» در اصل، دلیل کمبود ارزشهای اخلاقی ، تردید در رفتار و کردار سوگندخورنده و ناتوانی و زبونی شخصیت و ازرشهای انسانی او می باشد که سوگندخورنده با ادای سوگند، کوشش می کند، کمبودهای یادشده را پر کند. ولی فلسفه روانی «لعن و نفرین» تاست که شخصی در برا بر دیگری خود را ناتوان و فروتر می بیند و چون قدرت مدر ایری با او را ندارد و قادر نیست در برا بر او ایستادگی کرده و یا عملی بر ضد وی انجام دهد؛ از اینرو به مقامات متافیزیکی پناه جسته و بوسیله «لعن و ترد.

برخی از لعن و نفرین،های «الله» به بندگانش بهشرح زیر است: «چون قوم اسرائیل پیمانشان را شکستند، آنها را لعنت کردیم...» (آیه ۱۳ سوره مایده.)

«اینها گروهی هستند که (الله) لعنتشان کرد.» (آیه ۵۲ سوره نساء.) «و لعنت من بر تو تا روز قیامت.» (آیه۸۷ سوره جنّ.) «شکسته باد دستهای ابولهب...» (آیه اوّل سوره لهب.)

براستی که چه چیستانهای مرموز و در همان حال سرگرم کننده ای در کتاب قرآن آسمانی وجود دارد . اللّمی که برپایه آیه ۹ سوره انفال، یکهزار فرشته از آسمان به یاری محمد پیامبرش فرستاد تا دشمنانش را در جنگ بدر شکست دهند و دارای آنچنان قدرتی است که بنا به نوشته «محمد البرکاوی» یکی از نویسندگان شهیر اسلامی می تواند در یک چشم بهمزدن دنیا را نابود کند و آنرا از نو بیافریند، معلوم نیست چرا مانند یک زن سالخورده، ناتوان و لگد خورده که

۳۵۰