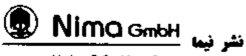
#### PDF VERSION BY WWW.MYOWNFLAG.ORG





- 🗷 بازشناسی قرآن
- دکتر مسعود انصاری (روشنگر)
- شمارة برگ فهرست نامه كتابخانة كنگوة ايالات متحدة امريكاي شمالي ۶۹۸۶۱-۸۱
  - شمارة ثبت در كتابخانة كنگرة 732-871
    - 🛢 چاپ اول تا پنجم نشر پارس
      - چاپ ئىشم ۱۳۷۸
        - ■نشرنيما



Verlog & Buchhandung Lindenallee 75 45127 €ssen Germany

Tel.: 0049-201-20 868 fax: 0049-201-20 869

## فهرست مطالب

| صفحه | •                                           | عنوان                  |
|------|---------------------------------------------|------------------------|
| ٧    | ئں گفتار چاپ چہارم                          | پيٺ                    |
| **   | ئى گفتار                                    | پیڈ                    |
| **   | ل ـ نگاهی به زندگی محمد و تاریخچهٔ اسلام    | <mark>نم</mark> يل اوا |
| ٧١   | م ـ آیا محمد سواد خواندن و نوشتن داشته است؟ | <u>ف</u> صل دو         |
| 11   | رم ـ محمد و فرضية نبوت                      | فصل سو                 |
| 111  | بهارم ـ مبانی قرآن                          | نصل چ                  |
| 100  | جم ۔ تئوریہای مہم قرآن                      |                        |
| 141  | شم ـ سوره های مکنی و مدنی قرآن              | فعيل شن                |
| 4.1  | ته ـ تضادهای قرآن                           |                        |
| 404  | شتم ـ ترجمه ها و تفسيرهای قرآن              | نصل ها                 |
| 444  | سم ـ زن در قرآن و اسلام                     |                        |
| ***  | مم ـ جن در قرآن                             | _                      |
| 710  | زدهم ـ فلاسقه بزرگ اسلام و فلسغه های آنها   | _                      |
| 701  | إزدهم ـ شخصيت محمد                          | _                      |
| 474  | رست مآخذ و منابع فارسی                      | -                      |
| 717  | رست مآخذ و منابع ز بانهای خارجی             |                        |
| 444  | رست راهنما                                  |                        |

# پیش گفتار چاپ چهارم

چاپ اول این کتاب در سال ۱۳۹۴ خورشیدی انتشار یافت و آنچنان مورد استقبال هم میهنان عزیز قرار گرفت که نویسندهٔ کتاب فرصت نیافت حتی اشتباهات چاپی آن را در چاپهای دوم و سوم که هر یک با تیراژی چندین برابر چاپهای پیشین به انتشار رسید، تصحیح کند. اکنون چاپ چهارم این کتاب با تجدید نظر کامل و تصحیح اشتباهات چاپی چاپهای پیشین، به حقیقت جو یان و دوستداران ادب و فرهنگ اصیل ایرانی تقدیم می شود. استقبال بی نظیر هم میهنان گرامی از سه چاپ اول این کتاب نشانگر این واقعیت است که ایرانیان اصیل و پاک نهاد از رؤیای سنگین و کاذبی که مدت پانصد سال است، اخوندهای وارداتی شیعه گری بر آنها تحمیل نموده اند، بیدار می شوند.

چاپ اول کتاب بازشناسی قرآن در جرگه های گوناگون ایرانیان و بویژه رسانه های گروهی خارج از کشور بازتابهای مثبت و متفی بسیار گسترده ای داشت. روزنامهٔ کیهان بین المللی، ابتدا با بی نظری کامل و دید پژوهشی و ادبی قابل توجهی، نقد جامعی زیر عنوان «بازشناسی قرآن: حاصل بیست سال مطالعه در خلف اسلام» در صفحهٔ ۱۱ شمارهٔ ۱۱۱ تاریخ پنجشنیه ۳۰ امردادماه سال ۱۳۶۵ خورشیدی خود به چاپ رسانید. پس از انتشار نقد مذکور، مدیریت و صاحب امتیاز روزنامه کیهان بین المللی شخصاً مقاله ای در بارهٔ کتاب مذکور در صفحهٔ ۳ روزنامهٔ شمارهٔ ۱۹۲ تاریخ پنجشنیه ۳ شهریورماه ۱۳۵۵ خورشیدی زیر صفحهٔ ۳ روزنامهٔ شمارهٔ ۱۹۲ تاریخ پنجشنیه ۳ شهریورماه ۱۳۵۵ خورشیدی زیر عنوان «سفارش به همکاران کیهان» به چاپ رسانید و ضمن آن نوشت: «... عنوان «سفارش به همکاران کیهان» به چاپ رسانید و درژیم جمهوری بعضمی از هموطنان عزیز ما از میان روشنه کران غافل می شوند و رژیم جمهوری اسلامی را با موضع ظاهری آن به باد انتقاد می گیرند... نویسندهٔ کتاب بازشناسی

قرآن در معرض این پرتگاه قرار گرفته است و خبرنگار کیهان متأسفانه بدون توجه به روش و معتقدات کیهان به تهیه و چاپ معرفی کتاب بازشناسی قرآن اقدام کرده است.»

از آن پس در شماره های بعدی روزنامهٔ کیهان گفتارهای متعددی زیر عناوین گوناگون و با نامهای مختلف در رد و تکفیر کتاب بازشناسی قرآن به چاپ رسید. در این جریان چند مقالهٔ ژرف و پر مغز هم که همه با نام و امضای محفوظ در تمجید و ستایش از کتاب مذکور نگارش یافته بود، به آدرس صندوق پستی نویسندهٔ کتاب واصل شد که یکی از آنها زیر عنوان «داوری کنید، حق با کیست!» برشتهٔ تحریر درآمده بود و نویسنده را بسیار زیر تأثیر قرار داد. نویسندهٔ مقالات مذکور اشعار داشته بودند، مقالهٔ خود را با امضای محفوظ برای چاپ به دفتر روزنامهٔ کیهان بین المللی فرستاده اند، اما روزنامهٔ مذکور از چاپ آنها خودداری کرده است. سایر روزنامه ها و مجلات خارج از کشور، بویژه روزنامه ها و مجلات چاپ امریکا از قبیل «فوق العاده»؛ «ارمغان بین المللی واشنگن و مجلات چاپ امریکا از قبیل «فوق العاده»؛ «ارمغان بین المللی واشنگن دی.سی.، کوس آنجلس، سانفرانسیسکو، سن خوزه»؛ «پیام امروز» در تمجید و یا رد کتاب مذکور به درج گفتارهایی در نشریه های خود اقدام کردند. بعلاوه صدها رد کتاب مذکور به درج گفتارهایی در نشریه های خود اقدام کردند. بعلاوه صدها نامهٔ دیگر از خوانندگان هم میهن در تحسین و تأیید مطالب کتاب به صندوق نامهٔ دیگر از خوانندگان هم میهن در تحسین و تأیید مطالب کتاب به صندوق پستی نویسنده واصل شد که همهٔ آنها در بایگانی شخصی نویسنده نگهداری می

یکی از افرادی که در داخل ایران کوشش کرده است، کتاب بازشناسی قرآن را تخطشه و محتویات آن را رد کند، آخوندی است به نام مصطفی حسینی طباطبائی. این شخص کتابی در سه جلد زیر عنوان خیانت در گزاوش تاریخ: باسخی به بیست و سه سال، بمنظور رد کتاب بیست و سه سال نوشتهٔ شادر وان علی دشتی برشتهٔ تحریر درآورده است. بدیهی است که نویسندهٔ بازشناسی قرآن، وظیفهٔ خود نمی بیند در این گفتان در باره مطالب این دو کتاب به قضاوت بنشیند، اما بنظر می رسد که اگر شادر وان دشتی زنده می بود و می دید چه مطالبی در رد فرنودهای متین و منطقی و حقانیت اندیشه هایش برشتهٔ نگارش درآمده، با حفظ فرنودهای متین و منطقی و حقانیت اندیشه هایش برشتهٔ نگارش درآمده، با حفظ

سکوت پر مفهوم و عاقلانهٔ همیشگی اش این شعر حافظ را در مغز مرور می کرد: ای مگس عرصهٔ سیمرغ نه جولانگه توست

عرض خود می بری و زحمت ما می داری

بهرحال، نكته شايان توجه درباره ارزش يابي حجت اله طباطبائي از كتاب بازشناسی قرآن آنست که در حالیکه آنهایی که این کتاب را خواندهاند، همه بر این عقیدهاند که بازشناسی فرآن بمراتب از کتاب بیست وسه سال جامعتر بوده و با شرح صدها منابع مهم و معتبر پژوهش شده است، با این وجود حجت اله طباطبائی تنها سه صفحه (صفحه های ۱۱ تا ۱۳) از جلد سوم کتاب خود را به انتقاد از این كتاب اختصاص داده است. نو يسنده كتاب بازشناسي قرآن از هم ميهنان ارجمند و انديشه ور خود تـقـاضـا دارد بـه مطالب انتقاد آميز آخوند مذكور مراجعه نموده و در بارهٔ قلم فرساییهای او خود به قضاوت بنشینند. بدیمی است که نویسنده این كتاب از انتقادات حجت اله طباطبائي به دوسبب فرمند شدم: يكي اين كه در حاليكه نو يسنده مذكور مه جلد كتاب خود را دررد كتاب بيست وسه سال اختصاص داده، در انتقاد از کتاب بازشناسی قرآن، بیش از سه صفحه قلمفرسایی نكرده است. اين نكته نشانگر اين واقعيت است كه نور شمع سفسطه گريها و ترز بانیهای حرفه ای و لاجمایه آخوندی ناتوانتر از آن بوده است که بتواند محتویات مستند و روشنتر از خورشید کتاب را با گیل عوامفریبی بیوشاند. دوم این كه، انتقاد حجت اله حسين طباطبائي از كتاب بازشناسي قرآن نشان مي دهد كه خوشبختانه این کتاب راه خود را به کشور عزیزمان نیز باز کرده است.

پس از انتشار کتاب بازشناسی قرآن ، با توجه به پژوهشهایی که نویسنده قبلاً در باره زندگی کیازند ایران کوروش بزرگ و ارزشهای و یژهٔ اخلاقی ، ا نسانی ، نظامی و شیوه های بدیع جهانگشایی و کشورداری او بر پایهٔ نوشته های تاریخ نویسان بزرگ و مشهور خارجی و بو یژه یونانی از قبیل گزنفون ، هرودوت و غیره بعمل آورده بودم ، تصمیم گرفتم کتابی نیز در مقایسهٔ بین و یژگیهای اخلاقی ، انسانی ، زندگی خصوصی و اجتماعی و کشورداری کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله برشتهٔ نگارش درآورم ، حاصل این پژوهش ژرف کتابی است که در سال

پیش (۱۳۹۹ خودشیدی) زیر عنوان کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله، انتشار یافت و آن نمینز بیش از حد تصور نو بسنده، مورد استقبال اندیشمندان و حقیقت جو یان و ادب دوستان هم میهنم قرار گرفت.

مجمع مطالب این دو کتاب را در واقع می توان فرهنگ پژوهشی روشنگرانه ای از قرآن، کتاب آین اسلام و شرح زندگی و خصوصیات محمد بن عبدالله، بنیانگزار دین مذکور بشمار آورد. کتاب بازشناسی قرآن، ماهیت واقعی و زوایای ناکاو یدهٔ قرآن، یعنی آین اسلام را ژرف شکافی کرده و کتاب کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله، عناصر تشکیل دهندهٔ شخصیت و انگیزه های پوشیده و خصوصیات کردار و منش محمد بن عبدالله، پیامبر شاه عرب را بر پایهٔ مقایسه با کوروش بزرگ، شاه پیامبر پارسی بازنگری و تجزیه و تحلیل می کند.

 Shame سلمان رشدی را یکی از متفکران نمونه و از مهمترین نویسندگان عصر ما بشمار آورده است. ترجمهٔ فارسی کتاب Shame در ایران نیز برندهٔ بهترین جایزهٔ ترجمهٔ فارسی مال ۱۳۶۶ خورشیدی شده است.

پس از انتشار داستان آیات شیطانی، بسیاری از نقد نویسان و نشریات مشهور جهان مانند The Sunday Times, The Guardian. The Times و جهان مانند Telegraph هر یک به نوعی کتاب آیات شیطانی، را مورد تقدیر و تمجید قرار دادند. روزنامهٔ معروف و پر تیراز Book Review نماسه معروف و پر تیراز ۱۹۸۹ دادند. روزنامهٔ معروف و پر تیراز Nadine Gordimer مربخش نقد کتاب، آیات شیطانی را بعنوان یکی از بهترین کتابهای سال ۱۹۸۹ انتخاب کرد. مربخواند و قدرت تفکر خلاقه و هنر ادبی سلمان رشدی را در آفریدش داستان مذکور ستایش و تمجید کرد. کتاب آیات شیطانی حتی موفق به بردن جایزهٔ ادبی Whitbread برای داستان نویسی نیز شده است.

با وجود این که کتاب آیات شیطانی، این چنان تعسین وستایش جرگه های ادبی مشهور جهان را برانگیخت، اما مسلمانان بسیاری از کشورهای جهان، مانند، هندوستان، پاکستان، بنگلادش، افریقای جنوبی، بریتانیا، مصر، و عر بستان سعودی بر ضد کتاب مذکور تظاهراتی بر پا کردند که در بعضی از کشورهای مذکور مانند پاکستان، هندوستان و بنگلادش به خونریزی انجامید. در تظاهرات بعضی از کشورهای مذکور نسخه هایی از کتاب آیات شیطانی بوسیله تطاهر کنندگان به آتش کشیده شد. در نتیجه بازتابهای شدید مسلمانان جهان بر ضد کتاب آیات شیطانی، فروش آن در ٤٤ کشور جهان ممنوع گردید و ناشران و کتابفروشیهای امریکایی و بریتانیایی مورد تهدید قرار گرفتند.

هنگامی که خبر انتشار کتاب آیات شیطانی، به ایران رسید، روح اله خمینی برخلاف کلیه اصول و موازین حقوق بشر و آزادیهای عقیده، مذهب، بیان و نیز بدون رعایت اصول حقوق بین الملل، سلمان رشدی را که تابعیت بریتانیا را بدست آورده و در این کشور سکونت داشت، به مرگ محکوم کرد و حتی برای قاتل او نیز حانزه ای اختصاص داد.

صدور فتوای قتل سلمان رشدی در روابط بین المللی نیز تأثیرات شگرفی

بوجود آورد. از جمله، در ۲۸ فوریه سال ۱۹۸۹، مجلس شورای اسلامی ایران اعلام داشت که دولت انگلستان باید کتاب آبات شیطانی را تقبیح کند و درغیر اینصورت حکومت جمهوری اسلامی ایران رابطه خود را با کشور مذکور قطع خواهد كرد. اما دولت انگلستان كه سلمان رشدي را تبعهٔ خود مي دانست، صدور فتواي قتل او را از طرف حکومت جمهوری اسلامی ایران، دخالت مستقیم در امور داخلی خود تلقی کرد و از اجرای خواست حکومت جمهوری اسلامی ایران سر باز زد. در نشیجه روز ۷ مارس سال ۱۹۸۹ رابطهٔ سیاسی بین دولتهای ایران و انگلستان قطع گردید. روزنامهٔ وایتکان مقرّ پاپ پیشوای کاتولیکهای جهان نیز اگرچه به سبب اهانشی که با انتشار کتاب آبات شیطانی به مسلمانان جهان وارد شده بود با آنها همدردی کرد، اما صدور فتوای قتل سلمان رشدی را محکوم نمود. دولت ژاپن نیز بعلت صدور فرمان قتل سلمان رشدي بوسيلة حكومت جمهوري اسلامي ايران، خبرید نفت را از این کشور متوقف نمود. رهبران و مردم کشورهای غربی نیز با خشم وغضب عمل روح الله خميني را در صدور فتواي قتل سلمان رشدي به باد انتقاد و اعتراض گرفتند. در نتیجه بازتابهای گوناگون جهانی مذکور، مردم جهان بها شور بسنظیری برای خرید کتاب آیات شیطانی، به کتابفروشیها هجوم بردند و کتاب مذکور چندین مرتبه با تیراژ غیرعادی به چاپ رسید.

پس از این که فرمان قسل سلمان رشدی بوسیلهٔ روح اله خمینی صادر شد، رشدی از انظار ناپدید و مخفی شد و پلیس لندن مراقبت از حفظ جان او را بر عهده گرفت. سلمان رشدی در دفاع از خود اظهار داشته است، اولاً کتابش جنبهٔ افسانه دارد و ثانیاً مطالب فصلهای دوم و ششم کتابش که برای محمد بن عبدالله، پیامبر اسلام و دین اسلام و مسلمانان اهانت آور تلقی شده در واقع شرح رؤ یاهای قهرمانان و نقشداران داستان بوده است. اما حکومت آخوندیسم ایران به اظهارات او توجهی نکرد و اجرای فرمان قتل او را بوسیلهٔ خمینی، الزام آور دانست. پس از درگذشت روح اله خمینی، سلمان رشدی برای حفظ جان خود از مسلمانان جهان پوزش خواست و حتی از عمل خود بمناسبت نوشتن کتاب مذکور توبه کرد. اما مقامات جمهوری اسلامی ایران، اظهار داشتند که هیچ عملی نمی تواند فتوای صدور قتل جمهبوری اسلامی ایران، اظهار داشتند که هیچ عملی نمی تواند فتوای صدور قتل

سلمان رشدی را تغییر دهد.

کتاب آیات شیطانی، چهارمین داستان سلمان رشدی، در ۵۶۷ صفحه برشتهٔ نگارش درآمده و وی رویدادهای آنرا با نیروی تخیل خود و در قالب رؤیا های قهرمانان داستان آفریده است، سلمان رشدی، محمد بن عبدالله بنیانگزار اسلام و اطرافیان او را در لابلای قهرمانان و رویدادهای داستان خود جا داده است، منتها آنها را با نامهای شبیه و نزدیک به نامهای اصلی آنها نام می برد. برای مثان «محوند» را بجای نام «محمد»، «جبریل» را بجای «جبرئیل» و «جاهلیه» را بجای شهر «مدینه» بکار برده است.

کلیهٔ نقد نویسانی که کتاب آیات شیطانی را نقد و بررسی کرده اند، همه عقیده دارند که سلمان رشدی این کتاب را با روش و یژه ای نوشته که خواندن و درک مطالب آن کار ساده ای نیست. نقد نویسان مذکور بر این عقیده اند که اگر مسلمانان کتاب مذکور را تکفیر و خواندن آنرا منع نمی کردند، اثر مورد نظر بخودی خود توفیقی بدست نمی آورد. بعلاوه بررسی کنندگان کتاب مذکور معتقدند که نویسنده در شرح مطالب کتاب، به درازگوییهای بیش از حد پرداخته، بطوری که می توان گفت شرح مطالب کتاب نیازی به آن همه حرفهایی پرداخته، بطوری که می توان گفت شرح مطالب کتاب نیازی به آن همه حرفهایی که در بارهٔ آنها زده شده، نداشته است.

آن قسمت از مطالب کتاب که برای اسلام، محمد و مسلمانان جهان، اهانت آور تلقی شده تنها کمتر از یک سوم مطالب کتاب را تشکیل می دهد و سایر مطالب کتاب یک شاهکار بدیع ادبی است که از تحقیر زنان در تاریخ دفاع می کند؛ اثرات منفی تبلیغات سینمایی، تلویزیونی و انتشارات چاپی را در مغز افراد بشر تشریح می تماید و جایگزین شدن تبلیغات منفی مذکور را بجای افسانه های آموزندهٔ اعصار باستانی و ادبیات کلاسیک و علوم اصیل سیاسی یک فاجعهٔ ادبی و معنوی برای افراد بشر عصر ما بشمار می آورد. همچنین سلمان فاجعهٔ ادبی و معنوی برای افراد بشر عصر ما بشمار می آورد. همچنین سلمان رشدی معتقد است که مهاجرتهای دائمی و وصلتهای بیمعنی برون نژادی باعث مسخ شدن هوش و استعداد و فراست پیشرفته انسان در عصر جدید شده و بعلاوه انسان عصر ما بر اثر فقر معنوی به خودنابودی روی آورده و عشق و محبت و صفا از

جامعهٔ انسانی ما رخت بر بسته و معنویات بشری آلوده و بیمارگونه شده اند.

در کتاب آیات شیطانی، تنها اسلام نیست که مورد طنز نو پسنده قرار گرفته، بلکه دو مذهب هندو و مسیحیت نیز با همین نظر نگریسته شدهاند، منتما تیغهٔ تیز خامهٔ سلمان رشدی بیشتر از سایر مذاهب روی اسلام فشار آورده، زیرا او در یک خانوادهٔ مسلمان زایش و پرورش یافته است. در واقع می توان گفت که هدف واقعی سلمان رشدی از آفریدن داستان آیات شیطانی، تنها حمله به مذاهب سنتی نیست، بلکه وی تعمد دارد با ریا و سالوس پیشگی، پیروی کورکورانه از سنتها و خرافات غیر منظقی به مبارزه برخیزد و ستمدینی ناشی از نادانی را محکوم سازد. از بسررسي و اكتناه دقيق مطالب كتاب آيات شيطاني چنين استنباط مي شود که نـو یــسندهٔ آن قصد دارد، سخنان روشنگرانهٔ خود را بطور صریح و روشن به مغز خوانندگان جاری سازد، اما نیروی وحشت زایی بر آزادی افکارش سنگینی می کند و از روان شدن خامه اش بطور آزاد روی کاغذ جلوگیری می نماید، از این رو بعضى اوقات سير افكار ومطالب درسلسله رويدادهاي كتابش بهم گره مي خورند و برای مثال معلوم نیست آیا محمد پیغمبر در داستان او انسانی است که تار و يود وجود و اعتمال و كردارش از يك تخيل واهي در رؤ يا بافته مي شود و يا او یک شخصیت حقیقی تاریخی است که کوشش می کند دین جدیدی را بنام اسلام بنیانگزاری کند. ولی بهرحال، سلمان رشدی، بر این عقیده است که ایجاد یک مذهب جهانی برای محمد، وسیله ای برای تحقق به هدف واقعی اش، یعنی قدرت طلبی بود. (نویسنده کتاب بازشناسی قرآن از این لحاظ با سلمان رشدی اشتراک نظر کامل دارد و این موضوع بکرات و بروشنی در بازشناسی فرآن آورده

داستان آیات شیطانی با انفجار یک هواپیمای جمبوجت روی دریای مانش آغاز می شود. بدین شرح که تروریستهای سیک، یک هواپیمای جمبوجت مسافر بری را که از بسبثی عازم لندن بوده، در هوا می ربایند و آن را در ارتفاع مسافر بری را که از بسبثی عازم لندن بوده، در هوا می ربایند و آن را در ارتفاع ۲۹/۰۰۲ فوتی روی دریای مانش منفجر می کنند. از کلیهٔ سرنشینان هواپیمای مذکون تنها دو نفر بطور معجزه آسایی در سواحل دریا در جنوب شرقی انگلستان در

منطقه Sussex سالم به زمین می رسند. این دو نفر بازماندهٔ حادثهٔ مذکور، دو هنر پیشه قهوه ای رنگ میانسال هندی هستند که از بمبئی به لندن پرواز می کرده اند.

یکی از این دو نفر «جبریل فرشته» نام دارد که در پانزده سال اخیر، محبوبترین ستارهٔ سینمای هندوستان بوده است. هنر پیشه مذکور که به سبب محبوبیت زیاد در سینمای هندوستان شهرت فراوان دارد، بطور گمنام مسافرت می کند و میل ندارد کسی او را بشناسد. وی قبل از آغاز این مسافرت به یک بیماری خطرناک مبتلا بوده و در جریان بیماری مذکور دریافته است که در این دنیا خدائی وجود ندارد و از اینرو ایمان خود را نسبت به خداوند از دست داده و به کیش خداناشناسی گراییده است.

هنر پیشه دومی «سالادین چمچه» نام دارد و یکی از موفقترین صداگزاران صنعت سینما و تلویزیون بریتانیا و مخصوصاً آگهیهای تجارتی این کشور بشمار می رود و به همین سبب او را «مرد هزار صدا» می نامند. این شخص که به سبب موفقیت شغلی اش ثروت قابل توجهی بدست آورده، در اصل هندی بوده و پس از مسافرت به میهن اصلی اش، اکنون پس از خاتمهٔ مسافرتش از بمبثی به لندن بازگشت می کرده است. بطور کلی «جبریل فرشته» یک مرد شیاد و نابکار و «سالادین چمچه» یک آدم لوده و مسخره است.

حادثهٔ سقوط پنج میل و نیمی این دو نفر از آسمان به زمین سبب می شود که آنها در جریان این سقوط با تغییرات و تحولات جسمی عجیب و غریبی روبرو شوند. بدین شرح که «سالادین» در دو طرف پیشانی اش دو شاخ و در پاهایش دو شم در می آورد. این موضوع باعث می شود که اگرچه او تابعیت انگلستان را کسب کرده، با این وجود مأموران پلیس و ادارهٔ مهاجرت در هنگام برخورد با وی، نسبت به او سختگیریهای غیر عادی بعمل می آورند. و اما برای «جبریل» اتفاق عجیب دیگری می افتد. به این شرح که در اطراف سر او هاله ای از نور بوجود می آید و با توجه به این که او یک تبعهٔ خارجی است که وارد انگلستان شده، در هنگام رو برو شدن با مقامات پلیس و ادارهٔ مهاجرت باید با مشکلات زیادی

دست و پنجه نرم کند. بعلاوه اگرچه او بتازگی ایمان خود را به نسبت به خداوند از دست داده و خداناشناس شده، ولی چون نامش «جبریل» است و هالهٔ نوری در اطراف سرش درخشش دارد، گروهی از مردم از او انتظار دارند که برای آنها حامل کلامات و الهامات الهی باشد. بعلاوه خود «جبریل» در مغز احساس می کند که روح «جبرئیل» فرشته در او حلول کرده و او بعنوان جبرئیل عصر حاضر مأموریت دارد بشر را از گناهان ابلهانه اش رهایی بخشد. در این جا دهههای ابتدای قرن هفتم میلادی با دهههای پایان قرن بیستم با یکدیگر پیوند می خورند. ابتدای قرن هفتم میلادی با دهههای پایان قرن بیستم با یکدیگر پیوند می خورند. بدین معنی که «جبریل» که در واقع در زمان حال بسر می برد، در رؤ یا خواب بدین معنی که «جبریل» که در واقع شرح رو یدادهای تاریخ دین اسلام و در زمان حال بوقوع می پیوندد، ولی در واقع شرح رو یدادهای تاریخ دین اسلام و در زمان حال بوقوع می پیوندد، ولی در واقع شرح رو یدادهای تاریخ دین اسلام و اموزشهای الهی را به محمد الهام می کند، اما اعمال و رفتار و میش او به اوامر و آموزشهای الهی را به محمد الهام می کند، اما اعمال و رفتار و میش او به کردار «عزرائیل» فرشته مرگ شباهت دارد.

بدین ترتیب، سلمان رشدی بمنظور معتدل کردن زهر اهانتهایش به محمد، اسلام و مسلمانان؛ افرادی را بعنوان قهرمانان داستانش انتخاب کرده که گاهی اوقات دیوانه و پریشان مغز و زمانی سالم و عادی هستند. بعلاوه، افراد غیر عادی و پریشان مغز نقش آفرین داستانش، رو یدادهای طنزآمیز و پر زهر و نیش افسانه او را در رو یا می بینند. گاهی اوقات، سلمان رشدی درجه احتیاط تخییش را در شرح رو یدادهای داستان تا حدی بالا می برد که رخدادهای مذکور در افسانه اش را بعنوان رؤ یاهای دو برابر و یا رؤ یا در رؤ یا توصیف می کند. بعبارت دیگر، سلمان رشدی روشی انتخاب کرده است تا بتواند در سنگر اوهام و تخییلات واهی دو نفر افراد غیر عادی و پریشان مغز، آنهم در قالب افسانه از پی آمد مطالب برخورنده و نیشدار و زهرآلودش به اسلام و اسلامیان، خود را مصون نگه دارد. اما برخورنده و نیشدار و زهرآلودش به اسلام و اسلامیان، خود را مصون نگه دارد. اما متأسفانه بطوری که می دانیم، موقعی که هیجانات وابسته به معتقدات سنتی و غیر منطقی که از اعصاب ناشی می شوند و نه از قدرت تعقل بر انسان چیره شوند، مرز میطقی که از اعصاب ناشی می شوند و نه از قدرت تعقل بر انسان چیره شوند، مرز بیین کاربرد درایت انسانی و طغیان خوی حیوانی او از بین خواهد رفت. بهمین

دلیل است که با وجود تمام پیشگیریهای احتیاطی و ذهنی لازم که سلمان رشدی برای انتشار داستان آیات شیطانی بکار گرفته، معهذا در صدور فتوای قتلش درنگی بعمل نیامد.

و اما در سراسر رو یدادهای تخیلی و رؤیایی داستان آیات شیطانی، تنها شش مورد وجود دارد که برای اسلام و محمد بن عبداله اهانت آور تلقی شده و احساسات مسلمانان جهان را جریحه دار کرده است. یک مورد نیز در بخشی از کتاب آیات شیطانی از صفحهٔ ۲۰۵ تا ۲۱۵ وجود دارد که اشارهٔ طنزآمیز و غیر مستقیمی است به ستمدینیهای جنایت آلوده ای که روح اله خمینی دربارهٔ ملت و کشور ایران مرتکب شد و گویا این مورد در انگیزش او به صدور فتوای قتل سلمان رشدی تأثیر بسیار داشته است. موارد ششگانهٔ اول به شرح زیر است:

۱ درسلسله رو یدادهای کتاب افسانه آیات شیطانی ، سلمان رشدی از یکی از کاتبان قرآن که با خودش همنام بوده و سلمان نامیده می شود، سخن می برد. سلمان یک ایرانی ولگرد، مفتخوار و شرابخوارهای است که در بیابان با نوشتن متون قرآن بیبوده وقت گذرانی می کند. وظیفه سلمان کاتب آن است که آیاتی را که محمد بوسیلهٔ جبر ثیل فرشته از خدا الهام می گیرد، در قرآن وارد کند. اما سلمان انسان موذی و ازگاتی بوده و آیاتی را که محمد جبت ثبت در قرآن برایش دیکته می کند، تغییر می دهد و پس از این که آنها را مسخ و از صورت اصالت خوارج می کند، در قرآن وارد می نماید. هنگامی که محمد از عمل نابجای کاتب مذکور آگاه می شود، بشدت آشفته می گردد و سلمان را به مجازات مرگ محکوم می کند، ولی بعدها از تقصیر او در می گذرد و او را می بخشد.

اگرچه موضوع بالا سبب رنجش احساسات مسلمانان شده است، ولی باید دانست که در واقع چنین رو پدادی برای محمد و یکی از کاتبان قرآن در عمل رخ داده است. شرح موضوع بدینقرار است که محمد کاتبی داشته بنام عبداله بن سعد بن ابی سرح که وظیفه اش ثبت آیاتی بوده است که به اصطلاح جبر ثیل از طرف خداوند به محمد الهام می نموده و محمد آنها را برای ابی سرح دیکته می کرده

است. ابی سرح، هنگامی که محمد آیه ای برای او دیکته می کرد، به محمد پیشنهاد می نمود تا برای زیباتر شدن آیه مطلبی به آن اضافه و یا از آن کسر کند و محمد نیز معمولاً پیشنهاد وی را می پذیرفت. این موضوع ابی سرح را به این فکر انداخت که اگر قرآن واقعاً کلمات خداوند است، او نباید اجازه داشته باشد در افکار والهامات الهی نفوذ کند و فرمان و مشیت او را تغییر دهد. از اینرو ابی سرح به اصالت رسالت محمد و دین اسلام و فرآن مشکوک شد و از اسلام برگشت. (به صفحه های ۳۹ و ۱۰ همین کتاب مراجعه فرمایید.)

۷ ـ یکی از اهانت آمیزترین موارد کتاب آیات شیطانی برای مسلمانان، موضوعی است که رشدی در فصل دوم کتابش زیر عنوان «محوند» (نام مستمار محمد بن عبدالله) شرح داده است. بدین شرح که جبرئیل از سوی خداوند به «محوند» الهام می کند تا با دشمنان آئین نوظهورش کنار بیاید و موافقت کند، همراه با پرستش «الله»، سه بتی را که به نامهای «لات»، «منات» و «عزی» در خانه کمیه وجود دارند و مورد اعتقاد و پرستش مخالفانش می باشد، نیز مورد پرستش قرار دهد. محمد القاآت جبرئیل را می پذیرد و پرستش بتهای سه گانه مذکور را در کنار «الله» در قرآن وارد می کند. اما بعدها جبرئیل به محمد اظهار می دارد، پرستش بتهای سه گانه مذکور از سوی شیطان به او الهام شده، نه خداوند. این موضوع، محمد را بشدت آزرده خاطر می سازد و دستور می دهد آیاتی که پرستش سه بت مذکور را تجویز می کنند از متن قرآن حذف شوند و بجای آنها آیات جدیدی وارد قرآن می کند. سلمان رشدی در واقع عنوان «آیات شیطانی» را بر اساس همین نکه برای کتاب داستانش انتخاب کرده و بدین وسیله قصد داشته است، چنین وانصود کند که قرآن دارای ارزش الهی و دینی نبوده و بغیر از است، چنین وانصود کند که قرآن دارای ارزش الهی و دینی نبوده و بغیر از محجوعه ای از اصول و مطالب شیطانی، چیزی بیش نیست.

البت باید توجه داشت که این قسمت از داستان آیات شیطانی، مخلوق تخیل رشدی نیست و بیش از یکهزار سال پیش تاریخ نو یسان معروف و معتبر اسلامی مانند ابن سعد در کتاب التباکت الکبیر، محمد بن جریر الطبری در کتاب تاریخ الامم و الملوک و همچنین سایر محدثان و مورخان مشهور اسلامی، موضوع مذکور

را در نوشته های خود ذکر کرده اند. اما دانشمندان اسلامی عصر حاضر، این موضوع را رد می کنند.

با توجه به این که هیأتهای مذهبی مسیحی در قرون وسطی همین اتهام را به قرآن وارد کرده و حتی در نوشته ها و درامهای خود نام طعن آمیز «محوند» را که تضمن شیطانی دارد، برای محمد بن عبدالله بکار برده اند. از اینرو اهانت مذکور، احساسات مسلمانان را بشدت جریحه دار کرده است. زیرا مسلمانان معتقدند که آیات قرآن کلام خالص خداوند است که بطور غیر مستقیم بوسیلهٔ جبر ئیل فرشته به محمد بن عبدالله الهام شده است.

۳ ـ سلمان رشدی در کتاب خود برای شهر مکه نام «جاهلیه» که معنی جهالت و تاریکی دارد، قائل شده و «محوند» یا محمد بن عبداله را حاکم این شهر خوانده است. او می نویسد، در شهر شنی جاهلیه مرد تاجری که شبیه محمد پیغمبر است و «محوند» نامیده می شود، به سمت پیامبری مبعوث شده و جبر ئیل از طرف خدا و یا شیطان برای اوپیام می آورد.

بدیهی است موضوع بالا نیز برای مسلمانان که مکه را مرکز مقدس دینی خود، کعبه را خانه خدا و محمد را پیامبر خود می دانند، بسیار اهانت آور تلقی شده است.

٤ - یکی دیگر از موارد وهن آور داستان آیات شیطانی برای اسلام و مسلمانان، موضوع زیارت روستاییان دهکدهٔ «تیلی پور» از مکه به رهبری عایشه است. شرح موضوع بدین قرار است که در صحرای عربستان دهکدهٔ نیمه پیشرفته ای وجود دارد بستام «تیلی پور». در این دهکده درخت بسیار بزرگ و تنومندی چشمها را جلب می کنند. بزرگی درخت مذکور به اندازه ای است که نمی توان بدرستی تمیز داد که آیا درخت مورد نظر در منطقه دهکده رویده شده و یا دهکده در سایه درخت بوجود آمده است. در این دهکده دختر زیبای یتیم و مصروعی وجود دارد که عایشه با برجود آمده است. در این دهکده دختر زیبای یتیم و مصروعی وجود دارد که عایشه نیامینده می شود. لباس عایشه را پروانه های تشکیل می دهند که بدنش را احاطه کرده اند. غذای عایشه نیز از خوردن بروانه های مذکور تأمین می شود.

عایشه طنین صداهای عجیب و غریبی را در گوشهای خود احساس می کند و

برایش توهمی بوجود می آید که به پیامبری مبعوث شده و باید روستاثیان دهکده را برای زیارت مکه رهبری کند. بدین ترتیب عایشه روستاییان ساده لوح دهکده «تیلی پون» را برای زیارت دعوت می کند. روستاییها دعوت او را پذیرا می شوند. عایشه رهبری آنها را در زیارت مکه بر عهده می گیرد و به آنها قول می دهد، در هنگام عبور از دریای عرب، دریا به دو قسمت تقسیم می شود و آنها موفق خواهند شد به سلامت از خشکی بین دو دریا عبور کنند. اگرچه تماشاچیان دو نیمه شدن دریا را با چشم مشاهده می کنند، اما همه زوار در دریا غرق می شوند و بدنهای باد کردهٔ آنها روی ساحل می افتد.

۵ - سهمگینترین اهانتی که در کتاب آیات شیطانی به محمد وارد شده، در قصل ششم کتاب زیر عنوان «بازگشت به جاهلیه» برشتهٔ نگارش درآمده است. بنا به نوشتهٔ کتاب، شهر جاهلیه دارای فاحشه خانه هایی است که بهترین و معروفترین آنها «حجاب» نام دارد. فاحشه خانه «حجاب» از سنگ سیاه ساخته شده و از این لحاظ با خانه کعبه که مقدسترین مرکز مسلمانان جهان است شباهت دارد. سلمان رشدی، نام زنهای محمد را بر روی زنهای بدکارهای که در فاحشه خانه تخودفروشی اشتفال دارند گذاشته و هر یک از زنهای بدکاره فاحشه خانه تخیلی کتابش به خودفروشی اشتفال دارند گذاشته و هر یک از زنهای بدکاره فاحشه خانه مذکور را با یکی از زنهای محمد یکسان کرده است. او می نویسد، زنهای را کاره فاحشه خانه «حجاب» نامهای همسران پیامبر را بر خود خوسد، زنهای را کاره فاحشه خانه «حجاب» نامهای همسران پیامبر را بر خود حرمسرای محمد مقایسه می کند و می نویسد در فاحشه خانه «حجاب» دوازده نفر حرمسرای محمد مقایسه می کند و می نویسد در فاحشه خانه «حجاب» دوازده نفر خرمسرای محمد مقایسه می کند و می نویسد در فاحشه خانه «حجاب» دوازده نفر خرنه بدکاره وجود دارند و محمد نیز در حرمسرایش دارای دوازده همسر است.

بسنظور آگاه کردن خوانندگان ارجمند از مطالب فصل ششم کتاب آیات شیطانی ، نویسنده کتاب بازشناسی فرآن کوشش می کند با دقت لازم و قبول مسئولیت ادبی کامل، سه صفحه (صفحات ۳۷۹ تا ۳۸۱) از این قسمت کتاب را با درنظر داشتن اصالت کامل مفهوم کلمات و اصطلاحات و جمله های مر بوط، به شرح زیر به فارسی برگرداند:

هنگامی که در جاهلیه شایع شد که راکاره های فاحشه خانه حجاب هریک

دارای خصوصیات یکی از زنهای «محوند» هستند، مردان شهر جاهلیه همه در در ون خود به هیجان آمدند. اما از این که هیجان نفسانی آنها که در واقع هتک کننده حرمت همسران «محوند» است، کشف شود و سبب از دست دادن جانشان بوسیله «محوند» و یا یکی از پارانش شود، به وحشت افتادند. در عین حال، چون مایل بودند، جریان فاحشه خانه حجاب به همین وضع باقی بماند، لذا احساسات و هیجانات نفسانی خود را از مقامات شهر جاهلیه پنهان داشتند.

سالخورده ترين زن فاحشه خانه حجاب ينجاه سال و جوانترين آنها يانزده سال دارد. دختر یانزده ساله مذکور که از بسیاری از زنان پنجاه ساله بیشتر تجربه و آزمودگی دارد، به یکی از شعرای هجوگوی جاهلیه به نام «بعال» که دارای رفتار و حركات سبك و ناموزوني است، تمايل يبدا كرده است. زنان فاحشه خانه حیجاب دارای خواجه ای هستند و هنگامی که «بعال» به فاحشه خانه حجاب می رود، زنان فاحشه برای به هیجان آوردن او به انواع گوناگون با خواجه خود عملیات تحریک آمیز انجام می دهند. برای مثال، با بدنهای خود جلوی او خودنمایی می کنند، سینه های خود را در برابر او به نمایش می گذارند، پاهایشان را دور کمرش حلقه می کنند و از فاصله یک اینچی صورت «بعال» یکدیگر را با شور و هیجان می بوسند. «بعال» با مشاهدهٔ اعمال هیجان انگیز زنان راکاره فاحشه خانه با خواجهٔ خود به هیجان می آید، ولی امیدی به این که یکی از زنان راکاره به او دست بدهد، ندارد. زنان مذكور آنقدر او را مسخره و مضحكه مي كنند، تا اين كه احساس شرم از تسلیم شدن به نیروی شهوت، بنا گوشهایش را سرخ فام می نماید و سيس آماس آلت جنسي اش فروكش مي كند. گاهگاهي نيز بندرت، در حالي كه «يعال» از حسرت تااميدي از برآورده شدن كامش، آه مي كشد، زنان فاحشه به یکی از همکاران خود مأموریت می دهند، شور و هیجانی را که در او برانگیختهاند، خاموش کند.

در پایان ساعت کاریکی از روزها که زنان فاحشه خانه حجاب با «بعال» مشغول بازی مذکور بودند، «بعال» تصادفاً شنید که جوانترین دختر فاحشه خانه در بارهٔ یکی از مشتریانش بنام «موسی» که به شغل بقالی اشتغال داشت، سخن

می گوید. دختر مذکور می گفت: «موسی آنقدر توجهش به زنان پیغمبر جلب شده است که تنها با بر زبان آوردن نام آنها به هیجان می آید. بویژه او به من گفت، من و عایشه آنقدر بیکدیگر شبیه هستیم که گویی من و او سیبی هستیم که به دو نیمه تقسیم شده ایم. البته همه می دانند که عایشه تا چه حد مورد محبت و علاقه پیامبر است.»

در این هنگام، فاحشه پنجاه ساله خود را وارد گفتگوی آنان کرد و گفت: «گوش بده، این زنهای حرمسرای محمد این روزها بغیر از مرد در بارهٔ هیچ چیز دیگری فکر نمی کنند. بهمین سبب نباید از این که او آنها را از چشم مردم دور نگه می دارد، تعجب کنیم. اما، این امر کار را بدتر کرده است. زیرا مردم برای دیدن چیزی که از مشاهده آن منع می شوند، حرص زیادتری پیدا می کنند.»

«بعال» با شنیدن گفتگوی بالا به فکر فرو رفت و با خود فکر کرد: «مخصوصا در این شهر هرزه و شهوت آلوده جاهلیه که تا قبل از آمدن «محوند» و کتاب قانونش به این شهر، زنها لباسهای پر زرق و برق می پوشیدند و همه حرفهایشان در بارهٔ عیاشی و پول، پول و سکس بود. و نه فقط حرف، بلکه عمل.»

میس «بعال» رو به جوانترین زن فاحشه خانه کرد و گفت: «توچرا خود را به رخ او نمی کشی؟»

«به رخ کی؟»

«منظورم موسی است. اگر عایشه اینچنان قلبش را به تپش و لرزه در می آورد، توچرا خودت را عایشه شخصی و خصوصی او نمی سازی؟»

«خداوندا، اگر بفهمند توچه می گویی، بیضه هایت را در روغن می حیشانند.»

اوچند نفر زن دارد؟ دوازده نفر ویک زن سالخورده که مدتها پیش مرده است. چند نفر زن بدکاره در فاحشه خانه حجاب وجود دارند؟ در آنجا هم دوازده نفر؛ و آن مادام سالخورده که تا کنون حاضر نشده است به مرگ «لبیک» بگوید و سرسختانه در برابر آن مقاومت می ورزد. هنگامی که عقیده و ایمان وجود ندارد،

کفر و بی اعتنایی به مقدسات نیز وجود نخواهد داشت. سپس «بعال» به مادام سالخورده عقیده اش را اظهار داشت. ا مادام با صدایی شبیه به صدای قور باغه ای که به التهاب حنجره مبتلا می باشد، پاسخ داد: «این کار خیلی خطرناک است، ولی درآمد زیادی می تواند ببار آورد. باید با نهایت دقت به این کار دست زد، ولی بهرحال این کار را انجام خواهیم داد.»

دختر پانزده ساله دهانش را به گوشهای مرد بقال نزدیک کرد و مطلبی در گوشهایش نجوی کرد. با شنیدن مطلب مذکور، برقی در چشمهای بقال درخشیدن گرفت و با اشتیاق عمیقی اظهار داشت: «همهاش را برایم تعریف کن، در بارهٔ روزهای طفولیتت، اسباب بازیهای مورد علاقهات،اسبهای سلیمان و بقیهٔ آن، برایم از زمانی تعریف کن که تمبورین (دایره زنگی) می زدی و پیغمبر می آمد و تو را تماشا می کرد.» دختر پانزده ساله پاسخ همهٔ پرسشهای بقال را داد. سپس بقال از او خواست برایش بگوید، چگونه در زمانی که دوازده ساله بود، پیغمبر از وی ازاله بکارت کرده است. دختر مذکور، پاسخ بقال را داد و افزود که پس از آن یسخمبر دستمزد او را دو برابر می پرداخته است. «زیرا آن روزها، بهترین روزهای دورهٔ زندگی من بوده است.»

در این هنگام، مادام به «بعال» اظهار داشت: «ما باید مراقب وضع (بهداشت) قلبی (مشتریان) خود نیز باشیم.»

۱-در صفحه های ۳۹۳ و ۳۹۴ کتاب آیات شطانی، سلمان رشدی مینویسد: در واحهٔ یثرب، پیروان دین جدید اسلام از مالکیت زمین محروم بودند و ازاینرو تهیدست بشمار میرفتند. سالها بود که آنها از راه دزدی و راهزنی روزگار میگذرانیدند و به کاروانهای ثروتمندانی که به جاهلیه وارد میشدند و یا از آنجا به خارج میرفتند، حمله میکردند.

سلمان به «بمال» گفت، «محوند» برای توجه به پاکیزگیهای اخلاقی وقت نداشت و در بارهٔ تشخیص هدف از وسیله دقّت بکار نمی برد، در آن زمان افراد مؤمن به دین در هرج و مرج و بی قانونی بسر می بردند، امّا بطور ناگهانی ذهن «محوند» و

یا شاید جبرئیل فرشته و شاید هم «الله» را قانون و مقرّرات اشغال کود. از میان درختان خرمای واحهٔ یشرب، جبرثیل در نظر پیامبر ظاهر شد و شروع بهقانون پراکنی كرد، قانون، قانون، و قانون، تا آنجا كه مؤمنين فكر ميكردند، ديگر بندرت جائي برای الهامات زیادتری از طرف خداوند باقی مانده است. برای هرچه که ممکن است تصورش در دهن ا بجاد شود، قانون بوجود آمد. اگر شخصی بخواهد بادی از خود خارج کند، باید چهرهاش را بهطرف باد بگرداند. قانونی بوجود آمد در باره ا ینکه اگر کسی بخواهد عقبش را تمیز کند، با کدام دست باید این کار را انجام دهد، چنین بهنظر میرسید که افراد بشر در هیچیک از عوامل وجودی خود آزادی ندارند و برای انجام هر کاری باید از قاعده و اصلی پیروی کنند. یکی از الهامات البهي بهمؤمنان دستور ميداد، چه اندازه بايد غذا بخورند، تا چه حدّ بهخواب عميق فرو روند و در هنگام همخوابگی چه حالتی را باید برگزینند. البهامات مذکور بهمؤمنان آموزش میداد که در هنگام عمل همخوابگی قرار گرفتن مرد روی زن و را تماس از جمهت غیر عادی (دُبر) با زن مجاز است. در حالی که اگر زن در هنگام عمل جنسی روی مرد قرار بگیرد، آنوقت عمل غیر مجاز وحرام میباشد. جبرئیل، حتی موضوعهائی را که میتوان در بارهٔ آنها سخن گفت و یا باید از صحبت کردن در بارهٔ آنها خودداری کرد، به فهرست در آورد. او همچنین مقرر کرد که قسمتهای ویژهای از بدن ٠٠٠ را هرجقدر هم كه خارش داشته باشند، نبايد آن قسمتها را خارانيد.

و اما آن قسمت از داستان آیات شیطانی که در صفحه های ۲۰۵ تا ۲۱۵ کتاب شرح داده شده و طنز نیشداری است که بطور مستقیم بر قلب فولادین روح الله خمینی نشست، از زمانی شروع می شود که یک «امام» با گروهی از پیروانش در لندن در حال تبعید بسر می برد و با تمام قوا در برابر حکومت فاسد، طاغوتی و

۱ - با در نظر گرفتن مفهوم جمله های بعدی، تردید نیست که منظور سلمان رشدی از این اشاره ظریف
 که با اصل جمله، "Beal told the Madam of his ideas" نوشته شده، ترخیب زنان محمد
 یه پیوستن به گروه «حجاب» می باشد.

۲- به صفحهٔ ۳۰۰ همین کتاب (بازشناسی قرآن) مراجعه فرمایند.

شرابخواره ميهنش به مبارزه برخاسته است.

میهن امام یک شهر مدرن امپریالیستی است که در خاورمیانه واقع بوده و Desh نامیده می شود. در این شهر، ملکه ای با اصول دموکراسیهای غربی و جدا نگهداشتن دولت از دین بر شهر حکومت میراند. امام، ملکه مورد نظر را متهم می کند که با بزمجه ها روابط جنسی دارد و با تمام قوا برای واژگون کردن حکومت او کمر همت می بندد.

امام انقلابی دارای عقاید ابتکاری و یژه ای بوده و از جمله معتقد است که تشوریهای تباریخ، سیر زمان، ساعت، پیشرفت، علم و حقوق انسانی همه مشتی اراجیف بدون مفهومی است که پس از واژگون کردن حکومت طاغوتی ملکه و برچیده شدن دستگاه ظلم و فساد او، همه از بین خواهند رفت و از فرهنگهای لغت حذف خواهند شد. امام عقیده دارد، تاریخ بوسیله شیطان و دیوهای بدسیرت آفریده شده و برای بشر سکر آور است. از اینرو، پس از وقوع انقلاب، آشامیدن تاریخ که در واقع حکم «شراب خون» را دارد باید متوقف شود.

امام همچنین بر این عقیده است که علم و دانش تنها یک وهم و خیال باطل و بیهبوده است. زیرا روزی که «الله» الهامات خود را به پیامبرش، محمد بن عبداله خاتمه داد، در آن روز علم و فغیلت در دنیا به درجهٔ کمال رسید و تا پایان عمر جهان، هیچ دانشی وجود ندارد که «الله» آن را به پیامبرش الهام نکرده و در قرآن ذکر نشده باشد. امام برای پیروانش موعظه می کند که کتابها را بسوزانند و تنها قرآن را نگهداری کنند. همچنین کاغذهایی را که در بردارندهٔ مطالب نوشته شده هستند، پاره کنند و فقط به کلام «الله» گوش فرا دهند.

امام انقلابی همچنین عقیده دارد، در بهشت ابدی که پس از وقوع انقلاب در میهنش بوجود خواهد آمد، عوامل ساعت و زمان مفهوم خود را از دست خواهند داد و دورهٔ «بی زمانی» آغاز خواهد شد و از این رو در بهشت ابدی پس از انقلاب، دیگر بر سن کسی افزوده نخواهد شد.

سرانجام، زمان انقلاب فرا می رسد و شبی امام بر روی بالهای جبر ثیل سوار می شود و با پروازی معجزه آسا به میهنش باز می گردد. مردم افسون زده و پیروان انقلابی امام به فرمان او حاکم طاغوتی و متمگر وقت را نابود و حکومتش را واژگون شدن واژگون می سازند. اما پس از موفقیت انقلاب، نابودی حاکم و واژگون شدن دستگاه ستمگری او، ناگهان امام خود به هیولای عظیمی تبدیل و مسخ می شود و جلوی دروازه کاخ حاکم نابود شده دراز می کشد و دهان خود را باز می کند. آنگاه، مردم افسون شده گروه گروه برای نجات به سوی او روی می آورند، ولی دهان باز امام آنها را به کام خود فرو می کشد و می بلعد. البته یا وقوع انقلاب، بر طبق برنامه امام، «زمان» و ساعت نیز مفهوم خود را از دست می دهند.

بدیهی است که سلمان رشدی با شرح طنز بالا در داستان خود بطور پوشیده خواسته است به خوانندگانش دو نکته را گوشزد کند. یکی اینکه، بهشت جاودانی موعودی که امام انقلابی در زمان تبعیدش در خارج از کشور وعده داده بود، پس از وقوع انقلاب برای مردم میهنش بوجود بیاورد، همان گنداب شکمش بود که بدون رعایت تبعیض همه را درون خود بلعید. دوم این که، چون در نتیجه بود که بدون رعایت تبعیض همه را درون خود بلعید. دوم این که، چون در نتیجه بهشت جاودانی که امام پس از انقلاب ایجاد کرد و به دنبال آن همه چیز یا نابود شد یا به قهقرا برگردانیده شد، از این رو عامل «زمان» در جریان تحولات انقلابی، بطور طبیعی مفهوم خود را از دست داد.

بهرحال، احمد سلمان رشدی، آفرینندهٔ داستان آبات شیطانی با آوردن طنز بالا در کشابش، در زمانی که هنوز روح اله خمینی در قید حیات بود، در انگیزانیدن وی به صدور فتوای قتل خود گام بزرگی برداشت.

این بود نقد و خلاصهٔ کوتاهی از کتاب آیات شیطانی، یکی از جنجالی ترین کتابهای قرن بیستم؛ و اما برای پاسخ به این پرسش که چرا مقامات حکومت جسمهوری اسلامی، کتاب مذکور را که افسانه رؤ یامانندی بیش نیست، تنها چند مورد آن برای اسلام و مسلمانان وهن آور می باشد و به زبان انگلیسی نوشته شده تحریم کردند، ولی در برابر کتاب بازشناسی قرآن که یک پژوهش ژرف فلسفی و منطقی است از خود بازتایی نشان ندادند، باید ابتدا به مکانیسم روانی «اهانت و توهین» اشاره ای داشته باشیم.

اهانت و توهین سلاحی است که معمولاً آن گروه از ارزشهای انسانی را که وابسته به احساسات و هیجانات اوست، مورد حملهٔ قرار می دهند و او را برای دفاع بر می انگیزند. دفاع انسان در برابر توهین، معمولاً بسته به درجه ارزشهای معنوی، کیاست ذاتی، شأن اجتماعی و مخصوصاً برخورد اهانت به ریشه های احساسی اوست. هرچقدر که خوارسازی و اهانت به سطح ژرفتری از احساس انسان برخورد کند، میزان دفاع او ممکن است غیر منطقی تر و سهمگینتر باشد. بدین ترتیب، اگر آموزش انسان با حمله مستقیم به احساسات او انجام بگیرد، معمولاً دفاع غیر منطقی شخص را برای حفظ ارزشهای نسبی او که وابسته به خودخواهیهای احساسی اوست بر می انگیزد و سبب مقاومت انسان در برابر فراگیری می شود. احساسی اوست بر می انگیزد و سبب مقاومت انسان در برابر فراگیری می شود. اما اگر آموزش و روشنگری از راه افزودن به دانیاییهای انسان، رهانیدن او از بندهایی که مانع رشد معنوی و انسانی او هستند و یا استعداد او را برای در ک واقعیتها بار و رتر می کنند، انجام بگیرد، انسان با میل به آن تسلیم می شود.

با در نظر گرفتن شرح بالا، باید توجه داشت که اگرچه هدف کتاب آبات شیطانی ، روشنگری برای افراد بشر و رهایی آنها از بندهای خرافی می باشد؛ ولی نویسنده کتاب مذکور، نقش روشنگرانه خود را با آفریدن یک افسانه تخیلی در لابلای رو پدادهای افسانه ای و رؤیاآمیز طنزآلود که سبب اهانت به معتقدات مذهبی مسلمانان و جریحه دار کردن احساسات آنها شده، ایفاء کرده است. در حالی که کتاب بازشناسی قرآن یک پژوهش جامع و دقیق فلسفی، منطقی و ادبی است که رسالت روشنگری خود را با ژرف شکافی باورهای خرافی برپایهٔ صدها مأخذ معتبر و فرنودهای متین، قاطع و همه پذیر به فرجام رسانیده است.

و اما آموزشهای واعظین مذهبی رنگ و بوی دیگری دارد. بدین شرح که در دانش الهیات پدیده ای وجود دارد که Psychopannychism نامیده می شود. پیروان تشوی مذکور که قائل به فناناپذیری روح هستند عقیده دارند، روح انسان پس از مرگ به خواب می رود و در روز قیامت که همهٔ افراد مردم برای رسیدگی به حسابشان مجدداً زنده می شوند، روح او نیز از خواب بیدار می شود. حال باید توجه داشت که واعظین و فساینده های مذهبی، شکل وارونه شده این تئوری را در

آموزشهای واپسگرایانه خود بکار می برند. توضیح مطلب بدینقرار است که این افراد خود را بعنوان توانمندان و مرشدان مذهبی در صدر سایر چینه های اجتماعی قرار می دهند و عقیده دارند هر اصل و قاعده ای در دنیا باید از اصول مذهبی ناشی شود و یا بعبارت واقعی تر، در جهت حفظ منافع و مزایای طبقاتی آنها جریان داشته باشد. بعلاوه در فرهنگ پیشه وران مذهبی فرض است که تنها دکانداران دینی شایستگی تعبیر و تفسیر اصول مذهبی و حتی تعیین مجموع زوایای یک سه گوشه را دارند. بدین ترتیب پس از زایش انسان، روح انسان را بوسیله خرافاتی که عقیده دارند واقعیتهای معض ابدی بوده وار زشهای آنها در برابر گذشت قرون و اعصار اثر ناپذیر هستند به خواب می برند و به او تلقین می کنند که اگر در تمام عمر از افکار خرافی و آموزشهای آنها که از مشیتهای الهی ناشی می شود، پیروی کنند، پس از مرگ روانش زندگی جاودانی تازه ای آغاز خواهد کرد و در بهشت کنند، پس از مرگ روانش زندگی جاودانی تازه ای آغاز خواهد کرد و در بهشت کنند، پس از مرگ روانش زندگی جاودانی تازه ای آغاز خواهد کرد و در بهشت کنند، پس از مرگ روانش زندگی جاودانی تازه ای آغاز خواهد کود و در بهشت نیروهای خلافه و سازنده خود را در راه برگزاری مشتی مراسم و فرایض خرافی نیروهای خلافه و سازنده خود را در راه برگزاری مشتی مراسم و فرایض خرافی ضایم می سازند.

آمید آن که نور روشنگری بر تاریکیهای نادانی تابش یابد، تارهای سیاه و منجمد شده خرافاتی که بسیاری از ذهنیتها را یک بُعدی کرده، شکوفا شوند؛ انسان از خرافه اندیشی آزاد شود و به عصر روشنگری «انترو پوسوفی» Anthroposophy گام نهد و شاددینی انسانی، یعنی ارزشهای معنوی و اخلاقی پویا جانشین سنتهای کهنه و ضد انسانی ستمدینی و باورهای خرافی گردند.

دکتر روشنگر

سال ۱۳۷۰ خورشیدی

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

## بیش گفتار

در تاریخ تمدن دنیا هیچ عاملی بیش از پدیده دین در زندگی فردی و اجتماعی بشر نقش آفرین نبوده است. دین پدیده ای است که برای حصول اهداف فردی و اجتماعی بشر بیش از هر عامل دیگری، حتی پول میتواند مورد استفاده قرار بگیرد. سرداران بزرگ تاریخ ، تنها در زمان حیات و آنهم در هنگامی که براوج قدرت تکیده زده اند، بر مردم حکومت کرده اند، ولی آنهائی که بعنوان پیامبر در اجتماعات بشری ظهور و خود را وسیله ارتباط الهی با بشر معرفی کرده اند، نه تنها افکار نسل معاصر، بلکه ذهنیت نسلهای بعد از خود را نیز به انقیاد کشیده و حتی پس از مرگ نیز بر دنیای فکری و آداب و رفتار زندگی فردی و اجتماعی افراد بشر حکومت کرده اند.

میدانیم که افکار و عقاید فلاسفه و متفکران بزرگ جهان نیز از نقد و انتقاد سایر اندیشمندان مصون نمانده است، ولی احکامی که بوسیله پیامبران برای افراد بشر نازل شده، هر چقدر هم که فاقد نهاد منطقی و عقلائی بوده، بعنوان کلمات مقدس الهی از هر نقدی مصون مانده و راهنمای حیات فکری و هادی کردار و رفتار بشری قرار گرفته است. نکته آنجاست که حتی اگر اصول و احکام مذهبی دارای زیر بنای «انشی نومی پنیسم» نیز باشد، با این وجود چون اصول مذکور بوسیله انسانی که عنوان پیامبر خدا را بر خود بسته وضع شده است، لذا باید کورکورانه بمورد اجرا گذاشته شود. برای مثال بعضی از احکام قرآن مانند تعدد

۱ـ در فلسفه حکمت الهی antinomianism پدیده ای است که حاکی است ثنها اعتقاد
 به دین و اصول و مقررات آن باعث رستگاری انسان خواهد شد و اگر اصول دین با موازین و مقررات
 اخلاقی مباینت داشته باشد، باید اجرای اصول دین را بر رعایت مقررات اخلاقی مقدم دانست.

زوجات، قانون قصاص، قطع دستهای سارقین، سنگباران کردن مجرمین جنسی و غیره بدون تردید همه از شواهد مسلم پدیده «انتی نومی پنیسم» میباشند، اما چون مقررات مذکور در قرآن آمده است، افراد مسلمان باید اصول مز بور را بدون چون و چرا بسرحله اجرا در آورند تا بتوانند مسلمان نامیده شوند و بدیهی است که حتی عامل زمان و سیر تکامل تمدن و خلاق نیز نمیتواند در موجودیت اصول دینی مذکور تحولی بوجود بیاورد.

ماکیاولی پرچمدار علوم سیاسی دنیای معاصر گفته است: «با مذهب به ماسانی میتوان ارتش و انتخباط بوجود آورد، ولی با ارتش نمیتوان مذهب ایجاد کرد.» این واقعیت فلسفی را آنهائی که ادعای پیامبری کردند قبل از ظهور ماکیاولی تشخیص دادند و از عامل دین برای کسب قدرت و پیشبرد هدفهای دنیوی آنچنان استفاده بعمل آوردند که با میلیارد ها سر باز مسلح نیز امکان آن وجود نداشت.

محمدبن عبداله، مظهر انسان هوشمند و قدرت خواهی بود که واقعیت مذکور را بخوبی تشخیص داد و با آوردن دین اسلام و کتابی که بنام قرآن برای دین مذکور تبویی کرد، بآسانی ساکنان عربستان را زیرچتر نفوذ خود در آورد. شاهکار دراماتیک محمد پس از رحلتش روز بروز توسعه بیشتری یافت و امروز پس از گذشت ۱۴۰۰ سال نه تنها در زندگی فردی و اجتماعی ۸۵۰ میلیون نفر از نفوس دنیا بلکه درسیاست جهانی نیز نقش موثری ایفاء میکند.

آیا محمد واقعاً پیامبر خدا بود و نرآن کلام مستقیم خداوند نا دیده است که بوسیله جبر ثیل به محمد وحی شده و با رازهای نهفته ای در این بحث وجود دارد که در طول قرون و اعصار متمادی بر اثر فشار معتقدات جزمی و تعبدی گرایندگان به دین مذکور و یا بعلل و جهات دیگر، از آشکار کردن آنها خودداری شده است؟ این کتاب که تحت عنوان بازشنامی قرآن به روشنگران جهان تقدیم میشود،

I - Niccolo Machiavelli, *The Prince and the Discourses*, (New York: Modern Library, 1950), p. 147.

مبانی اصول و احکام قرآن، کیفیت پندار محمد بن عبداله و چگونگی رسالت او را بادیدی روشنگرانه و واقع ببتانه ژرف یابی میکندو به پرسشهای مذکور پاسخ مدهد. بدیهی است که محمد در ابتدای ادعای نبوتش قصد داشت، قدرت خود را تنها در مکه و حدود و اطراف آن مستقر کند و فکر نمیکرد که روزی آثار رسالتش از مرزهای عربستان فراتر خواهد رفت و قرنها بعد از خودش بعنوان دین جمعیت کشیری از مردم دنیا باقی خواهد ماند. بهمین دلیل است که آیه ۷ سوره شوری میگوید:

وَكُذَالِكَ اَوْحَيْنَاۚ اَلِيُكَ قُرُانًا عَرَبِيًّا لِتُنْذِيرُ اَمْرَالْقُرْى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنْذِيرَ يَوْمَرَ الْجَنْعِ «ما قىرآن را بىراى تىوبىه زبان عربى وحى كرديم تا تومردم ما در شهرها (مكه) و اطراف آنرا از روز قيامت بترسانى.»

در واقع میتوان گفت که اگر محمد پیش بینی میکرد، دین و آئینش روزی عالمگیر خواهد شد، اصول و احکام قرآن را بر پایه و شالوده محکم تر و معقولاته تری بنا میکرد تا بتواند برای ملل مختلف و زمانهای آینده نیز قابلیت قبول و اجرا داشته باشد و از آوردن اینهمه تضادهای غیر منطقی و آشکار که در این کتاب به شرح مستدل آنها اقدام خواهد شد، خودداری میکرد. البته باید اذعان داشت که مطالب قرآن از آموزشهای اخلاقی و ارزشهای معنوی قابل توجهی نیز برخوردار است، اما دارای نقاط ضعف، اصول غیر اخلاقی و تضادهای شگفت انگیزی نیز هست که انتساب آنها را به خداوندی که منزه از هر نوع نقطه ضعفی شناخته شده است، بکلی منتفی میسازد و در واقع این طرز فکر را تائید میسازد که کتاب مذکور محصول پندار یک انسان زمینی بوده که از نقاط ضعف افراد عادی بشر بی نصیب نبوده است.

بطوریکه گفته شد، چون محمد قصد داشت، برطبق مدلول آیه ۷ سوره شوری قدرتش را در مکه و اطراف آن و آنهم چه بسا در زمان حیات خودش مستقر کند و فکر فردای آئین نوظهورش را نکرده بود، از ایترو اصول و احکام قرآن را مطابق ذهنیت اعراب چادر نشین قرن ششم میلادی عربستان و در آنچنان سطح شگفت ـ زائی تدوین کرد که بنظر میرسد، حتی اگر مسلمانان متعبد با پنداری خالی از

احساس مفاهیم و متون قرآن را بررسی کنند، از آن پس قادر به حفظ ایمانشان نسبت به قرآن و اسلام نباشند.

در تاریخ بشر، دین معمولاً بزرگترین خدمتگزار صمیمی سیاست بوده و نه تنها بسیاری از مرداران بزرگ تاریخ از دین برای کسب قدرت بهره گرفته اند، بلکه حتی در دموکراسیهای امروزی نیز از عامل دین برای تحکیم قدرتهای سیاسی بهره. برداری بعمل می آید. اما بطور کلی در اسلام دین و سیاست دو روی یک سکه بوده و در هم آمیخته شده اند، زیرا بطوریکه گفته شد، اسلام در واقع برای کسب قىدرت بوجود آمد و چون داراى ريشه هاى فرهنگى اصيل و مبانى انسانى محكمى نبود، لذا پس از اینکه به سایر کشورهای دنیا تجاوز کرد، رهبران اسلام آن قسمت از اصول و مبانی فرهنگی و تمدن ملت های مغلوب را که برای استحکام قدرت خود مفید تشخیص دادند، نگهداری و سایر میراثهای فرهنگی و تمدن ملل معلوب را نابود کردند. معروف است هنگامی که در زمان عمر خلیفه دوم، اسکندریه بوسيله لشگريان اسلام فتح شد، از عمر سئوآل كردند، با كتابخانه اسكندريه و کتابهای موجود در آن چه کنند؟ نامبرده باسخ داد: «اگر متون و اصول کتابهای موجود در كتابخانه مذكور مطابق اصول و احكام اسلام باشد كه اصولاً وجود آنها زایـد خواهد بود و اگر متون کتابهای مز بور مخالف اصول و احکام قرآن باشد، باید يقيناً نابود شوند.» درجهت اجراى اين طرز فكر سخيف، لشگريان اسلام، کتابهای کتابخانه اسکندریه را که در آن زمان یکی از بزرگترین و غنی ترین کتابخانه های دنیا بشمار میرفت، نابود کردند.

تذکار این نکته نیز لازم است که نویسنده این کتاب دریک خانواده متعصب اسلامی در ایران زایش یافتم و بر اثر آموزشهای فرهنگ خانوادگی سالهای چندی را در راه فرا گرفتن اصول و فرایش مذهبی وقف کردم. اما هر چقدر که بیشتر در مبانی اصول و مقررات قرآن و اسلام ژرف یایی میکردم، ابهامات ذهنی ام نسبت به سهاد اصول و احکام قرآن زیادتر میشد و خلجانی ناآرام ساختمان ایمانم را نسبت به به واقعیت اسلام می پوشانید. سرانجام در طی این جهت به نقطه ای رسیدم که بیکباره یخهای تعبداتی که سالهای متمادی شرائین مغزم را منجمد کرده بودند، در

برابر تابش نور واقع بینی ذوب گردید و جهان تازه ای از واقعیت که اگرچه تلخ ولی بسیار تابناک بود، در ذهنم شکوفا شد.

معهلذابليهي استكه هيچگاه قصد نداشتم حاصل مطالعات وتحقيقات خود و کشفیات رنج زائی را که درباره اصول و احکام قرآن و مبانی فلسفی دین مذکور بعمل آورده بودم، برشته تحرير در آورم، زيرا هنوز عقيده دارم اگر عاملي هر چقدر هم که بی پایه و اساس باشد، بتواند برای افراد بشر آرامش آفرین بوده و باعث تشفى آلام رواني آنها شود، بايد ازنقد و ارزش يابي محفوظ بماند. دراين جهت فکری، هنگامی که بیاد می آورم، پدرم قرآن را روی رحل میگذاشت و در حالیکه مطلقاً معنی آنرا نمیفهمید با قرائت کلمات آن در درون خویش فرو میرفت و با بازتاب احساساتی که برای خود ایجاد میکرد، اشک از دیده جاری میساخت، از یک طرف به ساده لوحی او افسوس میخورم و از دگر سو فکر میکنم، اگر واقعاً ریختن اشک در هنگام قرائت بعضی کلمات بی مفهوم و تئوریهای بی ـ اساس باعث پالایش روانی و رضایت خاطر افراد مردم شده و آلام آنها را کاهش مسلهد، باید مردم را در استفاده از پندارشان ، هرچقدر هم که غیر معقولانه باشد آزاد گذاشت تا با کیفیت شعوری خاصی که برای خود ساخته اند، در مواقع ضروری با انجام فرایض ولو واهی آلام خود را تسلی، روان خود را تشفی بخشیده و خود را توانا احساس کنند. این تئوری مخصوصاً هنگامی تحقق قاطع می یابد که بستواند اندیشه گری مردم عوام را از تمایلات زشت و نابجا شستشو دهد و در اصلاح کجرو یها و ناهنجاریهای منش آنها موثر واقع شود.

بنا به علل بالا، نویسنده این کتاب به این عقیده باقی بودم که مردم عوام را باید در معتقداتشان هرچند هم که واهی باشد آزاد گذاشت تا در پناه آنها آلام خود را تسلی داده و وجود خویش را در کالبد ضعیفشان نیرومند احساس کنند، اما اکنون که گروهی ملای خود خواه از لابلای فسیل های پوسیده و کپک خورده تاریخ سر بدر آورده و با ایجاد یک سیستم فاشیسم مذهبی سرمایه های ملی، تاریخ سر بدر آورده و با ایجاد یک سیستم فاشیسم مذهبی سرمایه های ملی، معنوی و فرهنگی ما و از جمله جان و آزادی هم میهنانمانرا بنام دین در معرض نابودی قرار داده، دم از ایجاد انترناسیونالیسم اسلامی میزنند و مرتکب آنچنان

فجایع وحشت زائی شده اند که سینه تاریخ از ثبت آنها شرم دارد، دیگر سکوت را گناه تلقی کرده و به نگارش این کتاب می پردازم.

تنو يرافكار عمومي درباره واقعيت دين اسلام، لااقل دو اثر مثبت و شكوفا برای خوانندگان این کتاب بوجود خواهد آورد. یکی اینکه نیروهای شگرف ذهنی و مادی مسلمانان را از موهوم پرستی بازمیدارد و آنها را در جهت سازندگی و پیشرفت تغییر جهت میدهد و مسلمانان را از بند ترفندهای گروهی انگل های اجتماعي آزاد خواهد كرد و دوم اينكه يكي از نيرومندترين حربه هاي استعمارگران خارجی که امروزه خود را درپوشش استعمارتو که شکل پیشرفته ای ازاستعمارقبل ازجنگ دوم جهانی است پنهان ساخته اند، بی اثرخواهد کرد. زيىرامىيدانيم كه دين ومذهب پيوسته برزگترين سلاح استعمارگران خارجي بوده و نيروهاي مذكور هميشه با خريداري رهيران ملهبي كشورهاي درحال توسعه، ملت های آن کشورها را به زنجیمر استعمار کشیده اند. محمود محمود در جلد ششم كتاب روابط سياسي ايران و انگليس در قرن نوزدهم در صفحات ١٧٢٢ \_ ۱۷۴۱ فهـرمـت بیست نفر از روحانیون درجه اول ایرانی را که از سیصد سال پیش ماهیانه از امیراطوری انگلستان یول دریافت میداشته اند فاش کرده است. مجله Politics Today انسز از قول روزنامه واشینگتن بست که از معتبر ترین و پر تیراز ترین روزنامه های امریکاست، نوشته است که سازمان CIA از سال ۱۹۵۳ ببعد هر سال درحدود ۴۰۰ مینیون دلار در اختیار آخوند های ایرانی قرار مبداده است

ازطرف دیگر، با توجه به اینکه اگر ماپناهگاههای روانی آرامش بخش مردم را هر چقدر هم که بدون اساس باشد و بران کنیم، اما مأمن های روانی تازه ای بجای آنها برایشان نسازیم، آنانوا در برزخ یأس و نا امیدی سرگردان خواهیم کرد، امیدوارم روشنگرانی که با مطالعه این کتاب نیروهای شعوری خود رااز بند های

<sup>1-</sup> Daniel Drooz, "The CIA's Secret Fund, Iran," Politics Today, March/April, 1982, pp.10-11.

ترفندی دیرین رها میسازند، بجای آن اصول آئین محکمتری را که از ارزشهای معنوی و وجدان اخلاقی آنها ناشی میشود، در سازمان مغزی، روانی و شخصیت خود پایه گزاری کنند. «لارنس گلبرگ» از دانشمندان روانشناسی برجسته امریکایی می گوید: «کامل ترین و بالا ترین درجه رشد فکری و اخلاقی، پیروی از اصول و موازین وجدانی است.» تردید نیست که تقویت ارزشهای معنوی و اصول و موازین اخلاقی و وجدانی افراد بشر نه تنها می تواند جانشین مثبتی برای اصول و موازین آنها بشمار رود، بلکه ضمانت اجرای ارزشهای معنوی و وجدانی موهوم گرایی آنها بشمار رود، بلکه ضمانت اجرای ارزشهای معنوی و وجدانی بسرانب از مهانی غیرواقعی نیرومندتر بوده و حتی بیش از مقررات قانونی در برتر ساختن شخصیت و هنجارهای اخلاقی و منشی افراد بشر موثر واقع خواهد شد. په

### دكتر روشنگر

# فصل اول نگاهی به زندگی محمد و تاریخچه اسلام

هیچ وسیله ای مرای رسیدن به قدرت موترتر از مذهب نیست. مذهب یک وسیله معنوی است که نیرویش برای کسب قدرت از نیروی تمام بشر زیادتر است. ب. ی. بل

با توجه به این که هدف تألیف این کتاب تجزیه و تحلیل متون و احکام قرآن و بازشناسی جنبه های گوناگون متون و مطالب آن است، لذا برای این که بهتر بتوانیم به کنه مطالب قرآن و کیفیت فلسفی آن پی ببریم ، بی مناسبت نیست، قبل از ورود به بحث اصلی یک نظر اجمالی ولی عمیق و تحقیقی به زندگی محمد، آورنده قرآن و چگونگی ایجاد تاریخ اسلام بیفکنیم.

محمد در مکه پا بعرصهٔ وجود گذاشت و بعلت خصایص روانی و اخلاقی خاصی که داشت ، پیوسته بر ضد کلیه عوامل محیطی که در آن پرورش یافته بود و حتی قوم قریش که خود از میان آن قوم خلق شده بود، حالت طغیان داشت. دلایل و جهات کیفیت روانی خاص محمد را به شرح زیر میتوان خلاصه کرد: با مقایسه با اعراب مرفه مکه، محمد در طفولیت پدر و مادرش را از دست داده بود و در فقر بسر میبرد. البته طایفه قریش در گذشته از ثروت و مکنت قابل توجهی برخوردار بسود، ولی در زمان محمد یکی از فقیر ترین طوایف بشمار میرفت و چون افرادآن بشغل نگهبانی کعبه اشتغال داشتند، لذامعیشت آنها از تحف و هدایائی که زوارخانه کعبه به آنها میدادند، تأمین میشد. ۲

پدر و مادر محمد در عسرت و تنگدستی بسر میبردند و از یک زندگی عادی در شرایط آن زمان محروم بودند. محمد طفولیتش را در تنهائی و محرومیت گذرانید و برخلاف سایر افراد عرب که با شداید زندگی خومیگرفتند و مبارز و خون گرم بودند، محمد از محرومیت های زندگی رنج میبرد و در برابر مضایق محیطی مانند زنان گریه میکرد. ۲

محمد عهد شباب را درفقر و فاقه گذرانید و پیوسته از تنگی معیشت در عذاب بود. هنگامی که محمد چشم بدنیا گشود (۵۷۰ میلادی)، پدرش قبلاً بدرود حیات گفته بود و مادرش آمنه نیز که از لحاظ جسمی و روانی <sup>۴</sup> هر دو بیمار بود، پس از ۶ سال دارفانی را و داع گفت.

محمد از همان روزهای ابتدای عمر از محرومیت های یتیمی، بینوائی و فقر رئج میبرد. بهمین علت است که قرآن در ۲۳ مورد در باره کمک به یتیمان و رعایت حقوق آنها اصرار میورزد، عوامل مذکور و مخصوصاً رفتار تحقیر آمیزی که کاروانسالاران شروتمند مکه نسبت به محمد داشتند، بشدت او راافسرده کرد و و برا در درون خودش قرو برد.

هنگامی که آمنه ، مادر محمد وفات یافت (۵۷۶ میلادی)، پدر بزرگ محمد

١- به صفحه شماره ١٠٢ همين كتاب مراجعه فرماديد

<sup>2-</sup> Weil, Le Prophete Mohammed.

<sup>3-</sup> Dosy, History de Musulman: d'Espagne, pp.21-22.

<sup>4-</sup> Kasimirsky, Introduction to the Translation of Koran, p. vii.

بنام عبدالسطلب که پیر مردی یکصد و هشت ساله بود و امکان ابراز محبتی را که محمد در آن سن بدان نیازمند بود، نداشت سر پرستی او را برعهده گرفت . عبدالمطلب نیز پس از سه سال (۵۷۹ میلادی) وفات یافت . پس از مرگ عبدالمطلب، عموی محمد، ابوطالب سر پرستی وی رابر عهده گرفت. ابوطالب بازرگان پرکاری بود و آمادگی اجرای نقش قیم دلسوزی را نداشت و قادر نبود محمد را از عواطفی که یک نو جوان انتظار دارد از والدینش ببیند، برخوردار سازد. ابوطالب محمد را به شغل شتر بانی کار وانهائی که بین مکه و سوریه مسافرت میکردند، گماشت و لذا محمد در این موقعیت موفق شد بین سنین ۱۰ و ۱۴ سالگی چندین مرتبه بسوریه و نواحی اطراف آن مسافرت کند. گفته شده است که محمد در مسافرت کند. گفته شده است که محمد در مسافرت کند. گفته شده است که محمد در مسافرت کند. گفته شده است که از او آموخت. ا

زمانی که محمد از مسافرت سوریه به مکه مراجعت کرد، مصادف با موقعی بود که ابوطالب طوایف مکه و نواحی اطراف آنرا برای دفع حمله های «نگوس ابرهه» حاکم حبشه بسیج میکرد و محمد اجباراً ناچار بود در جنگ مذکور شرکت کنند. چون محمد جوانی بیمار مزاج و عصبی بود و قدرت و ظرفیت شرکت در جنگ را نداشت، لذا از میدان جنگ گریخت. فرار محمد از میدان جنگ او را مورد مضحکه و تمسخر دوستان و آشنایانش قرار داد و از اینرو مجبور شد خانه عمویش، ابوطالب را ترک کند و از مکه خارج شود."

محمد در این زمان (۵۹۵ میلادی) جوانی ۲۵ ساله بود و بمنظور تامین معیشت روزانه، ناچار شد به شغل چوپانی که پست ترین مشاغل آن زمان بشمار میرفت اشتغال ورزد. شغل مذکور برای محمد آنچنان خفت آور بود که وی تصمیم گرفت، شغل مذکور را ترک کند و در خلعت یک تاجر لباس بنام «صائب» که غالباً در مسافرت بسر میبرد، در آید. صائب در جریان تجارت لباس، به بازار

<sup>1-</sup> Prideaux, Vie de Mahomet.

<sup>2-</sup> Sprenger, Vie et enseignement.

«حیاچه» که در جنوب مکه قرار داشت و یکی از بازارهای مهم بشمار میرفت، روی آورد. محمد در بازار «حیاچه» موفق شد با یک بیوه ثروتمند بنام خلیجه که دارای کاروان تجارتی بود آشنا شود. خلیجه ابتدا محمد را به شغل شتر بانی استخدام کرد، سپس اورا متصدی کاروان تجارتی خود کرد و سرانجام او را شریک خود نمود. اباتوجه باینکه خلیجه، با استخدام محمد، و یرا از فقرو فاقه نجات داده بود، محمد نسبت بوی بسیارقدرشناس بودو باصداقت وصمیمیت به او خلمت میکرد. خلیجه در این زمان چهل ساله بود و با توجه باینکه در هوای عربستان زیبائی دیر پا نخواهد بود، خلیجه در این زمان معمولاً باید سالخورده بنظر عربستان زیبائی دیر پا نخواهد بود، خلیجه در این زمان معمولاً باید سالخورده بنظر

در زمانی که محمد در فقر و فاقه بسر میبرد، مانند کلیه افراد عصبی مزاج، شور و شهامت خود را از دست داده و بصورت جوانی جبون و خاموش درآمده بود. بطور کلی محمد درجوانی وسالهای قبل از ادعای نبوت مرد گمنام و بی اهمیتی بود و از اسم ورسمی برخوردار نبود، مطالعاتی که او برای اجرای هدفی که در سر داشت بعمل می آورد و تعلیماتی که در این باره فرا میگرفت، توجه کسی را بخود معطوف نمیکرد. ۲

قبل از ظهور محمد گروهی یهودی در حجاز زندگی میکردند که با سایر یهودیان منطقه خاور میانه در تماس بودند. گاهی اوقات یهودیان منطقه خاورمیانه به حجاز رفت و آمد میکردند و بعضی از آنها نیز در حجاز اقامت میگزیدند. خصوصیات روانی محمد نشان میدهد که وی معلمان خود را از بین یهودیان خارجی که به حجاز مسافرت میکردند، انتخاب نموده است، زیرا هدفش این بوده است که در بین قوم عرب تا زمان ادعای نبوت گمنام بماند و مخصوصاً اعراب حجاز از کیفیت مطالعات و تعلیماتی که او فرا میگیرد، بدون اطلاع بمانند.

<sup>1-</sup> Abulfeda, Vie de Mahomet, trad. Noel Devergers.

<sup>2-</sup> Snouck - Hurgronje, "Der Islam" (in Lehrbuch der Religionsgeschichte, ed. Bertholet u. Lehmann), p. 657.

محمد لااقل متون «هاگادا» ا را که قسمت مهمی از احکام و مطالب قرآن را تشکیل میدهد، در مکه تحصیل نموده است.

در قرآن مواردی وجود دارد که نشان میدهد، محمد از معلمان خارجی تعلیم گرفته است. این موارد را مخصوصاً در اسامی خاصی که در قرآن بکار رفته، بخوبی میتوان تشخیص داد. برای مثال نام «یأجوج» که در آیات شماره ۹۴ و ۹۹ سوره کهف ذکر شده، از نام agog که در افسانه سریانی اسکندر بکار رفته، اقتباس شده است. همچنین قسمت دیگری ازمطالب قرآن ومخصوصاً افسانه سریای سوره کهف و داستان بابلی «هاروت و ماروت» که در آیه ۱۰۱ سوره بقره ذکر شده، از نوشته های بین النهرین جنوبی گرفته شده است.

بنظر میرسد که محمد قسمت مهمی از احکام دین نوئی را که برای اعراب عربستان به رسالت آورد از مشاهدات و تجربیات واندیشه گریهای عمیق خود و بدون مشورت با دیگران پایه ریزی کرده باشد. محمد طغل یتیم و بیکسی که زندگی اش در صحراهای سوزان عربستان در بین گله های گوسفند خلاصه میشد، از اوان طفولیت در مواقعی که در صحراهای گرم عربستان به شغل گله چرانی اشتخال داشت، عادت کرده بود در خود فرو برود و به تفکر و اندیشه بیردازد. میدانیم که مکوت مطلق صحرا برای در خود فرو رفتن و اندیشه گری کردن مناسب ترین مکان است و چون کمتر عاملی در صحرا و جود دارد که رشته افکار را در هم بریزد، از اینرو محمد ساعت ها در خود فرو میرفت و فکر نبوت بدین ترتیب از زمان کودکی در مغزش ریشه گرفت.

ادیان بزرگ همه در صحراهای گرم بوجود آمده اند، زیرا یکی از خصایص صحراهای گرم و وسعت آنها سبب اندیشه گری و محراهای تقویت پندارگری میشود. بهمین دلیل ذهنیت پیامبران ادیان بزرگ در صحراهای

۱۰ «هـاگـادا» آن قسست از نورات است که از داستانها، لطیفه ها، ستاره شناسی، طب، تصوف و اسرار و رموز خلقت بحث میکند.

<sup>2 -</sup> Littman, in the Andreas Festschrift, 70-87, and Horovitz, Kor, Untersuchungen, p. 146 ff.

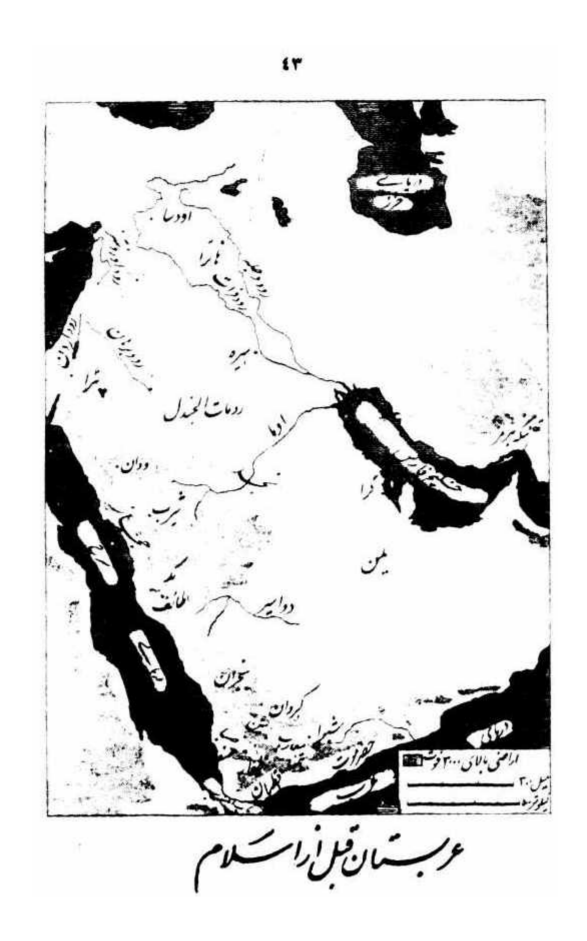
گرم رشد کرده است. بهر حال، خدیجه بزودی عشق محمد را بدل گرفت و محمد که طعم تلخ فقر و فاقه را چشیده بود، عشق خدیجه را قبول و با وی ازدواج کرد. بدیهی است که علت قبول ازدواج با خدیجه از طرف محمد، بیشتر موقعیت اجتماعی و وضع مالی خدیجه بود، نه جذابیت او. بعبارت دیگر محمد بعلت استفاده از مال و منال خدیجه با او ازدواج کرد نه یک عشق واقعی. پس از اینکه محمد با خدیجه ازدواج کرد، وضع مالی اش رونق پیدا کرد و زندگی اش جلای تازه ای یافت.

از آن پس محمد برای مدت ده سال تسمام قوا و کوشش خود را وقف امور تجارتی خود و همسرش خدیجه نمود و درسن ۳۵ سالگی بصورت مرد ثروتمندی در آمد. محمد دراین زمان سختی های زمان آبدیده اش کرده، تجربیات مسافرت های تجارتی او را آزموده کرده و بصورت انسانی دنیا دیده، باتجر به و قادر درآمده بود.

محمد از سن ۳۵ تا ۴۰ سالگی در رقاه کامل بسر برد، ولی هیچگاه غرور یک انسان ثروتمند را بخود راه نداد. او در ابام جوانی که در فقر و مسکنت بسر میبرد، از غرور ثروتمندان بسیار رنج دینه بود و لذا ژندگی مرفه خود را بسادگی برگزار میکرد تا در تله ای که ثروتمندان افتادند، سقوط نکند. او پیوسته از مردم کناره گیری میکرد و حتی تمایلی به آمیزش با آنها نداشت، زیرا تماس وی با مردم مکه رنج ایام فقر و محرومیت را در ذهنش زنده میکرد. مردم مکه نیز برای محمد قدری قائل نبودند و عقیده داشتند که او از پرتو ازدوانج با یک بیوه ثروتمند بدون تحمل رنج به ثروت و مکنت دست یافته ولذا ارجی به او نمیگذاشتند و بعلاوه چون از میدان جنگ فرار اختیار کرده بود، پیوسته او را بباد انتفاد و تمسخر میگرفتند و بطور خلاصه مردم مکه به محمد بعنوان یک عنصر دون ارزش مینگریستند.

<sup>1-</sup> De Castries, L' Islam, p.49.

<sup>2-</sup> Andre Servier, Islam and the Psychology of the Musulman, trans. A.S. Moss-Blendell (New York: Charles Schribner's Sons, 1924), p. 47.



محمد بعد از ازدواج با خدیجه ، زندگی آرامی را میگذرانید و هرسال در ایام ماه رمضان به کوه حرا میرفت و در سکوت محض کوه مذکور به تفکر می پرداخت . بدیهی است که اندیشه های محمد برای ساختن یک دین نو بنیاد بطور ناگهانی در مغز او راه نیافته و مدتهای مدید وی در این باره به تفکر و اندیشه گری پرداخته است. از طرف دیگر میتوان گفت که محمد در بدو امر قصد داشت، با تأسیس اسلام قدرتش را تنها در مکه و در عر بستان بسط دهد و فکر نمیکرد که دین نو بنیادش بتواند بسرعت بسایر مرزها رسوخ کند. بهمین دلیل در آیه ۷ سوره شوری، به اصطلاح خداوند به محمد میگوید:

وَكُذَالِكَ ٱوْحَيْنَآ الْهَكَ قُرْانًا عَرَبِيًّا لِتُنْزِيرَ أَمَّ الْقُرْى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنْذِيرَ يَوْمَ الْجَنْعِ «ما قرآن را بـراى تـوبـهـز بان عر بى وحى كرديم تا تومردم ما در شهرها (مكه) و

اطراف آنرا از روز قیامت بترسانی .»

ولی اوضاع و احوال و مقتضیات موجود به نفع او جریان یافت و اسلام بزودی عائم گیرشد. محمد در غار حوا تنها راجع به آینده خواب نمیدید، بلکه روزهای ذلت و فقر و محرومیت ایام کودکی و روزهای جوانی را که برای امرار معاش روزانه به پست ترین مشاغل آن زمان تن در داده بود، بیاد می آورد و احساس محرومیت های ایام کودکی نیروهای مغزی اش را برای دست یافتن به قدرتی که حقارت های زمان کودکی اش را در خود مستعیل مینمود و و یرا در رأس قدرت و مکنت قرار میداد، تحریک میکرد. او به بیعدالتی های موجود آنزمان و اینکه در اجتماع وحشی صفت عربستان ضعفا قربانی مطامع ثروتمندان میشدند فکر میکرد و برای تغییر وضع موجود اندیشه میکرد. محمد از اختلافات قبایل عربستان و برای تغییر قبایل عربستان و بخییت افراد قبایل نسبت بیکنیگر رنج میبردو فکر میکرد با ایجاد یک رشته معتقدات دینی، قادر خواهد شد قبایل متخاصم عربستان را بایکدیگر متحد سازد و به خونریزیهای مرسوم بین آنها خاتمه دهد. احتمالاً در این زمان تبلیغات بهودیهای یشرب درباره اعتقاد به وجود خدای بکتا ای محمد را بخود آورده و وی فکر کرده

<sup>1-</sup> Weil, History de Peuples de L'Islam depuis Mahomet.

است که با چنین عقیده ای میتواند مردم مکه را از پرستش بت هائی که در خانه کعبه وجود داشت منع کند و بدینوسیله یک قدرت معنوی برای خود بوجود بیاورد و بوسیله آن قدرت با اختلافات طبقاتی، زندگی تجملی ثروتمندان و استثمار بینوایان بوسیله ثروتمندان مبارزه کند و به بیعدالتی های اجتماعی پایان دهد. طرز فکر مذکور در مخیله محمد تازگی نداشت، زیرا عقیده مذکور زیربنای ادیان یهود و مسیح نیز بشمار میرفت و همه افرادی که طعم تلخ محرومیت و فقر و فاقه در بستر روان آنها خانه گرفته است، در بعضی از ادوار زندگی خود با چنین افکاری دست بگریبان شده اند، منتها کلیه اوضاع و احوال موجود در آن زمان، برای پیش برد چنین هدفی مساعد بود.

بعلاوه، در آن زمان یهودیان یثرب تبلیغ میکردند که بزودی پیامبری ظهور و یک سیستم عدل و انصاف را جانشین مظالم و بیعدالتی های موجود خواهد کرد. محمد با خود فکر میکرد که چرا وی در نقش پیامبر مذکور ظهور نکند و چنین رسالتی را بر عهده نگیرد. این طرز فکر آرامش و رضایت روانی خاصی در محمد بوجود می آورد، زیرا محمد بدینوسیله میتوانست حقارت هائی را که در زمان کودکی تحمل کرده بود جبران سازد. شاید هم محمد در این زمان تحت تاثیر اوهام و تخیلاتی که گاهی اوقات بر کیفیت مغزی و روانی افراد بشر حاکم میشود، قرار گرفته و فکر کرده است که او در واقع بوسیله خداموضوع چنین رسالتی قرار گرفته است. ا

محمد قصد داشت پهودپان و مسیحیان را نیز به آئین اسلام در آورد و بهمین مناسبت، خود را تابع آئین ابراهیم معرفی کرد. زیرا ابراهیم نه پهودی بود، نه مسیحی و نه بت پرست، بلکه او یک «حنیف» بشمارمیرفت و خدای یگانه را پرستش میکرد. در عین حال، هم پهودیها ابراهیم راپیغمبر میدانندوهم مسیحی دا. بهمین دلیل محمد اساس دین اسلام را برپایه آئین ابراهیم بنیان نهاد تا ملل

<sup>1-</sup> Barthelemy Sint - Hilaire, Mahomet et le Koran (A. S., Barnes & Company, Inc., New York: 1962), p. 19.

جد «حشیف» به کسی اطلاق میشد که جویندهٔ حقیقت بود و خداوند واقعی و خالق آسمان و زمین را برسنش میکرد.

یهودی و مسیحی دین او را بهذیرند. بنا براین زمانی که محمد شروع به انجام رسالت خود نمود، با هیچیک از مذاهب توحیدی مخالفت نورزید، ولی از آنها دعوت بعمل آورد که به اسلام به پیوندند. ۱

محمد در واقع «اسلام» را ادامه ادیان یهود و مسیح میدانست، نه یک آئین کاملاً نو «کش» مینو یسد: «محمد هیچگاه قصد نداشت، اسلام را بعنوان یک دین نو برمالت بیاورد. او در ابتدا میخواست قرآن آسمانی را که ادعا میکرد از خدا بوی الهام شده است، بعنوان تائید کتب مقدس قبلی به بشریت عرضه دارد. بهمین مناسبت درآغاز کاربین ادیان یهود و مسیح تفاوتی قائل نبود و عقیده داشت که پیروان هر دو دین مذکور از کتاب و رسالت او استقبال خواهند کرد. اما بعد ها متوجه شد که هیچگاه قادر نخواهد بود از حمایت یهودیها و مسیحی ها برخوردار شود واز اینرو تصمیم گرفت، (اسلام) را بعنوان یک دین جدید به بشریت معرفی کند. بهمین دلیل است که قرآن مشحون از مطالب و متون کتب مقدس قبلی است که محمد به اقتضای زمان در آنها تغییراتی بوجود آورده است.» ۲

ابراهیم قبل از موسی و عیسی به پیغمبری مبعوث شده و خانه کعبه را او بنا نهاده است و لذا ملت ابراهیم که اساس و پایه دیانت اسلام را تشکیل میدهد، میتوانست شامل ادیان یهودیها ومسیحیها نیز بشود. محمد فکر کرده بود که چون آئین ابراهیم هر دو دین یکتا پرست یهود و مسیح را که قائل به وحدت خدا و دارای کتاب آسمانی بودند، در بر میگرفت، لذا میتوانست جنبه عمومی و جهانی پیدا کتاب آسمانی بودند، در بر میگرفت، لذا میتوانست جنبه عمومی و جهانی پیدا کند. نکته مهم در طرز تفکر محمد این بود که او اعتقاد داشت، چون دین موسی بر پایه برتری نژادی بناگشته بودو یهودیها معتقد بودند که نژاداسرائیل برترین نژاد. هادردنیا بوده و تنهانرادی بشمار می آمد که صلاحیت تماس باخدارا دارا بود،

۱. کونستان و برژیل گیورگیو، محمد پیغمبری که از نوباید شناخت، ترجمه ذبیع اله منصوری، (تهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳۶۳)، صفحه ۶۹.

<sup>2-</sup> Abraham I. Katsh, Judaism and the Koran (A.S. Barnes & Company, Inc., New York: 1926), p.19.

لذا نميتوانست يك دين جهاني بشود. مسيحيت نيز بمناسبت اينكه جنبه تكميلي دین یهود بشمار می آمد، نمیتوانست قابلیت جهانگیری داشته باشد. اما دین اسلام که دم از برابری و برادری و یکسان بودن نژاد و رنگ میزد، می توانست جنبه جهاني پيدا كرده و دنيا را تسخير كند. آيه ۲۱۳ سوره بقره به شرح زير هدف جهانی محمد را در این باره بخوبی گواهی می دهد:

كَانَ النَّاسُ أَمَّكَةً وَالْعِدَةً "...

«کلیه افراد بشریک ملت واحد را تشکیل میدهند ...»

بطور خلاصه، محمد تصميم گرفته بود يک دين آسماني بوجود بياورد که بتواند با ادیان، یهود و مسیح رقابت کند و بدین ترتیب بنیان دینی را گذاشت که اگر حه اصول آن بطوریکه خواهیم دید خالی از منطق عقلائی بوده و مشحون از تضاد ها و سبک فکریهای عربان است، معهذا امروز ۸۵۰ میلیون نفر از نفوس دنیا را در بر گرفته است. بدیهی است که افراد انسان هنگامی که چشم عقل را فرو بندند و با تعبد كامل به اصلى توجه نمايند، هر عاملي برايشان قابل پرستش خواهد بود.

بهرحال ، یکی از روزهائی که محمد از غار حرا مراجعت میکود، داستان رسالتش را آغاز كرد و به خديجه همسرش اظهارداشت كه فرشته اي بنام جبر ئيل بـر وی ظـاهـر شـده و بـه او تکلیف کرده است، اگر چه وی سواد خواندن و نوشتن ّ ندارد، اما بشام و قدرت خدا توانایی خواندن خواهد یافت، سپس او اظهار داشته است توپیامبر خدا و من جبرئیل هستم.

برطبق آنجه که «گیورگیو» از«ابن هشام» نقل کرده است ، بین اولین مرتبه که جبرئیل برمحمد نازل شد و به او گفت :

## إِثْرَاْ بِالسَّمِرَيِّكَ الَّذِي خَلَقَ ٥ '

«بخوان بنام پروردگارت که (عالم را) خلق کرد.»

ومرتب دوم که جبرئیل مجدداً محمد را ملاقات کرد و بوی گفت: «یا محمد تو

۱ـ آیه ۱ سوره علق.

رسول آله هستی و من جبر ثیل می باشم، » مدت سه سال فاصله افتاد و در این مدت از جبر ثیل اثری دیده نشد. مسلمانان این دوره سه ساله را «دوره فترت» خوانده آند. مسلمانان عقیده دارند سبب دورهٔ سه ساله فترت این بود که محمد برای انجام وظایف بزرگی که درپیش داشت، بیشتر فکر کند و نیروی روحی و معنوی اش را برای رسالت بزرگ خود تقویت وآماده سازد. "

در حالیک تعبیر فوق نمیتواند خالی از منطق باشد، اما میتوان اضافه کرد که محمد دراین مدت برای آنچه که در ۲۳ سال بقیه عمرش بعنوان پیغمبر انجام داد، طرحهای لازم را تهیه کرده و با فراست و کیاست خاصی که داشته، کلیه اعمال و اقداماتی را که میبایستی بعنوان یک پیامبر بمنصه ظهور برساند، بدقت طرح ریزی و خود را از هر جهت برای انجام نقشه اش آماده کرده است.

پس از رسیدن به سن بلوغ ، محمد دائماً درمحله یهودی نشین مکه رفت و آمد میکرد و چگونگی معتقدات و انجام فرایض مذهبی، آداب و رسوم ، قواعد و مقررات زندگی خصوصی و اجتماعی اسرائیلی ها را مورد مداقه و بررسی عمیق و دقیق قرار میداد. زندگی فردی، اجتماعی و مذهبی یهودیها آنچنان در محمد تاثیر بخشیده است که در آیهٔ ۱۵ سوره جائیه از بنی اسرائیل بعنوان ملتی که خداوند آنها را نسبت به سایر مردم روی زمین برتری داده است سخن میگوید. آیهٔ ۱۵ سوره جائیه در این باره میگوید.

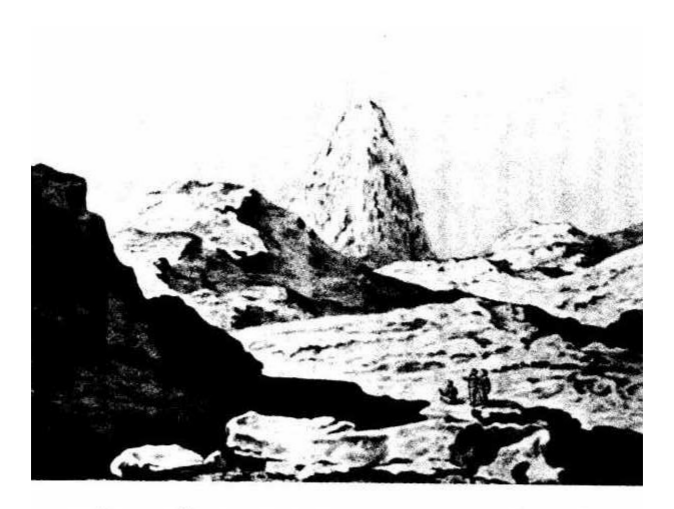
... وَمُعَلِنْهُمْ عَلَى الْعَلِينِينَ فَ

« سه وما آنها را بر سایر مردم جهان برتری دادیم.»

بدیهی است که بدون مشاهده عینی و تعمق لازم در کیفیت همه جانبه زندگی یهودیها برای مدتی قابل ملاحظه، محمد قادر نمیبود، دین اسلام را پایه -ریزی کند.

د درباره طول مدت فترت بین محققان اسلامی اختلاف نظر وجود دارد. بعضی از آنها دوره فترت را ده روز، گروهی آنرا ده ماه و برخی دیگر مانند طبری، بیهقی و بخاری آنرا مدت سه سال ذکر کرده اند. کونستان و برژیل گیورگیو، همچمد پیغمبری که از نوباید شناخت (نهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳۴۲)، صفحه ۶۶

بر ماخذ بالا، صفحات ٥٥ و ٤٣



کوه حرا که محمد مدعی است، جبرئیل برای اولین مرتبه در آنجا بر وی نازل شده است.

پس از اینکه محمد از غار حرا به خانه مراجعت کرد، داستان ظاهر شدن جبرئیل را برای خلیجه تعریف کرد و خلیجه پس از استماع داستان مذکور اظهار داشت که بطور یقین خداوند ترا به رسالت برگزیده و من به تو ایمان می آورم. گرو یدن فوری خلیجه به اظهار نبوت محمد طبیعی بنظر میرسد و اگر خلیجه غیر از آن عمل کرده بود، باعث شگفتی میشد. زیرا بر طبق رسوم و عادات معمول آن زمان، زنان عربستان نمیتوانستند استقلال فکری داشته و عقیده ای مخالف عقیده فرمان، زنان عربستان نمیتوانستند استقلال فکری داشته و عقیده ای مخالف عقیده در این زمان ۵۵ ساله بود و عشق محمد را در سینه داشت.

دومین کسی که به محمد ایمان آورد، غلام وی زید بود. گرویدن زید نیز به دین محمد تعجبی ندارد، زیراغلام برطبق فرهنگ آنروزعر بستان آزادی فکری نداشت و مجبور بود از ار بابش که در واقع حکم مالکیت او را داشت، تابعیت نماید. سومین کسی که به دین محمد ایمان آورد، پسر عمویش علی ابن ابوطالب بود. علی در این زمان، ۱۶ ساله بود و مانند هر جوان دیگری، برای واقع شدن در متن هرحادثه ای شوری گرم وطبعی پر خروش داشت.

بدیهی است که تنها سه نفر مذکور برای ایجاد یک دین نو کافی نبودند و محمد در صدد حلب پیروان بیشتر برآمد، ولی بهر که روی می آورد، مورد استهزاء و تمسخر او قرار میگرفت، اما محمد هیچگاه از تعقیب هدف خود دلسرد نشد و در دعوت مردم به دین اسلام اصرار ورزید. پس از سه سال کوشش و تقلا محمد موفق شد، رو یهمرفته ۱۳ نفر را به دین اسلام حلب کند، اما بغیر از علی هیچیک از آنها از شأن فردی و یا اجتماعی قابل توجهی برخوردار نبودند.

هنگامی که محمد متوجه شد دعوت های فردی او بجائی نمیرسد و کمتر کسی دعوت او را اجابت میکند، تصمیم گرفت با یک اقدام متهورانه سران قبیله قریش را دعوت و آنها را به دین نوبنیادش دعوت کند. در جهت اجرای این تصمیم، محمد ۴۰ نفر از سران قبیله قریش را به ضیافتی دعوت کرد و در ضیافت مذکور ضمن نطق بلیغی اظهار داشت:

پرسشش بت های بی روحی که در خانه کعبه گذاشته شده وفاقد هرگونه قدرتی

هستند وسجده به سنگ و چوبهائی که بتهای مذکور رابوجود آورده اندیک خیال واهی و یک عمل غیر عقلائی است که برای همیشه باید متروک شود. در واقع بغیر از خداوند تبارک و تعالی که زمین و آسمان و بشر را خلق کرده، خدای دیگری وجود ندارد. من پیامبر و رسول فرستاده از طرف خدا هستم. دین من برحق است و هرکسی هر دین و مذهب دیگری را بغیر از دین من پرستش کند، در اشتباه خواهد بود. اگر شما افراد طایفه قریش، از دین من پیروی کنید، رستگار خواهید شد واگر از آن سر پیچی نمائید، به آتش جهنم خواهید سوخت.

از بین جمعیت مذکور تنها علی دعوت محمد را قبول کرد و ساپر حضار از بیانات او قهقهه خنده را سردادند و به تمسخر و مضحکه او پرداختند.

سران طایفه قریش در استهزاه کردن محمد تنها نبودند، هنگامی که اهائی مکه از ادعای نبوت محمد پسر عبداله، انسانی که زمانی در نهایت فقرو مسکنت بسر میبرد و مانند یک زن میگریست و تنها ثروت یک بیوه فرتوت جان و یرا نجات داده بود، آگاه شدند غرق بهت و حیرت گردیدند. اهائی مکه نمیتوانستند باور کنند انسانی که سابقاً به شغل شبانی اشتغال داشته و آنقدر جبون و ترسوبوده که از جنگ فرار کرده است، از طرف خداوند به نبوت انتخاب شود. بنا بر این هر زمانی که داستان نبوت محمد را می شنیدند، بخنده می افتادند و و یرا مسخره میکردند. ا

اهالی مکه مخصوصاً از بی احترامی محمد به بتهای کمیه به شگفت افتاده و معتقد بودند محمد بامعرفی خدائی تازه و قصد انهدام بت های خانه کعیه، صلاح و سعادت مکه و اهالی آنرا بخطر انداخته و تعهدات فردی خود را نسبت به قبیله ای که به آن تعلق داشت نادیده انگاشته است . بهمین جهت آنها ابتدا به ادعای محمدمیخندیدندواوراتمسخرمیکردندولی بتدریج خنده وتمسخرآنهاتبدیل به رنجش آنهاازمحمدشدواورانسبت به خود خائن خواندند.

<sup>1-</sup> Oot'B Eddin Mohammed El-Mekki, History de la Mecque. p. 225.

ابوطالب، عموی محمد ابتدا سعی کرد با پند و نصیحت او را ارشاد کند و از ادعای به قول خودمسخره اش بازداردو به اوتوصیه کرد که اگرقصد ندارد از عقاید و افکارش دست بردارد، لااقل آنها را برای خود نگه دارد و از تبلیغ دیگران به آئین تازه اش خودداری کند. محمد در برابر توصیه ابوطالب به گریه افتاد و اظهار داشت چون دین وی برحق ترین ادبان روی زمین است، بهیچوجه حاضر نیست از آن دست بردارد.

هنگامی که محمد متوجه شد افراد قبایل قریش آمادگی پذیرش آئین اورا ندارفد، توجه خود را به خارجیانی که به مکه رفت و آمد میکردند معطوف داشت. اهالی یثرب (مدینه) با دقت به سخنان محمد گوش میدادند و بعضی ازآنها حتی بوی قول همکاری و حمایت از دین اورا دادند. پشتیبانی مردم یثرب از محمد دو دلیل داشت: یکی اینکه اهالی یثرب بعلت تبلیغات یهودیها در باره وجود خدای یکتا با عقیده به آینکه در دنیا تنها یک خدا وجود دارد و خداوند بزودی پیامبری برای ارشاد مردم برسالت مبعوث خواهد کرد عادت کرده بودند و دوم اینکه برای ارشاد مردم برسالت مبعوث خواهد کرد عادت کرده بودند و دوم اینکه تبلیغات محمد در باره وجود خدای یکتا، بمنزله حمله به معتقدات مردم مکه و پرستشگاه آنها یعنی کعبه بود و این امر بطور غیر مستقیم منافع مردم یثرب را، که کیشه و عداوت اهالی مکه را در سینه داشتند تامین میکرد، بمبارت دیگر، هر چه مردم مکه بیشتر از محمد ثنفر حاصل میکردند، وی در بین مردم یثرب محبو بیت مردم مکه بیشتر از محمد ثنفر حاصل میکردند، وی در بین مردم یثرب محبو بیت بیشتری کسب میکرد.

اهالی قریش از رفتار محمد و نزدیکی او با مردم یثرب که در واقع دشمن دیرینه آنهابشمارمیرفتند، سخت رنجیده خاطرشدندومحمدراخاننی نامیدند که به تمام معتقدات و سنن و آداب و رسوم قبیله ای پشت کرده و با دشمنان آنها طرح اتحاد و دوستی ریخته است و لذا تصمیم گرفتند او را از شهر و دیار خود طرد کنند. افراد طایفه قریش به حدی از محمد نفرت حاصل کردند که اگر بعلت نفوذ ابوطالب نبود، وی را مقتول کرده بودند. محمد نفرت اهالی طایفه قریش را از خود بخوبی تشخیص داد و برای اینکه خود را از خطر نابودی بوسیله آنها نجات دهد از بخوبی تشخیص داد و برای اینکه خود را از خطر نابودی بوسیله آنها نجات دهد از مکه فرار اختیار کرد و از آن پس برای مدت چند ماه در اطراف و حوالی کوه حرا

سکونت اختیار کرد و به تبلیغ کاروانهائی که از آن حدود عبور میکردند، پرداخت.

در این زمان، ابوطالب که فکر میکرد عموزاده اش دچار اختلال مشاعر شده است، کوشش کرد با نفوذی که در بین مردم مکه داشت، تنفر آنها را از محمد تعدیل کند. اگر چه انجام این کار آسان نبود، معهذا ابوطائب در سال ۱۹۶ میلادی موفق شد، تصمیمی را که مردم مکه برای طرد محمد گرفته بودند، لغو کند و امکان ورود مجدد محمد را به مکه تامین نماید.

سرانجام محمد در برابر اصرار ابوطالب، موافقت کرد در تبلیغ دین خود احتیاط بیستتر بکار برد، ولی ابوطالب در همان سال (۲۹ عمیلادی) و خدیجه همسرش یکسال بعد (۶۲۰) وفات یافتند. محمد پس از وفات عمویش ابوطالب و همسرش خدیجه، به ادامه دعوت مردم به دین تازه اش مشغول شد، ولی چون یقین داشت که مردم مکه دعوت و یرا نخواهند پذیرفت، تصمیم گرفت با مردم یثرب که در باره پذیسرش دین وی پیشنهاداتی به وی اراثه کرده بودند وارد مذاکره شود. مذاکره بین محمد و مردم یثرب مدتها بطول انجامید. محمد میدانست که اگر با مردم یثرب قراردادی منعقد سازد، مردم مکه او را خائن نامیده و یرا نفی بلد خواهند کرد، از اینرو مدتها در باره عقد قرارداد بامردم یثرب تامل و اندیشه کرد، خواهند کرد، از اینرو مدتها در باره عقد قرارداد بامردم یثرب تامل و اندیشه کرد، ولی سرانجام عطش او برای کسب قدرت، وسوسه اش کرد و در ملاقاتی که در مسال ۲۲۲ میلادی در کوه عقبه با نمایندگان اهائی یثرب بعمل آورد، قراردادی با امضاء نمود. ا

برطبق قرارداد مذكور، مردم يثرب حمايت از محمد را بر عهده گرفتند و تقبل كردند او را در شهر خود پذيرند و محمد نيز در مقابل قول داد كه از آن پس خود را همخون مردم يثرب دانسته، دوست آنها و دشمن مخالفان آنها باشد. اين عمل در واقع مفهوم خيانت محمد به قبيله خود را داشت، زيرا مردم عر بستان بر طبق سنن و آداب خود هر زماني كه ميخواستند قبيله خود را تغيير دهند، سوگند ميخوردند كه از

<sup>1-</sup> Delaporte, La Vie de Mahomet.p.225.

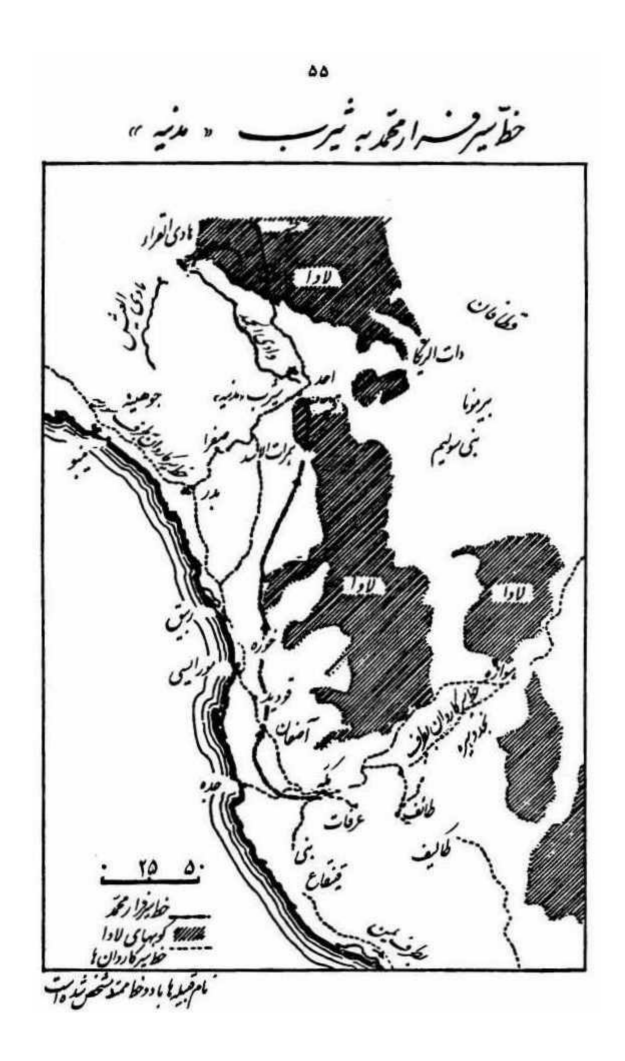
آن پس «دوست قبیله جدید و دشمن مخالفان آنها باشند.» بنابراین محمد با قول مذکور رسماً علائق خونی خودش را با قبیله اش قریش قطع کرد و بر طبق رسوم مردم عر بستان این عمل بزرگترین خیانتی بود که فردی میتوانست در جامعه مرتکب شود.

هنگامی که اهالی مکه از عقد قرارداد محمد با اهالی یشرب اطلاع حاصل کردند، نفرت و انزجارشان از محمد به منتهی درجه ممکن رسید. در این زمان ابوطالب وفات یافته و دیگر کسی وجود نداشت که از محمد حمایت کند. اهالی مکه تصمیم گرفتند، کار محمد را یکسره کنند ولذا هر یک از قبایل مکه و متحدان آنها یک قاضی برای تحیین تکلیف محمد انتخاب کردند و قضات مذکور که تمدادشان ۴۰ نفر بود، به اتفاق آراء محمد را خائنی مستحق مجازات دانستند.

محمد قدرت برابری بااهائی مکه و رأی نمایندگان آنها را نداشت ولذا با پیروانش، زید، علی، ابو بکر، پدر زن جدید و عمروعشمان، دامادش ازمکه به مدینه فرارکرد. زمان فرارمحمدازمکه به مدینه که مصادف با سپتامبر سال ۶۲۲ میلادی میباشد، «هجرت » نامیده شده است.

در واقع میتوان گفت که اسلام از زمان فرار محمد از مکه به مدینه بوجود آمد. هر گاه صردم پشرب از قبول محمد خودداری میکردند، دین اسلام بعنوان یک رؤیای واهی در تاریخ محومیشد. بنا بر این میتوان گفت که اسلام از زهدان عداوت و دشمنی مردم مکه و پشرب زائیسه شد. مردم پشرب در واقع اسلام را بعنوان یک سیاست ضد مکه انتخاب کردند، نه یک دین تازه آسمانی، مردم پشرب به این دلیل محمد را به شهر خود پذیرفتند که وی بر ضد مردم مکه علم مخالفت برافراشته بود، نه بجهت اینکه او ادعای نبوت و رسالت یک دین تازه الهی را میکرد.

محمه در ابتدای ورود به مدینه بمنظور رقابت باخانه کعیه موجود درمکه ، به محمه در ابتدای ورود به مدینه بمنظور رقابت باخانه کعیه موجود درمکه ، به محداث مسجدی در مدینه اقدام کرد . سپس اگرچه برای ورود به جنگ با مکه آمادگی نداشت ، به دو علت مجبورشد ، با مکه وارد جنگ شود : یکی برای اینکه به ندای مردم مدینه که دشمنی دیرینه مردم مکه را در سینه داشتند ، پاسخ مثبت به ندای مردم مدینه را از موقعیت بحرانی و نامساعدی که دهد و آنها را راضی سازد و دوم اینکه خود را از موقعیت بحرانی و نامساعدی که



در آن قرار گرفته بود، نجات دهد.

مردم مکه که برای خلاص شدن از خیانت های محمد، موفق نشده بودند، او را به قبل برسانند، بوسیله نمایندگانی که در مدینه داشتند، کوشش کردند، محمد را مورد تمسخر و استهزاه قرارداده وشهرت دهند که وی با سایر افراد تفاوتی ندارد و بعلاوه اگر او واقعاً پیامبر خدا میباشد، میبایستی بتواند معجزه هائی به مردم ارائه دهد، در حالیکه او نه تنها قادر به ارائه معجزه نیست، بلکه حتی دارای نقاط ضعف افراد عادی مردم است. ۱

يهوديها نيزنه تنها محمد را تمسخر ميكردند و ادعاي نبوت او را به باد مضحكه میگرفتند، بلکه او را یک شیاد میدانستند و معتقد بودند، او آن پیامبری نیست که كتب مقدس آنها ظهورش را پيش بيني كرده است. دشمنان و مخالفان محمد نيز او را با پرسشهای سهمگین در فشارقرار میدادند و اظهار میداشتند، اگر محمد واقعاً پیامبر خداست، باید بهر وسیله ای که ممکن است، به اثبات این امر بپردازد، ولی محمد در برابر پرسشهای آنها یاسخی نداشت بدهد. مخالفان و دشمنان محمد اظهار ميداشتند، اگر واقعاً محمد فرستاده خداست، چرا خداوند در آنهمه مصائبی که وی با آنهارو بروشد، کمکی به او نکرد؟ ۲ معمد برای هیچیک از این پرسشها پاسخی نداشت. نه تنها محمد از طرف مخالفانش زیر فشار قرار داشت، بلکه بیروان وی نیز دانماً در باره آئین جدیدی که اوآورده بود از وی راهنسمائی میخواستند و او مجبور بود، در برابر پرمشهای آنها با نزول آیه های قرآن حکم صادر کند. از طرف دیگر چون با ادعای نبوت محمد، مردم به جزئیات اعسال و رفتار او ویبروانش حساس شده بودند، لذا وی ناچار بود، نسبت به گفتار و اعسال ورفتاريبروانش مخصوصاً مريدان غيورش مانند على، زيد، ابوبكرو عشمان تقبل مستوليت كرده وازگفتاروكردارآنهامواظبت نمايد. مجموع اوضاع واحوال و مضایق مذکور، زندگی را بر محمد دشوار کرد و لذا او برای فرار آز

<sup>1-</sup> Abulfeda, La Vie de Mahomet.

<sup>2-</sup> Sedillot, History des Arabes.

مشکلات مذکور تصمیم به جنگ گرفت. ورود در جنگ با مخالفان اسلام، برای محمددارای منافع زیادی بود: یکی اینکه آن گروه از پیروان اسلام که فرصت طلب بودند و هدفشان کسب منافع مادی بود، با غنائم حاصله از جنگ ارضاء میشدند. دوم اینکه آن عده از پیروان واقعی اسلام که بخاطر نفس دین، مسلمان شده بودند، فرصت میبافتند، دین و عقیده خود را به مغلو بین تحمیل کنند و بالاخره منفعت دیگر جنگ برای محمد آن بود که اگر او در جنگ موفق میشد، میتوانست غلبه بردشمنانش را در جنگ بعنوان یک معجزه الهی به مردم معرفی و ادعا کند غداوند اورا در برابر دشمنانش محافظت کرده است.

محمد در شرایط مذکورپس از تأمل بسیار در سال ۶۲۶ میلادی دست به جنگ بدر زد و در این جنگ ۲۰۰ نفر نیروهای مکه را شکست داد. پیروزی محمد در جنگ مذکور، نفوذ او را افزون کرد، ولی در جنگ احد قبیله قریش موفق شد، شکست خود را در جنگ بدر جبران کند.

محمد قصد داشت هم برای ارضای پیروانش و هم برای انتقام گرفتن از اهالی مکه که پیوسته او و دعوت نبوتش را به مسخره و مضحکه میگرفتند با لشگریان مکه وارد یک جنگ اساسی شود و مخالفانش را در مکه قلع و قمع کند، ولی شکست او در جنگ احد و برا بخود آورد و از این کار انصراف حاصل کرد. لشگریان مکه از سربازان رزمی و جنگ آزموده و لشگریان مدینه از مغازه داران و کشاورزان تشکیل شده بودند و لذا محمد صلاح ندید در آن زمان بیش از این خود را با نیروهای مکه در گیر کند. اما چون پیکارهای جنگی برای پیروان محمد، متضمن کسب غناشم جنگی بودند، لذامحمدتصمیم گرفت برای نفوذبیشتردرافرادی که به آئین غناشم جنگی بودند، لذامحمدتصمیم گرفت برای نفوذبیشتردرافرادی که به آئین دست بزند. درجهت اجرای این تصمیم محمدبه سه طایفه یهودی بنی قینقاع، او گرو یده بودند و همچنین بمنظور جلب پیروان بیشتر به جنگهای کم خطر تری بنی النضیر و بنی قریظه حمله و باسبعیت و بیرحمی بی سابقه آنها را قلع و دست بزند. درحمله های مذکوریهودیان یاقتل عام و یاازمحل سکونت خود بیرون رفتم کرد. درحمله های مذکوریهودیان یاقتل عام و یاازمحل سکونت خود بیرون رانده شدندواموال آنها بوسیله لشگریان اسلام غارت شد. بایداذعان داشت که غارت اموال مغلوبین درجنگهای محمدبزرگترین محرک مردم برای پیوستن دارند اموال مغلوبین درجنگهای محمدبزرگترین محرک مردم برای پیوستن

به اسلام بو د وانگیزه مذکور بیش از رجزخوانیهای محمددرجلب پیروان اسلام مؤثر بوده است.

موفقیت های جنگی مذکورتاآنجامحمدرادرقدرت خواهی های جاه. طلبانه اش جسور کرد که وی نامه های تهدید آمیزی به خسرو پرو بزپادشاه ایران، هراکلیوس امپراطورقسطنطنیه،نگوسپادشاه حبشه وفرمانروای مصرارسال داشت واز آنها خواست که به دین اسلام بگروند. البته اجرای این اقدام برای محمد متضمن هیچ نوع خطری نبود، زیرا عربستان منطقه خشک و فقیری بود که نمیتوانست توجه هیچیک از سلاطین و فرمانروایان مذکور را جلب و آنها را وادار به حمله به منطقه مذکور بکند.

در نتیجه پیروزیهای مذکورنه تنها مردم مدینه که جزء سهاهیان اسلام درآمده بودند، آزمودگیهای جنگی پیدا کردند، بلکه افراد فیایل مختلف مدینه که در پی کسب مال و منال بوسیله غارت و چهاول بودند، نیز به آنها ملحق شدند. اکنون زمان آن فرا رسیده بود که محمد با اطمینان خاطر، نقشه حمله به مکه را عملی سازد. محمد نقشه حمله به مکه را در کمال خفا تدارک دید و روز ۱۲ ژانو یه سال ۱۲ میلادی به مکه و آنرا تصرف کرد. ا

فتح مکه، بزرگترین موقعیت را برای اهائی مدینه بوجود آورد تا انتقام دیرین خود را آز تجار شروتمند و مغرور مکه بگیرند. بهمین دلیل رئیس طایفه خزرج که فرماندهی میاهیان محمد را بر عهده داشت دستور داد هریک از کشگریان بدون رعایت هیچ نوع مرز و حدی بهر نحوی که خواستند در کشتار و غارت اموال اهائی مکه اقدام کنند، ولی محمد اورا از سمتش تغییر داد و چون قصد داشت بر نعداد پیروانش بیفزاید، علیرغم تمایلات مردم مدینه دستور داد با اهائی مکه با مدارا رفتار شود. کعبه نیمز به دستور محمد از معبد بت ها به معبد مقدس مسلمانان و خاته خدای یکتا تبدیل شد.

در حمله لشگریان محمد به مکه، کعبه معبد خدایان اهائی مکه بدست

<sup>1-</sup> Gagnier, Vie de Mahomei.

مسلمانان افشاد و تعداد شعب بت که خدای ۶۰ قبیله مختلف بودند بدست سپاهیان محمدنابودشدند. اهالی مکه بارضای ظاهری، ولی خشمی درونی، به مقبول رسالت محمد گردن نهادند و اورا رسول خدا شناختند، ولی دردل باخود عهد بستند که درموقع مقتضی، پاسخ جسارتهای خائنانه اورا در کفش بگذارند. ۱

بهمین دلیل، اهالی مکه که متوجه شدند، قدرت پیکار رزمی با محمد را ندارندرسالت و یراقبول کردندو به وی قول دادند که در کلیه امور اورا یاری کنند و حتی ابوسفیان که از مخالفان سر سخت و آشتی ناپذیر محمد بود و جنگ احد را بر ضد وی هدایت کرده بود، به محمد تسلیم و حاضر شد، فرزندش معاویه را بعنوان منشی محمد به خدمت او درآورد. سایر اشراف مکه نیز بهمین نحو در برابر محمد تسلیم شدند و به او قول همکاری دادند.

فتح مکه نقطه عطفی در شکوفیدن قدرت محمد و شکوه اسلام بود. در سالهای بعد از فتح مکه، قبایل گوناگون عرب که یا مخالف اسلام بودند و یا تاآن زمان نسبت به اسلام حالت بیطرفی اختیار کرده بودند، به اسلام روی آوردند، بطوریکه در حدود سال ۶۳۲ میلادی تمام شبه جزیره عربستان اگر نه در دل، ولی لااقل در ظاهر به اسلام گرو بده بودند.

بمنظور بزرگداشت، طلوع و توسعه اسلام، محمد در سال ۱۳۶۹ میلادی، درحالیکه بیش از چهل هزار نفر مسلمان او را همراهی میکودند، برای زیارت مکه وارد این شهر شد. پس از برگزاری نماز و عبادات لازم، محمد در عرفات خطابه مفصلی ایرادوضمن شرح خلاصه ای ازآئین دین نو بنیاد اسلام خطاب به جمعیت گفت: «ای خدای باریتعالی، آیا رسالتی را که بر عهده من محول کردی انجام داده ام؟» و کلیه حضار پاسخ دادند: «آری، تورسالتت رابه پایان رسانیده ای.» درمراجعت از مسافرت مذکور که درتاریخ «حجه الوداع» نامیده شده است، محمد درمراجعت از مسافرت مذکور که درتاریخ «حجه الوداع» نامیده شده است، محمد بشدت بیمار شد و روز هشتم ماه ژوئن سال ۶۳۲ میلادی (برابر با دوشنبه سیزدهم بیشدت بیمار شد و روز هشتم هاه ژوئن سال ۶۳۲ میلادی (برابر با دوشنبه سیزدهم ربیع الاول سال یازدهم هجری) در بازوان عایشه، محبو بترین همسرش وفات

<sup>1-</sup> Dosy, History de Musulmans d'Espagne, p. 28.



41

بافت.

بررسی و تجزیه و تحلیل عمیق زندگی محمد، فرض انتساب هر نوع شخصیت مذهبی و الهی را به وی منتفی میسازد. کلیه افرادی که در زمان محمد، به وی پیوستند واسلام آوردند، بیشتر به وی بصورت یک رهبر حزبی نگاه میکردند، تا یک شخصیت مذهبی. بررسی دقیق زندگی محمد و گفتار و کردار او نشان میدهد که محمد در واقع عقیده خود را بزور به مردم تحمیل کرد، نه با وعظ و پند و منطق. ممکن است گفته های محمد برای اعراب چادر نشین عربستان که فاقد هر نوع تعلیمات اخلاقی بودند، تاثیراتی داشته و چادر نشینان عربستان گفته های اورا بعنوان اراده و خواست های الهی تلقی کرده باشند، اما مسلم است آنهائی که بامحمد نزدیک بودند، رسالت او را بعنوان پیامبر خدا جدی نمیگرفتند. همچنین در ببین پیروان او بعضی از اهالی مکه وجود داشتند که بخوبی به زندگی و شجره و بنین پیروان او بعضی از اهالی مکه وجود داشتند که بخوبی به زندگی و شجره و نقاط ضعف وی آشنائی داشتند و به او بعنوان یک انسان جاه طلبی نگاه میکردند که اوضاع واحوال و مقتضیات و یک رشته رو یدادهای مسلسل و مساعد اورا نو کیسه کرده و به قدرت رسانیده بود. بسیاری از پیروان محمد، مخصوصاً آنهائی که به تازگی اسلام آورده بودند، هدفشان بهره برداری از نفوذ محمد برای استفاده های به تازگی اسلام آورده بودند، هدفشان بهره برداری از نفوذ محمد برای استفاده های به تازگی اسلام آورده بودند، هدفشان بهره برداری از نفوذ محمد برای استفاده های

بعضی از پیروان محمد نه تنها شأن و احترامی را که شایسته یک پیغمبر میبود برای محمد قائل نبودند، بلکه نسبت به او به اعمال و رفتاری دست میزدند که نشان میدهد، آنها برای او حتی ارزش یک انسان ارزشمند را نیز قائل نبودند. برای مشال، محمد دارای نویسنده ای بودبنام عبداله بن سعدبن ایی سرح که مردی شوخ طبع بود و بعنوان نویسنده وحی، آیات قرآن را که محمد برایش دیکته میکرد، مینوشت. اما بعضی اوقات موقعی که محمد آیه ای را برای عبداله دیکته میکرد، وی مفهوم آنرا تغییر میداد و محمد نیز با نظر او موافقت میکرد. زمانی محمد آیه با برای ابی سرح دیکته محمد آیه به برای ابی سرح دیکته محمد آیه به برای ابی سرح دیکته میکرد، موقعی که محمد برای ابی سرح دیکته میکرد. موقعی که محمد به آخر آیه ۱۳ رسید، ابی سرح بوی گفت بهتر است

اکنون عبارت فَرَّبُرُكُ اللَّهُ آخْسَنُ الْخُلِقِينَ ٥ را به آخر آيه اضافه کنم. محمد با پيشنهاد ابى سرح موافقت کرد و اظهار داشت با نظر وى در باره افزودن عبارت مذکور به آخر آيه موافق است .

عبداله بن سعد بن ابی سرح ، موافقت محمد را در این باره به بی اعتباری آیات قرآن تعبیر کرد و ازاسلام برگشت و به مکه رفت. زیرا با خود فکر کرد اگر واقعاً آیات قرآن کلام خداست، چگونه ممکن است محمدباالقاء اوحاضر به تغییر آنها شود. پس از فتح مکه و صدور فرمان عفو عمومی، محمد چهار نفر را از شمول عفومستثنی کرد و دستور داد هر کجا آنها را یافتند ولو به پرده های کعبه پناه برده باشند، به قتلشان برسانند. یکی از این چهار نفر ابی سرح بود که البته بعد ها با شفاعت عثمان که برادر رضاعی او بود، بخشیده شد. ا

درمورد دیگری، شخصی بنام «عقبه بن معیط» در حضور کلیه اصحاب و پیروان محمد بصورت او تف انداخت. آهنگامی که محمد وفات یافت، بقدری مبانی ایسمان پیروانش سست بود که حتی نزدیکترین اصحاب او قبل از انجام مراسم تلفین محمد، برای دست یافتن به میراث او با یکدیگر به مبارزه پرداختند. «امین عاملی» در این باره میتویسد:

«.... بعد از وفات پیغمبر، یاران و اصحابش جدد او را رها کرده و هیچکدام (جزعلی وخانواده اش) برسر جنازه پیغمبر حاضر نبودند... و هیچگونه احترامی برای رسول خدا قائل نشدندومنتظرکفن ودفن اونیزنشدندوهنوزجنازه اش به دخاک سپرده نشده بود که برای دست یافتن به میراث ای برسر و مغز هم

۱- عبداله بن عمر البيضاوى، انوازالتنزيل و اسرازالتأويل (قاهره: ۱۳۶۴ هجرى)؛ الزمخشرى، الكشاف الحقيقه التنزيل، (قاهره: ۱۹۶۶)؛ عبدالمالك بن هشام، كتاب سبرت رسول الله، ۴ جلد (قاهره: ۱۳۵۶ هجرى).

۲- قفسیر طبری، به تصحیح استاد حبیب یغمائی، جلد پنجم (تهران: چاپ دانشگاه تهران)، صفحه ۱۱۰۳، به صفحه شماره ۲۷۷، همین کتاب مراجعه فرمائید.

## میکوفتند.»۱

یکی دیگر از شواهد تاریخی در جهت اثبات عقیده مذکور آنست که در دسامبر سال ۱۲۱ میلادی، قبل از درگیر شدن در جنگ با مکه، محمد عازم سرکوبی قبیله کوچکی بنام «بنی مصطلق» که در نزدیکی ساحل دریای سرخ در شمال غربی مکه بسر میبردند، شد. علت تصمیم محمد در سرکوب کردن قبیله مذکور این بود که رئیس آنها بنام «حارث» با همکاری مخالفان محمد در مکه قصد حمله به مدینه را داشت. محمد بر طبق معمول بین زنان خود قرعه کشی کرد، قرعه بنام عایشه و امه سلمه اصابت کردو لذا محمد آنها را در این مسافرت جنگی همراه خود برد.

درحوالی غروب روز دوم و یا سوم مراجعت به مدینه، نشگریان محمد به محلی رسیدند که فاقد آب بود و بنا براین محمد تصمیم گرفت، اندکی درمحل مذکور توقف کندوسیس بمسافرتش ادامه دهد. هنگامیکه سپاه محمد قصد ترک محل را داشتند، هوا تقریباً تاریک بود و عایشه متوجه شد که گردن بند عقیقش گم شده است. وی موضوع را با محمد در میان گذاشت و محمد برخلاف تصمیم قبلی اش مجبور شد دستور دهد لشگریان شب را در آن محل بیتوته کنند.

عموم لشگریان از این تصنیم آزرده خاطر شدند و حتی گروهی از آنها نزد ابوبکرپدر عایشه رفتند و از اینکه محمد تصمیم گرفته است، بخاطر گردن بند همسرش عایشه، لشگریان را در آن محل نامساعد نگهدارد، ابراز گله کردند. اما تصمیم قبلاً گرفته شده بود و لشگریان مجبور بودند شب را در محل مذکور بگذرانند. در هنگام طلوع صبح، لشگریان میخواستند نماز صبح را برگزار کنند، اما کلیه آبی را که با خود ذخیره داشتند قبلاً مصرف کرده بودند و در آن محل نیز برای وضو گرفتن آب وجود نداشت. دراین هنگام آیه ۴۳ سوره نساء در باره تیمم با بحای وضو و غسل با آب از طرف خداوند نازل شد. آیه مذکور حاکی است: خاک بجای وضو و غسل با آب از طرف خداوند نازل شد. آیه مذکور حاکی است: خاک بجای وضو و غسل با آب از طرف خداوند نازل شد. آیه مذکور حاکی است:

٨ سيد محسن اميرعاملي، ترجمه اعيان الشيعه، صفحات ٢٥٢ و ٢٥٣

عَانِهِيْ سَمِينِيْ حَلَى تَعْتَسِلُوّا ۗ وَإِن كُنْ تُومَرْضَى أَوْ عَلْ سَعَي أَوْ جَاءَ لَحَدُّ فِنَكُوْ فِن الْعَاقِيطِ أَوْلْمُنْ ثُمُ النِّمَاءُ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَكَنَّفُوا صَعِيْدًا طَبِيبًا فَامْسَعُوا بِوُجُوهِكُوْ وَلَيْهِ يَكُوْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُوًّا عَقُوْرًا ۞

«ای اهل ایمان هرگز درحال مستی نماز نخوانید تا بدانید چه میگوئید و نه در حال جنابت مگر آنکه در سفر باشید یا جنابت مگر آنکه در سفر باشید یا قضاء حاجتی دست داده باشد یا با زنان مباشرت کرده اید و آب برای تطهیر و غسل نیابید در اینصورت به خاک هاک تیمم کنید، آنگاه صورت و دستها را با خاک مسح کنید که خداوند آمرزنده و بخشنده است.»

پس از برگزاری نساز صبح و طلوع خورشید، هنگامی که عایشه پس از جستجوی بسیار از پیدا کردن گردن بند ناامید شده بود و لشگریان قصد عزیمت از محل را داشتند، شتر عایشه از جا برخاست و گردن بند از زیر او پیدا شد.

موضوع مهمتر از همه داستان تنها ماندن عایشه زن محبوب محمد و «صفوان بن معطل سهمی» مدت یک شبانه روز در بیابان است. واقعه مذکور بشرح زیر اتفاق افتاده است.

هنگامیکه نشگریان محمد از یکی از محلهائی که برای استراحت انتخاب شده بود، قصد حرکت داشتند، عایشه برای قضای حاجت از کجاوه اش دور شده بود و موقعی که مراجعت کرد سپاه محمد قبلاً محل را ترک کرده بود و لذا عایشه از کاروان عقب ماند. در این هنگام، «صفوان بن معطل سهمی» که یکی از جوانان خوش سیمای «بنی ملیم» و از مهاجرین بود، به عایشه برخورد کرد و او را بریشت شتر خود نشانیدویس از یک شبانه روز به مدینه وارد شد. ا

غیبت یک شبانه روزه عایشه از کاروان محمد و تنها ماندن او با «صفوان بن معطل» در بیابان شایعات بسیاری در مدینه بوجود آورد و محمد را در وضع نامناسبی قرار داد. این عمل مخصوصاً در هنگامی بوقوع پیوست که اوضاع و احوال

۱- ابن اسحق، سیرت الرسول؛ تغسیری ازعبدالملک بن هشام، صفحه ۱۷۳۲ محمد بن عمر الواقدی، کتاب المفازی، صفحات ۴۲۸ ـ ۴۲۶

امکان برائت عایشه را از اتهام مشکل کرده بود. دلائل و جهات مذکور بشرح زیر میباشند:

۱ محمد قبل از مسافرت مذکور، زینب همسر زیبای پس خوانده اش رابه .
 عقد ازدواج خود در آورده واین موضوع حسادت عایشه را تحریک کرده بود.

۲ پس از اینکه محمد، طایغه کوچک «بنی مصطلق» را قلع و قمع کرد، بر طبق محمول مردان و زنان آن امیر و به انضمام اموالشان بعنوان غنائم جنگی بین لشگریان محمد تقسیم شدند، رئیس طایغه مذکور بنام «حارث» دارای دختر بسیار زیبائی بود بنام «جو بریه» که زیبائی او هر مردی را مفتون وی میکرد. «جو یریه» علاوه بر زیبائی سحرانگیز، زن با هوشی بود و میدانست که محمد در برابر زیبائی زنان زود تسلیم میشود، بنا بر این شخصاً برای ملاقات محمد به خانه او رفت. عایشه در را برویش باز کرد و با دیدن زیبائی او ، پیش بینی کرد که وی احتمالاً رقیب تازه زنان حرمسرای محمد و یکی از اعضای حرمسرای محمد خواهد احتمالاً رقیب تازه زنان حرمسرای محمد و یکی از اعضای حرمسرای محمد خواهد

پیش بینی عایشه بزودی به تحقق پیوست. زیرا «جویریه» محمد را ملاقات و از او تشاضا کرد ترتیبی دهد که بهای آزادی او به شخصی که قرار بود و یرا در اختیار داشته باشد پرداخت شود و وی از اسارت نجات یابد. مجمد به وی اظهار داشت: «من پیشنهاد بهشری برایت دارم.» «جویریه» پرسش کرد: «چه پیشنهادی؟» محمد پاسخ داد: «من بهای آزادی ات را می پردازم و ترا به عقد خود در می آورم.» (جویریه» پیشنهاد محمد را قبول کرد و به عقد ازدواج او درآمد. هنگامی که انصار و مهاجرین مشاهده کردند که محمد با «جویریه» ازدواج کرد و «حارث» رئیس قبیله «مصطلق» عنوان پدر زن محمد را پیدا کرد،

<sup>1-</sup> Martin Lings, Muhammed, His Life Based on the Earliest Sources (London: George Allen & Unwin, 1983), p. 242.

۲- ابن اسبحی، سیرت الرسول، صفحه ۲۲۹

کلیه اسرای خود را آزاد کردند.

عایشه گفته است: «من هیچ زنی را نمی شناسم که به اندازه (جو پریه) برای افراد قبیله اشرمفید واقع شده باشد.»۱

بدیهی است که واقعه ازدواج محمد با «جو بریه» و ورود او به حرمسرای محمد، بشدت حسادت عایشه را تحریک و روح اورا جریحه دار کرده و چه بسا با ایجاد واقعه عقب ماندن ازقافله قصد انتقامجوثی از محمد را داشته است.

۳- ب علاقه ای که محمد به عایشه داشت برای مردم باور کردنی نبود که او از حال عایشه غافل بسماند و بدون وی حرکت کند. مگر اینکه تبانی عایشه با صفوان قوی تر از آن بوده باشد که محمد بتواند در این باره جاره ای بیاندیشد.

۴ - همتگامی که کجاوه را روی شتر گذاشته اند، چگونه وزن عایشه را احساس نکرده و متوجه نشده اند که عایشه در کجاوه وجود ندارد.

چون صحت و یا کذب اتهام عایشه بغیر از آیه هائی که محمد دراین باره نازل کرد هیچگاه معلوم نشد، ممکن است عایشه بیگناه بوده و خواسته است صحنه سازی کردکانه وزنانه ای بوجودآوردتامحمدرابعلت زن بازیهای بی اندازه اش ناراحت کند.

بهرحال، در جریان این ماجری «عبداله بن ابی» که رهبر منافقین مدینه بودوقریش و یهودیهاباکسک اومیخواستند پس ازخروج محمدازمدینه به مسلمین حمله کنند، به پیشنهاد محمد مجبور شد فرماندهی جنگی سپاه او را برعهده بگیرد، محمد بدین ترتیب «عبداله بن ابی» را بعنوان فرمانده قشون مسلمین با خود برد و در نتیجه منافقین در مدینه بدون رهبر ماندند و قریش و یهودیها موفق با خود برد و در نتیجه منافقین در مدینه بدون مسلمانان بمورد اجرا بگذارند.

٦. عأخذ بالاء همان صفحه.

۲۰ «مشافقین» افرادی از اهالی مدینه بودند که در ظاهر به قبول اسلام تن در میدادند، ولی با اعمال و رفتار سیاسی محمد مخالفت میور زیدند.

«عبداله بن ابی» ازشکست طایفه «بنی مصطلق» بدست نیروهای اسلام، به به خشم آمد وتصمیم گرفت، قبل از اینکه محمد موفق شود به مدینه مراجعت کند، او را از بین ببرد، ولی محمد از ماجری اطلاع حاصل کرد و نقشه لورا خنشی کرد.

«عبداله بن ابی» برای مخالفت با محمد از پای ننشست و به اتفاق حمینه خواهر زبنب، دختر عموی پیامبر؛ «حسّان ثابت» شاعر معروفی که بر ضد محمد هجو میگفت و «مسطح» رسوائی عایشه را با شاخ و برگ در شهر منتشر کردند.

محمد از واقعه مذکور و مخصوصاً از شیوع خبر مذکور در شهر سخت ناراحت شد و اگرچه کنیبز عایشه بر براثت او سوگند خورد، ولی این کار برای رفع اتهام عایشه کافی نبود. سر انجام سوره نور بر محمد نازل شد که از آیه ۳ تا ۲۶ آن در باره واقعه مذکور حکم نازل کرده است.

وقایع مذکور و گفتار و کردار افرادی که حوادث مذکور را بوجود آوردند، بوضوح نشان میدهد که محمد حتی نزد پیروانش نیز اهمیت و اعتباریک پیامبر الهی را نداشت و آنهمه مداحی هائی که در باره او بعمل آمده، پس از وفاتش انجام گرفته است.

اسلام در واقع هنگامی بصورت دین درآمد که اعراب وارد سرزمین های مغلوب شدند و با ملت هائی که در جنگ شکست خورده بودند، آمیزش پیدا کردند. پس از اینکه اسلام با ضرب شمشیر به کشورهای مغلوب صادر شد، خارجیان مسلمان شده مانند سوریه ای ها، ایرانیها و مصریها تاریخ و ایدئولوژی اسلام رابااستفاده ازمیراثهای فرهنگی خودازتوقالب ریزی کردندو با اندیشه گریهای خوددرآن روح دین و عرفان دمیدند.

دین موسی، آئین مبارزه با زشتی های انسان و تقویت اصول اخلاقی او بود. مسیح افراد انسان را به پرهیز کاری و پاکدامنی ترغیب میکرد. او به اتباعش توصیه میکرد، تعدیبات دیگران را فراموش کنند و به همسایه خود هر که باشد، محبت کشند. او میگفت: «هرکسی که به ضرب شمشیر پیروز شود، به ضرب شمشیر نیز نابود خواهد شد.» اما محمد گفت: «شمشیر هم کلید بهشت و هم کلید دوزخ

خواهد بود.»¹

«ساکیامونی» و یا بودا، رهبر اخلاقی خردمندی بود که هدفش توسعه ارزشهای معنوی بشریت بود. بطور کلی کلیه رهبران مذهبی جهان، تعلیمات خود را بر پایه آموزش اصول اخلاقی قرار دادند، نه زور. ولی در آئین محمد زور و سیاست بر بسط اصول اخلاقی برتری دارد. محمد یک رهبر حزبی بود که هدفش را بر پایه کسب قدرت مادی پایه گزاری کرده بود و وسیله رسیدن به این هدف را زور و جنگ میدانست. او با مخالفانش با آتش و شمشیر رفتار میکرد، نه با آموزشهای اخلاقی و معنوی. منطق محمد با مخالفانش عبارت بود از: «یاایمان بیاورید، یابرده شو یلو یابمیرید.» هنگامیکه مردم از او خواستند که برای اثبات نبودش معجزه بیاورد، او به پیروزی اش در جنگ اشاره کرد و گفت «من در جنگ پیروز میشوم، پس خدا با من است.» محمد در واقع یک جنگجوبود، نه یک مبلغ اصول و ارزشهای اخلاقی و معنوی.

محمد نه تنها متعرض اصلاح اخلاقیات بشر نشد، بلکه از نقاط ضعف اخلاقی مردم برای حصول اهدافش بهره برداری کرد. بهمین دلیل او نه تنها، تعدد زوجات را که در واقع سند اسارت زنان بوسیله مردان است منع نکرد، بلکه خود قهرمان تعدد زوجات شد. او نه تنها مانند مسیح در کمک به همسایه آیه ای نیاورد، بلکه بردگی وصیغه را برسمیت شناخت. در فرهنگ مذهبی محمد، مومن کسی است که اسلام بیاورد، نه فردی که دارای ارزشهای اخلاقی باشد. اسلام نیز دکترینی نیست که نقاط ضعف اخلاقی و معایب افراد را اصلاح کند، بلکه آئینی است که افراد مردم را وادار به اطاعت از محمد، پینمبر خدا میکند تا او بتواند به هدفهایش دست یابد.

برتراند راسل یکی از چهره های فلسفی قرن بیستم که عنوان فیلسوف قرن به او

<sup>1-</sup> Essad Bay, Mohammed: A Biography (New York: Longmans, Green & Co., 1936), p. 177.

داده شده، میتویسد:

«اگرچه اعراب قسمت مهمی از دنیا را تحت عنوان مذهب نو تسخیر کردند، اما آنها یک نژاد خیلی مذهبی نبودند، بلکه هدف فتوحات آنها غارت و چپاول و اندوختن ثروت بود، نه توسعه مذهب، دلیل اینکه تعدادی جنگجوی محدود عرب موفق شدند به آسانی بر جمعیت عظیمی از دنیا که دارای تمدن عالی تر و مذهب خاص خودشان بودند حکومت کنند، آن بود که جنگجو یان حاکم از معتقدات مذهبی عمیقی برخوردار نبودند و مبانی ایدئولوژ یکی آنها از جمع آوری ثروت و کسب قدرت بنیان گرفته بود.

اما ایرانیها برعکس از ابتدای تاریخ خود قومی بی نهایت مذهبی و بشدت متفکر بودند. لذا بعد از حمله اعراب و صدور اسلام به کشور مذکون ایرانیان از اسلام صادره عرب، دینی بمراتب جالب تر، مذهبی تر و فلسفی تر از آنچه که بوسیله خود پیغمبر و اصحابش توانسته بود تصور شود، بوجود آوردند.» ا

«لـثون کاتانی» ازشرق شناسان بر جسته و مشهور گفته است: «هدف اعراب از جـنگ با ایران، حد اقل تا زمان ابو بکر به چنگ آوردن غنائم بود، نه برانداختن امپراطوری ایران.» <sup>۳</sup>

مؤلف «فتوح البلدان» مینویسد: «درجنگ قادسیه سپاه مسلمانان بین نه تا ده هزار مرد بود و چون نیازمند علف و طعام میشدند، گروهی سوار روانه میکردند و آنان در فراسوی فرات به غارت می برداختند...»

از مجموع کلیه نوشته های مذکور و مطالبی که در فصول بعد به تشریح آنها خواهیم پرداخت، این نتیجه حاصل میشود که تظاهر به واجد بودن مقام نبوت برای محمد وسیله ای برای کسب قدرت و شوکت بوده ودر راه نیل به این هدف هر نوع

<sup>1-</sup> Bertran Russell, A History of Western Philosophy (New York: Simon & Schuster, 1945), p. 421.

۲- سالناهه أسلام (ميلان: ۱۹۱۲)، جلد دوم، صفحه ۹۱۵ فقره ۱۵۳

<sup>7.</sup> امام احمد بن بحبی البلاذری، فتوح البلدان: بخش مربوط به ایران، ترجمه دکتر آذرناش آذرنوش (تهران: انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۱۶)، صفحه ۵۵

عمل غیر اخلاقی برای محمد و پیروانش مشروع تلقی میشده است. بعبارت دیگر بجای اینکه محمد مامور رسانیدن ندای حق و حقیقت به افراد مردم واصلاح و ارشاد اخلاقیات و تقویت ارزشهای معنوی آنها بشمسود، در جهت ارضای تمایلات نفسانی و دنیوی و کسب جاه و قدرت برای خویش گام بر داشته است.



تصویر بالا، چهرهٔ واقعی علی بن ابیطالب، پسر عم، داماد، یار نزدیک، مدیر اجرایی محمد، خلیفهٔ چهارم و امام اول شیمیان می باشد. بنا بر عقیده پیروان تشیع، محمد شخصاً علی را به جانشینی خود تعبین کرده است.

این فرتور را هفتگی نامد «پاسداران جمهوری اسلامی» از روی فرتوری که در نمایشگاه باستانی (موزه) لندن وجود دارد نسخه برداری و بچاپ رسانیده است.

## فصل دوم

## آیا محمد سواد خواندن و نوشتن داشته است؟

به «آگاتون» عزیزبگو، مقراط را میتوانی به -آسانی زد کنی، ولی حقیقت رانمیتوانی انکارکنی. مقراط

موضوع با سواد و یا بیسواد بودن محمد، آورنده قرآن قرنهاست مورد بحث دانشمندان و محققین قرار دارد. مسلمانان همیشه با سواد بودن محمدراانکارکرده اند تا بدینوسیله بتوانند قرآن را معجزه یک پیامبر بیسواد قلمداد کنند. آیا محمد از هنر خواندن و نوشتن برخوردار بوده و یا از این توانائی محروم بوده است؟ درمیاحث این فصل با بررسی عصیق اسناد و مدارک معتبری که در این باره وجود دارد، کیفیت و واقعیت این موضوع، مورد یک بحث تحلیلی قرار خواهد گرفت.

اگرچه بطوریکه در فصل هفتم خواهیم دید، قرآن پر از مطالب متضاد و تناقضات آشکار و غیر منطقی بوده و بعضی از متون و احکام آن در سطحی تدوین شده که الهام آنها را از منابع الهی، معنوی و متافیزیک منتفی میسازد، با این

وصف قرآن را میتوان یک اثر بدیع فلسفی، ادبی و مذهبی در شبه جزیره عربستان در قرن هفتم میلادی دانست. مطالب، کلمات و عبارات جذابی که در قرآن بکاررفته، ساختمان دستوری عبارات و جمله های آن و بعضی متون نغز و آموزنده قرآن همه حاکی از آنست که کتاب مذکور محصول مغز یک مؤلف مطلع و متبحر بوده است. بنا بر این اگر قرآن را با آنهمه خصوصیاتی که برایش ذکر شد، کار یک آدم بیسواد بدانیم، باید بطوریکه محمد خود گفته است، آنرا یک معجزه تلقی کنیم.

البته مسلمانان عقیده دارند که محمد سواد خواندن و نوشتن نداشته است، ولی بدیهی است که این طرز فکر از معتقدات دینی و عقاید جزمی و تعبدی آنها ناشی میشود و در مطالب این فصل با استناد به مدارک و دلایل محکم و مستند به بررسی واقع بینانه این موضوع خواهیم پرداخت.

اندکی توجه منطقی به اوضاع و احوال فرهنگی زمان قبل از ظهور محمد بعنوان پیامبر، واقعیت باسوادی و یا بیسوادی او را برای هر فرد روشنگری محقق میسازد. اگر به محصولات ادبی عصر قبل از محمد و مخصوصاً اشعاری که بوسیله شعرای آن دوره سروده شده توجه کنیم، خواهیم دید که اصول و قواعد دستور زبان در آن زمان در عربستان بسیار پیشرفته بوده واهل فصاحت و بلاغت از فن نطق و خطابه شگفت انگیز و تحسین آمیزی برخوردار بوده اند.

در زندگی اعراب قبل از اسلام، برطبق نوشته های معتبر، شعر اهمیت فراوانی داشته و یکی از نیازهای حیاتی زندگی مردم شبه جزیره عربستان بشمار میرفته است. «کلمان هوارت» دانشمند عرب شناس مشهور ارو پائی میگوید، عرب بادیه زندگی خود را درچهار عامل جستجومیکرد: اول شتر، دوم خیمه، سوم شمشیر، چهارم شعر. ا

شعریعنی کلام موزون و مسجّع و مقفّی مانند شتر و خیمه و شمشیر برای عرب از نیازهای حیاتی زندگی بشمار میرفت و هرگاه کسی کلام موزون را با لحن خوش میخواند، بدون تردید اعراب بادیه رامجنوب میکرد. بهمین دلیل است که

<sup>1-</sup> Clement Huart, A History of Arabic Literature (London: 1903).

محمد برای خواندن قرآن به تقلید از پهودیها، لحن مسجّع و موزون بکار میبرد و خود در جنگها آیات قرآن را بطور موزون و با لحن خوش میخواند و بدینوسیله سر بازان اسلام را برای جنگ با دشمن تشجیع و به آنها آمادگی و حرارت بیشتری می بخشید.

اعراب حالات و احساسات گوناگون انسانی مانند خوشی، ناخوشی، شادی، غم و یا اندوه را در قالب شعر تجلی میداده اند. اعراب تجلیات تأثر را در اشعار «زهیر» حالت خشم را در اشعار «اعشی»، احساس وحشت را در اشعار «نابغه» می یافتند و هنگامی که میخواستند برای حمله به دشمن در خود جرأت و شهامت لازم را احساس کنند، با اشعار «عنتره» شروع به رجز خوانی میکردند. ا

شعر در زندگی اعراب عصر جاهلیت به اندازه ای اهمیت داشت که هر سال در بازار مکاره، شعرای عرب سخنوری میکردند و هر شاعری که اشعارش بیشتر مورد توجه مردم قرار میگرفت، از طرف آنها تجلیل میشد و اشعارش را باخط زرین روی پارچه ای ابریشمین مینوشتند و برای مدت یکسال آنرا از دیوار کعبه می آو یختند و بهمین مناسبت اشعار مذکور را معلقات میخواندند. در آن زمان شعر به اندازه ای در روحیه مردم عرب تأثیر داشت که معمولاً اعراب با اشعار نفز و نافذ خود میتوانستند در روان و افکار مردم تأثیر کنند و آنها را برای قبول خواست های خود آماده سازند.

«امری القیس» یکی از شعرای معروف عرب در دوره جاهلیت است که اشعارش از دیوار کعبه آو پخته بود و بطوریکه عایشه یکی از همسران محمد نقل کرده است، محمد بقدری شیفته اشعار شاعر مذکور بود که تمام ابیات قصیده طولانی «امری القیس» را از بر داشت. بعلاوه «ابن هشام»، «ابوداود»، «ابن حنبل»، «حمیداله» و «ابن سعد» که از محققان تاریخ اسلام و زندگی محمد هستند، همه گفته اند که محمد به شعر بسیار علاقمند بود و گاهی اوقات اشعار

۱. گیورگیو، محمد پیغمبری که از نوباید شناخت، صفحه ۳۰

عرب را بر زبان می آورده است. ۱

شواهد و دلایل مذکور حاکی است که محمد نمیتوانسته است مرد بیسوادی باشد، بلکه از سوادوادبیات کافی برخوردار بوده واستعداد خاص اوتوام بااندیشه بگریها و در خود فرو رفتن هایش از زمان کودکی ببعد، کیفیت ذهنی او را برای خلق احکام و متون قرآن و اندیشه نبوت آماده کرده بوده است.

نکته مهم دربحث درباره سواد محمد آنست که وی بطوریقین میل نداشته است، مردم از مطالعاتی که او برای کسب اطلاعات و معلومات لازم جهت اجرای هدفی که در سر داشته میکرده، اطلاع حاصل کنند، زیرا میخواسته است آنچه راکه در آیننه برای مردم بعنوان گلام خدا نازل میکند، چنبه الهی و مافوق طبیعی داشته باشد, او قصد داشت از جانب خدا کتاب دینی مقدسی را برای اعراب نازل کنند که بالا تر از کتب مقدسی باشد که موسی و عیسی برای یهودیان و مسیحیان از طرف خدا نازل کردند. پیامبران اسرائیل پیوسته به پیروانشان وانمود کرده بودند، آنچه راکه در باره احکام دینی و الهی بیان میدارند از جانب خدا به آنها الهام شده و نمیتوان آنها را در کتب و نوشتجات عادی یافت. محمد نیز از روزی که خود را مبعوث خدا معرفی کرد تا روز مرگ میخواست همین اثر را در پیروانش بوجود بیاورد.

باید توجه داشته باشیم «سنت پاول» یکی از حواریون بزرگ مسیح و از مؤلفان عهد جدید، متون انجیل را مطالعه و با پیروان و معاشران مسیح نیز در باره آنها سخن گفته بود، ولی در هیچیک از نوشته هایش به این موارد اشاره ای نکرده و یلکه وانمود کرده است آنچه را که در عهد جدید آورده، بوی الهام شده است. وی یکوات گفته است:

١. عأخذ بالا، صفحه ٢٢

محمد نیمز همین روش را بکاربرد. وی وانمود کرد که قرآن از سوی خدا برایش نازل شده و افکار وعقاید متفکران زمان و یامتون کتب و نوشتجات موجود در آنها نقشی نداشته است.

بدیهی است که محمد قبل از ظهور، مدت طویلی خود را جهت ایفای نقشی که در سر می پرورانیده آماده کرده بوده است. اگرچه خانواده هاشم که محمد در آن پا بعرصه وجود گذاشت، از ثروت و یا نفود قابل توجهی برخوردار نبود، ولی یکی از خانواده های محترم مکه بشمار میرفت. پدر بزرگ محمد، بنام عبدالمطلب وعمویش، ابوطالب که تر بیت وسر پرستی محمدرابرعهده داشتند، به یقین مانند سایر خانواده های معروف مکه او را مورد تعلیم و تر بیت قرار داده بودند. توجه سایر خانواده های معروف مکه او را مورد تعلیم و تر بیت قرار داده بودند. توجه درآمد)، او را سر پرست امور تجارتی خود کرد، تردیدی باقی نمیگذارد که محمد از سواد کافی بر خوردار بوده است. همچنین بدون شک میتوان گفت که محمد از سالها قبل از ادعای نبوت با دانشمندان و فضلای اسرائیل در تماس بوده، متون تورات و انجیل و سایر کتب و نوشتجات مربوط را مطالعه و خود را برای ادعای نبوت محمد به مطالبی که بوسیله مطالعه و آموزش تحصیل کرده بود، رنگ الهامات الهی و آسمانی زده و آنها را بعنوان کلام خدا به مردم معرفی کرده است.

بطور کلی مسلم است که در زمان تولد محمد هنر خواندن و توشتن نسبتاً در مکه محمول بوده است. بعضی از مسلمانان گفته اند، خواندن و نوشتن تا زمان «حارب» پدر ابوسفیان، یکی از بزرگترین مخالفان محمد در مکه معمول نبود و حارب این هنر را در سال ۵۶۰ در مکه مرسوم داشت. اما نه تنها دلیلی برای اثبات این مدعی وجود ندارد، بلکه دلائل و مدارک زیادی نیز در دست است که در زمان محمد خواندن و نوشتن در مکه معمول بوده است. زیرا مدتها قبل از ظهور محمد روابط نزدیک بین مکه و یمن بوسیله کار وانهای تجارتی وجود داشت و قرنها قبل از آن سواد خواندن و نوشتن در یسمن متداول بود. دلیل دیگر آشنا بودن مردم با خواندن و نوشتن در هنگام ظهور محمد در مکه آنست که مدرکی وجود دارد که خواندن و نوشتن در هنگام ظهور محمد در مکه آنست که مدرکی وجود دارد که

حاکی است عبدالمطلب، جد محمد در زمان جوانی، در حدود سال ۵۲۰ قبل از میلاد نوشته ای به مدینه ارسال و از اهالی مدینه تقاضای کمک نموده است. ابعلاوه در حدود دو پست سال قبل از هجرت، یهودیها و مسیحیانی که در مجاورت مکه بسر میبردند از هنر خواندن و توشتن برخوردار بوده اند.

«مویر» یکی از محققان معتبر و معروف اسلام شناس می نویسد: «تردید نیست که سواد نوشتن مدتها پیش از ۵۶۰ قبل از میلاد در مکه معمول بود. یادداشت های مکشوفه ثابت میکند که نوشتن عربی در سالهای ابتدای ظهور محمد در مکه مرسوم بود. من نمیتوانم فکر کنم که حتی فقیرترین افراد مسلمان نیز در سالهای اول ظهور اسلام از امکان خواندن و نوشتن بی بهره بوده اند. در آن زمان پوست های درخت خرما و نی به اندازه گافی برای نوشتن در دسترس مردم قرار داشته است.» آ

«مویس» از قول «کاتب الواقدی» مینوید در زمان محمد، اهالی مکه بمراثب بیشتر از مردم مدینه از هنر نوشنن برخوردار بودند، بطوریکه بعد از جنگ بدر بسیاری از زندانیان جنگی مکه مجبور شدند به بچه های اهل مدینه سواد خواندن و نوشتن بیاموزند. هریک از اسرای جنگی موظف بود، به ده پسر سواد خواندن و نوشتن بیاموزد و فقط هنگامی که این وظیفه را بطورکامل انجام میداد، میتوانست آزاد شود."

«هارتمن» نیز اشعار داشته است که در هنگام ظهور محمد، سواد نوشتن در یمن و عربستان شمالی بسیار مرسوم بود و بین مکه و ایالات مذکور و همچنین ایران روابط نزدیکی وجود داشت. «هارتمن» مینویسد: «به تحقیق میتوان گفت

<sup>1-</sup> Samuel M. Zwemer, Studies in Popular Islam (London: The Sheldon Press, 1934), P. 101.

<sup>2-</sup> William Muir, K.C.S.I., The Life of Mohammed. edited by T.H. Weir (Edinburgh: John Grant, 1911).

<sup>3-</sup> Ibid.

که نوشتن روی پوست در زمان ظهور محمد یک رسم عادی برای شعرا و تجار وغیره بشمار میرفت.» ۱

دلائل بسیاری در دست است که در زمان ظهور محمد سواد خواندن و نوشتن در مکه مرسوم بود و آنهائی که خلاف این ادعا را دارند قادر به ارائه مدارک کافی نشده اند. برای مثال علی خلیفه چهارم و امام اول شیعیان بعضی از دستورات و احکام محمد را می نوشت و برای اینکه همیشه آنها را در دسترس داشته باشد، لوله میکرد و آنها را به قبضه شمشیرش می بست. آگفته شده است که جابر و یاس دو نفر از شمشیر سازان مکه، موقعی که محمد از نزدیک آنها عبور میکرد، مشغول خواندن تورات و انجیل بودند و محمد به آنها گوش فرا میداد. درجلد اول احادیث نبوی صحیح البخاری نیز میخوانیم که «ورقه بن نوفل»، عموی خدیجه عادت به خواندن انجیل داشت و آنرا با الفبای عبری می نوشت. البته بعضی گفته اند به خواندن انجیل عبری و عربی هر دو مینوشت. آنها را به زبانهای عبری و عربی هر دو مینوشت. آ

بدون تردید ظهور اسلام باعث پیشرفت سواد خواندن و نوشتن در عربستان شد،
اما آنرا بوجود نیاورد. «نوشی چیخو» در کتاب خود تحت عنوان مطالعات عربی
در ادبیات مسیحی قبل از اسلام، یک فصل کامل برای اثبات اینکه هنر نوشتن
مدتها قبل از هجرت محمد از مکه به مدینه بوسیله مسیحی ها در عربستان شمالی
و جنوبی رایج شده بود، اختصاص داده است. آحروف نباتی و نسخی که هم
امروز در زبان عربی معمول است، در اصل بوسیله مسیحی ها ایجاد شده است.

<sup>1-</sup> Von Martin, Hartman, Der Islamische Orient (Leipzig: 1909), vol ii, p. 425.

<sup>2-</sup> Muir, The Mohammedan Controversy, p. 114.

٣- مسقلاتي، تفسيري برفتح الباري، جلد اول، صفحه ١٩

<sup>4-</sup> Encyclopedia of Islam, 5 vols. (London and Leiden: 1913-38).

«بـرگـر» ا و «ول هـوسـن» ۲ هـر دو نقش مسيحي ها را در ايجاد ز بان عر بي تأثيد کرده اند.

همچنین در کتاب الاغانی میخوانیم که «ورقه بن نوفل» قسمتهائی از انجیل را با حروف عبری می نوشت. «پیخو» اشعار میدارد که قسمت بزرگی از لغات قرآن، مخصوصاً اسامی و صفات خدا و عبارات و اصطلاحاتی که درباره سرنوشت بشر در بهشت و دوزخ در دنیای اخروی شرح داده شده است و همچنین اصطلاحات مذهبی (که معمولاً مرجد نبوغ محمد بشمار رفته)، همه در اشعار مسیحیت قبل از اسلام وجود داشته است. ا

باتوجه به وجود مدارک و دلائل متفن مذکور میتوان گفت که انکارات منابع اسلامی درباره وجود سواد خواندن و نوشنن در مکه در زمان ظهور اسلام فاقد اعتبار میباشد. برای مثال البلهوری تعداد آنهائی را که در زمان محمد سواد خواندن و نوشتن داشته اند، هفده نفر ذکر نموده است که نمیتواند بنا به دلائل مذکور مبنای منطقی داشته باشد. یکی دیگر از مؤلفین اسلامی، بنام «فتح الباری» تعداد منشیان محمد را ۴۲ نفر ذکر کرده است. ۲ اگر چه ادعای مؤلف مذکور را بر طبق مدارکی که در این بحث شرح داده شد، میتوان اغراق آمیز دانست، معهذا نعدادی

<sup>1-</sup> History de l'Estriture Chretienne en Arabie Avant l'Islam, p. 287.

<sup>2-</sup> J. Wellhausen, Reste Arabischen Heidentums (Berlin: 1897), p. 232.

٣- ابوالفرج اسبهاني، كتاب الاغاني، ٢١ جلد، (قاهره: ١٩٢٧/٣٤)، جلد سوم، صفحه ١٤

<sup>4-</sup> Louis Cheikho, Le Christianisme et la Litterature Chretienne en Arabie Avant l'Islam, vol, ii, pp. 158-95.

عافتح الباری، شرح البخاری، (قاهره: ۱۳۰۰ و ۱۳۱۹ هجری)، جلد نهم، صفحه ۱۹. ۷ «یاول کازانوا» با ذکرینج مأخذ معتبر، اسامی ۶۲ نفر منشی معمد را ذکر کرده است.

Paul Casanova, Mohammed et la Fin du Mond (Paris: 1911-24), pp. 96-97.

را که «عسقلانسسی» بعنوان منشیان محمد ذکر کرده، دلیل بر آنست که هنر خواندن و نوشتن در زمان محمد غیر مرسوم نبوده است. سوابقی وجود دارد که بر طبق دستور محمد، نامه هائی به حکام خارجی نوشته میشده و حتی با کلیمی ها به زبان عبری مکاتبه میشده است. اعلت اینکه محمد بعد از ادعای نبوت وظیفه خواندن نامه های وارده را به ملازمانش وا گذار میکرد، باید در مناسبات مر بوط به مدیریت او جستجو کرد.

دربین زنان محمد نیز حداقل عایشه و سنصه از سواد خواندن و نوشتن برخوردار بوده اند. در قرآن در ۲۴۰ مورد سخن از کلمات «نوشتن» و «کتاب» رفته است و این خود دلیل بارز و گویائی از متداول بودن خواندن و نوشتن در آن زمان بوده است. از طرف دیگر مسلم است که کسی که گوینده کلمات مذکور بوده، یعنی خود محمد، طبیعتاً نمینوانسته است شخص بیسوادی باشد.

اهالی مکه نیز مانند مصریها در زمان ظهور محمد بسیار شائق نوشتن بودند و کلیه امکانات و تسهیلات لازم را برای این کار در اختیار داشتند. سوابق موجود حاکی است که نماینده های محمد در خارج بوسیله مکاتبه ارتباط بر قرار میکرده اند. مهمترین عواملی که برای نوشتن مورد استفاده قرار میگرفتند، عبارت بودند از چرم، برگ درخت خرما، پوست کتف شتر ، کوزه های شکسته، سنگهای سفید مسطح، لوحه های چوبی، پوست های مختلف و پاپیروس. آ «موریتز» میگوید: «به یقین میستوان گفت که در شهر تجارتی «پترا» هنر نوشتن در آغاز قرن سوم معمول و مرسوم بود.» آ

با توجه به دلائل و مدارک مذکور دربالا و این واقعیت که محمد خود دارای تمدادی منشی بود، به تحقیق میتوان ادعا کرد که در آن زمان درپایتخت مذهبی عربستان، یعنی مکه که مخصوصاً زیارتگاه عمومی مردم آن منطقه بود و تعداد

<sup>1-</sup> Zwemer, Studies in Popular Islam, p. 103.

<sup>2-</sup> Encyclopedia of Islam, Article on "Arabie."

<sup>3-</sup> Ibid.

زیادی از افراد برای زیارت به این شهر رفت و آمد میکردند، بیش از تعداد هفده نفر با سواد در این شهر وجود داشته است. محمد نیز خود شخص با هوشی بود و برای مدتهای طولانی اداره آمور تجارتی خدیجه را بر عهده داشت و با توجه به اینکه در شهر دور دست موریه رفت و آمد میکرد و انتقال کالاهای تجارتی بین مکه و سوریه را هدایت مینمود، به یقین فرصت کسب سواد حاصل کرده بوده است. «مارگولیوت» معتقد است که محمد در مکه مغازه ای داشته و صورت محاسبات و دادو ستد مغازه مذکور را شخصا اداره میکرده است. ایمر حال اگر هم محمد در سوریه فرصت کسب سواد خواندن و نوشتن را حاصل نکرده باشد، هم محمد در سوریه فرصت کسب سواد خواندن و نوشتن را حاصل نکرده باشد، میتوانسته است هنر مذکور را از یکی از دو همسران با سوادش (عایشه و حفصه) آموخته باشد. گروهی از محققین نیز با استناد به آیه ۴۸ سوره عنکبوت اظهار داشته اند که محمد قبل از بعثت قادر به نوشتن نبوده، ولی پس از بعثت هنر مذکور را فرا گرفته است. آیه ۴۸ سوره عنکبوت در این جهت میگو ید:

وَ مَا كُنْتَ تَتَلُوا مِنْ تَبُولِهِ مِنْ كِتُنِي وَلا تَخْطُهُ بِيَمِيْنِكَ إِذَا لَا زَتَابُ الْمُبْطِلُونِ «و نو از این پیش قادر به خواندن كتاب و نوشتن خط با دست راستت نبودى تا مبادا مبطلان شك آورند.»

با وجود کلیه دلائل و مدارک مذکور، چگونه مسلمانان میتوانند چشمهای خود را بروی کلیه حقایق مزبور بسته و سواد محمد را انکار کنند؟

بزرگترین دلیلی که مسلمانان قشری در باره بیسواد بودن محمد ارائه میدهند، ذکر کلمه «اقی» درشش مورد در قرآن ذکر شده و بعضی از مترجمین و مفسرین قرآن برای آن مفهوم «بیسواد» قائل شده اند. بنا براین بی مناسبت نیست کلمه «اقی» و مفهوم آنرا مورد یک بحث تحلیلی قرار دهیم و ببینیم آیا مفهوم واقعی کلمه مذکور چیست و هدف قرآن از ذکر گلمه مذکور چیست و هدف قرآن از ذکر کلمه مذکور چیست به ذکر آن قسست کلمه مذکور چه بوده است. اما قبل از ورود به بحث بهتراست به ذکر آن قسست از آیه هائی که در قرآن کلمه «اقی» در آنها بکار برده شده است بیردازیم:

<sup>1-</sup> D.S. Margoliouth, Mohammed and the Rise of Islam (London: 1905), pp. 67-69.

آیه ۷۸ سوره بقره میگوید:

وَمِنْهُمْ أَمِينُونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتْبَ إِلَّا آمَانِينَ وَإِنْ مُتُمْرِكًا يَظُنُّونَ ٥

«وازآنها امییونی اهستند که کتاب رانمیدانند، اماآرزوهائی درسرمی پرورانند و تنها یای بند خیالات خود هستند.»

آید ۲۰ سوره آل عمران حاکی است:

... وَقُلْ لِلْمِيْنَ أَوْتُوا الْكُتْبُ وَ الْأَوْمِيْنَ مُاسَلَنْتُوا فَلَالِ الْمُتَكَافًا ... وَقُلْ لِلْمِيْنَ أَوْتُوا الْمُتَكَافًا ... و بكوب اهل كتاب و اميين (آيا شما ايمان مياوريد؟) اگر آنها ايمان آوردند، پس هدايت شده اند...»

آیه ۷۵ سوره آل عمران میگوید:

وَمِنَ اَهُلِ الْكِنْبِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِعِنْطَارِ يُؤَكِّهَ النَّكَ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِينَالِ لَا يُؤَكِّهَ النَّكَ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِينَالِ لَا يُؤَكِّهَ وَمِنْهُمُ وَالْوَالَيْسَ عَلَيْنَا ۚ فِى الْأَيْسَةِنَ سَيِدِيْلُ وَيَقُوْلُونَ عَلَى اللّٰوِالْكَذِبَ وَمُعْرِيَّعُلُونَ؟ عَلَى اللّٰوِالْكَذِبَ وَمُعْرِيَّعُلُونَ؟

«و از اهل کتاب بعضی تا آن حد درستکارند که اگر مال بسیاری به آنها امانت بسیاری، رد امانت کنند و برخی از آنها تا آن اندازه نادرست هستند که اگر یک دینار به آنها امانت دهی، آنرا پس ندهند بجز آنکه بر مطالبه آن سخت گیری شود، از اینرو که گویند برای ما پیروان کتاب خوردن مال غیر گناهی ندارد و این سخن را به خدانسبت میدهند، در صورتیکه میدانند که به خدا نسبت دروغ می بندند.»

آیات ۱۵۷ و ۱۵۸ سوره اعراف اشعارمیدارد: الگزاین یکنیهٔ عُون الرَّسُول اللَّبِی الاَرْقِی ..... کامِنُوا یانته و رَسُولِهِ النَّبِی الاَرْقِی ... «آنهائی که از رسول پیغمبر المی متابعت میکنند.....پس به خدا و رسول پیغمبر المی ایمان بیاورید....»

د مهدی الهمی قسشه ای، قرآن هجید با منتخب التفسیر فارسی، به سرمایه نصرت اله شیخ العراقین بیات، به خط سید حسین میرخانی، و بدون ذکر نام ناشر، ۱۳۲۷ خورشیدی، صفحه ۱۰، برای «امی» ترجمه «یهودی عوام» و «بیسواد» هر دو قائل شده است.

آیه ۲ سوره جمعه میگو ید:

هُوَ الَّذِينِ بِعَثَ فِي الْأَوْمِ فِنَ رَسُوْلًا فِي أَمُ ...

«او تحداثی است که از بین امیبین رسولی از میان آنها برانگیخت...» در حالیکه بزرگترین دلیل آنهائی که محمد را بیسواد پنداشته و قرآن را معجزه یک پیامبر بیسواد دانسته اند، وجود کلمه «اتی» است که بعضی از مترجمین و مفسرین برای آن مفهوم «بیسواد» قائل شده اند، اما تحقیقاتی که بوسله دانشمندان اسلام شناس بعمل آمده، این عقیده را مردود میسازد. «اگوست مولر» معتقد است کلمه «اتی» یک لفت مخلوط عبری و عربی است که از اصل کلمه عبری "goi" و یا "goyim" وارد زبان عربی شده است. این کلمه بوسیله محمد بوجود نیامده، بلکه وی آنرا در هنگام استماع یک سخترانی اقتباس کرده و معنیی «یکی و یا کلیه آنهائی را که از نژاد اسرائیل نیستند» و یا «فاقد کتاب مقدس آسمانی هستند،» افاده میکند. این موضوع را عموم قرآن شناسان معروف از مقدس آسمانی هستند،» افاده میکند. این موضوع را عموم قرآن شناسان معروف از قبیب «توری» می «پالسر» «

٨ كليه آيات مذكور بغير از آيات ١٥٧ و ١٥٨ در مدينه نازل شده است.

بر هیچیک از فرهنگ های لغت عربی نه تنها برای کلمه «امت» بلکه برای هیچیک از مشنقات آن مفهوم «بیسواد» قائل نشده اند. بعلاوه هیچیک ار افرادی که در زبان عربی صاحب نظر هستند، تا کنون برای کلمه «امت» هیچ مفهومی که به کلمه «بیسواد» نزدیک باشد، مکار نبرده اند. نمها بعضی از مفسران فرآن کلمه «امی» را به «بیسواد» تفسیر کرده اند.

<sup>3-</sup> William Muller, The Life of Mohammed, ed., T.H. Weir (Edinburg: 1923).

<sup>4-</sup> Charles Cutter Torrey, The Jewish Foundation of Islam (New York: Ktav Publishing House, Inc., 1967), p. 38.

<sup>5-</sup> E.H. Palmer, The Koran (London: 1951), p. 48.

<sup>6-</sup> J.M. Rodwell. The Koran (London: 1937).

<sup>7-</sup> E.W. Lane, An Arabic-English Lexicon, 2 Books, (London: 1863-93), p. 92.

<sup>8-</sup> E.M. Wherry, A Comprehensive Commentary on the Quran: Comprising Sale's Translation and Priliminary Discourse, 4 vols., (London: Kegan Paul, 1896).

شووالی» ۱ ، و غیره تأثید کرده اند.

یکی از دلائلی که «توری» برای اثبات این عقیده که کلمه «المی» معنی «فرد و یا افراد غیریهودی» میدهد، بیان کرده، مدلول آیه ۷۸ سوره بقره مذکور در بالاست. توضیح اینکه سوره بقره بعد از آنکه از آیه ۴۰ ببعد راجع به پهودیان بحث میکند، در آیه ۸۷ ادامه میدهد: «و در بین آنها (امییونی) هستند که با کتب مقدس آشنائی ندارند، ولی آرزوهائی در سر می پرورانند و پای بند خیالات خود هستند.» سپس آیه ۷۹ سوره مذکور ادامه میدهد:

قَوْيَالٌ لِلْمَانِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتْبَ بِالْدِينَامُ الْتَوَيَّقُولُونَ مِنَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُفَا لِهُ ثَمَنَا قَلِيَّلًا فَوَيْلُ لَهُمُ مِنَا كُتَبَتْ أَنْهِلُامُ وَوَيْلُ لَهُمْ مِنْهَا يَكُسِبُونَ ۞

«وای بر آنهائی که کتب مقدس را با دست های خود مینویسند، سپس میگویند این کلام خداست و به بهای اندک میفروشند. وای برآنهائی که با دستهایشان چنین مطالبی را مینویسند و وای بر آنها باچیزهائی که بدینوسیله کسب میکنند.» باتوجه به آیه مذکور و جمله «وای بر آنهائی که کتاب را با دستهای خود مینویسند» وهمچنین بادرنظر گرفتن این واقعیت که جمله مذکور بطورمستقیم به «امیپون» بر میگردد، تردیدی باقی تخواهد ماند که کلمه «اتی» در قرآن نمیتواند مفهوم «بیسواد» داشته باشد. زیرا اگر کلمه «اتی» معنی «بیسواد» میداد، قرآن نمیبایستی از «امیپون» انتظار نوشتن داشته و بر آنها «وای» بفرستد. آیه ۲۰ سوره آل عمران نیز به شرح بالا «اهل کتاب» و «امیپون» را در کتار یکدیگر بکار برده و در حالیکه هدف آیه مذکور از ذکر عبارت «اهل کتاب» یهودیان و مسیحیان و در حالیکه هدف آیه مذکور از ذکر عبارت «اهل کتاب» یهودیان و مسیحیان بوده است ، قصد آیه مز بور از ذکر «امیپون» جز «فرد و یا افراد غیر کلیمی» مفهوم بوده است ، قصد آیه مز بور از ذکر «امیپون» جز «فرد و یا افراد غیر کلیمی» مفهوم دیگری نمیتواند باشد.

<sup>1-</sup> Noldeke - Schwally, Geschichte des Qorans, vol. I, (Leipzig: 1909).

<sup>2-</sup> Quoted by: Torrey, The Jewish Foundation of Islam, p. 38.

«رودول» در تفسیسری که به آیه۱۵۸ سوره اعراف نوشته، کلمه «اتمی» را به رابع بها کلمه «نژاد» در زبان یونانی و کلمه "goyim" در زبان عبری گرفته است. آیه ۱۵۸ سوره اعراف میگوید:

قُلْ يَأْتُهُمَا النَّاسُ إِلَىٰ رَسُولُ اللهِ وَالْيَكُونِينِهَا الَّذِي لَهُ مُلِكُ التَّمَانِ وَ الْوَرْضِ الآوَلَهُ إِلَا هُوَيَّهِنِي وَيُعِينِكُ كَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِي الْوَرْقِي الذِي يُؤْمِن بِاللهِ وَكَالْتِهِ وَالنَّهِ هُوْهُ لَمُلَّاكِمُ وَنَهُ وَنَهُ وَلَهُ اللَّهِ عَلَى الْعَرْفِي الْعَالِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ

«بگو ای مردم بدرستی که من از طرف خدا رسول همه نسل بشر هستم، آن خدائی که مالک زمین و آسمان است، هیچ خدائی جز او نیست که او زنده میکند و میمیراند پس به خدا و پیغمبر اتمی او که به خدا و سختان خدا پای بند است ایمان بیاورید و او را پیروی کنید شاید هدایت شو بد.»

«رودول» معتقد است اگرچه محمد برای ارائه قرآن بعنوان معجزه نبوتش وانسود میکرد که از سواد خواندن و نوشتن محروم بوده و میل داشت پیروانش قرآن را بعنوان معجزه نبوت او تلقی کنند، ولی بدون تردید با داستانهای تورات آشنا بوده (ست. ۲

اعم از اینکه عقیده «رودول» درست یا قادرست باشد، میتوان بقول دکتر «وری» متکی شد و یقیدن کرد که کلمه «اقی» را یهودیها به محمد اطلاق میکرده و با این عمل هدفشان تحقیر محمد بوده است. زیرا یهودیها نبوت را مخصوص قوم خود میدانستند و معتقد بودند نبوت موهبتی است که تنها برای قوم اسرائیل مقرر شده و باید منحصر به سلسله آنها باشد و نذا با تحقیر، به محمد «پیخمبر اقی» یعنی پیامبر غیریهودی خطاب میکردند و محمد این کلمه را از آنها آموخته و در فرصت های مناسب بکار برده است. بهمین دلیل است که محمد در آیه مذکور خود را پیغمبر اتی که برای همه افراد انسانها مبعوث شده، میداند.

<sup>1-</sup> Rodwell, The Koran.

<sup>2- 16</sup>td.

دلیل دیگر مبنی بر اینکه کلمه «اقی» در قرآن به معنی «غیریهودیان» بکار رفته، مدلول آیه ۷۵ سوره عمران مذکور در بالاست که کلمه «امییین» را بعد از کلمه اهل کتاب و برای غیریهودیانی که مال مردم را میخورند و به خدا نسبت کذب میدهند، بکار برده است. کمی دقت در مفهوم آیه مذکور نشان میدهد که کلمه «امیبین» از لحاظ منطقی نمیتواند مفهوم «بیسواد» داشته باشد، زیرا معقول نیست، قرآن کلمه «بیسوادان» را در برابر «یهودیان» بکار برد و بگوید «یهودیان نیسسوادی که مال مردم را میخورند،» ولی بکار بردن کلمه «غیریهودیان» در برابر «یهودیان» انطباق عقلائی و منطقی مقبول تری با مفهوم آیه خواهد داشت.

صرفنظر از دلائل مذکور در بالا در کلیه مواردی که در قرآن کلمه «اتمی» بکار رفته، بغیر از مورد آیه ۲ سوره جمعه، بدون استثناء بحث از یهودیان و اعمال و رفتار آنها در میان بوده و میتوان گفت که کلمه «اتمی» یعنی «غیریهود» در برابر «یهود» بکار رفته است. حتی آیه ۲ سوره جمعه نیز که میگوید: «او خدائی است که از بین (امیین) پیغمبری از میان آنها بر انگیخت،» هدفش این بوده است که خداوند از بین «غیر کلیمی ها» رسولی برای اعراب برگزید.

با وجود استدلالات مذكور در بالا ترديدي باقي نخواهد ماند كه كلمه «المي» در قرآن مفهوم «غير يهودي» دارد، نه « بيسواد»، معهذا بازهم بحث را در اين زمينه ادامه ميدهيم.

الطبری درباره مفهوم کلمه «امّی» در تفسیر آیه ۲۰ سوره آل عمران مینویسد: « (امیبون) در میان اعراب به آنهائی خطاب میشود که از کتب مقدس آسمانی پیروی نمیکنند.» ۱

كتاب فرهنگ لغت تاج العروس اشعار ميدارد كه محمد از سواد خواندن و

۱- محمد بن جرير الطبرى، طريقه الأمم و الملوك، ١٢ جلد (قاهره: ١٣٢٤ هجرى)، جلد سوم، مفعه ١٩٢٠.

نوشتن برخوردار بود، اما «قادر به تشخیص و تمیز نوشته خوب از بد نبود.» ا بعلاوه احادیثی نیز وجود دارد که حاکی است، محمد خواندن و نوشتن را پس از بعثت به نبوت آموخت. ۲

ابن عباس در تفسیر آیه ۲۰ سوره آل عمران میگوید کلمه «اتی» به آنهائی اطلاق میشود که نه پیامبیری برای هدایتشان ارسال شده و نه کتاب آسمانی برایشان نازل شده است. الطبری در تفسیر آیه مذکور مینویسد کلمه «اتی» برایشان نازل شده است، مانند به افرادی خطاب میشود که کتابی از آسمان برایشان نازل نشده است، مانند اعرابی که بدون دین باقی ماندند، ولی یهودیان و مسیحیانی که از کتب آسمانی خود پیروی میکردند، «اهل کتاب» خوانده شده اند. اکتفسیر این عباس بدون تردید ثابت میکند که «اتی» معنی «افراد غیر کلیمی» میدهد، ته «بیسواد.»

در ترجمه ها، تفسيرها و توشته های مسلمانان عرب نيز شواهدی وجود دارد که نشان ميدهد کلمه «اقي» مفهوم «بيسواد» ندارد و در نتيجه با استناد به نوشته های مذکور ميتوان گفت که محمد از سواد نوشتن و خواندن برخوردار بوده است. از جمله محمد علی ۵ در ترجمه ای که از قرآن در سال ۱۹۱۷ منتشر کرده، در تفسيس آیه ۷۵ سوره بقره یا عقیده «رودول» و «لین» در باره ترجمه کلمه «اقی» به «افراد غیر یهودی» بشدت مخالفت کرده است، ولی شگفت آنجاست که نامبرده در تفسير صوره جمعه کلمه «اقی» را به «افراد مکی» ترجمه کرده و از کمه نامبرده در تفسير صوره جمعه کلمه «اقی» را به «افراد مکی» ترجمه کرده و از فحوای ترجمه و تفسير او مستفاد میشود که محمد بعد از بعثت اگر چه از دنشی و فحوای ترجمه و تفسير او مستفاد میشود که محمد بعد از بعثت اگر چه از دنشی و

۱- نقل ان

Samuel M. Zwemer, Studies in Popular Islam - P. 106.

2- Ibid.

5. Mohammed Ali, The Holy Koran (Woking, 1917).

٣٠ ابن عباس، جلد دوم، صفحه ٢٢٤

٤- الطيرىء طريقه الأهم والملوك، جلد سوم، صفعه ١٤٧

کاتب استفاده میکرده، معهذا از سواد خواندن و نوشتن برخوردار بوده است. ادر مقدمه قرآن مذکور شرحی وجود دارد که حاکی است محمد در زمان مرگ قرآنی که سوره ها و آیه های آن دارای همان ترتیبی است که امروز در دست ماست، از خود باقی گذاشته است. همچنین شواهدی در دست است که نشان میدهد بعضی از سوره های قرآن حتی در زمان محمد و در موقع نزول بصورت نوشته وجود داشته است. از جمله شواهد مذکور میتوان آیه ۷۹ سوره واقعه را به شرح زیر ذکر کرد: گریکشهٔ اِلاً الْهُطَهُرُون نُ

«هيچكس نبايد (قرآن را) لمس كند، بجز افراد ياك.»

بدیهی است که اگر در زمان محمد متون قرآن بصورت نوشته وجود نداشت و تنها در اذهان حافظین قرآن ذخیره شده بود، چگونه آیه مذکور میتوانست نازل شود و توصیه کند که فقط با دست یاک باید قرآن را لمس کرد.

همچنین عمر خلیفه دوم در موردی اظهار داشته است که نسخه ای از سوره طه بطور کامل بصورت نوشته شده در خانه فاطمه دختر پیغمبر کشف شده است. آدراینصورت چه کسی غیر از محمد میتواند سوره مذکور را نوشته باشد؟

مذاهب سنی و شیعه در باره با سواد بودن محمد با یکدیگر اختلاف عقیده دارند. سنی ها معتقدند محمد از سواد خواندن و نوشتن محروم بوده، ولی اهل تشیع عقیده دارند که محمد با سواد بوده است.

«اسپرنگر» میگوید، یکی از نویسندگان عرب بنام «محمد بن محمد بن نومان» (متوفی در سال ۴۱۳ هجری) کتابی نوشته و در کتاب مذکور ثابت کرده است که محمد از سواد خواندن و نوشتن برخوردار بوده است.

عقيدة اهل تشيع درباره باسواد بودن محمد دركتاب حيات القلوب تشريح

<sup>1-</sup> Ibid., p.362.

<sup>2-</sup> Zwemer, Studies in Popular Islam, p.108.

<sup>3-</sup> Ibid., p.109.

شده است. این کتاب که بزبان فارسی نوشته شده و «جیمز مریک» در سال ۱۸۵۰ در بوستون آنرا تحت عنوان زفدگی و مذهب محمد به زبان انگلیسی ترجمه کرده است، در مقدمه کتاب مذکور مینوید: «درباره کلمه (اتی) روابات مختلف وجود دارد. عده ای به این علت به پیغمبر عنوان (اقی) داده اند که وی قادر به خواندن و نوشتن نبوده است. گروه دیگری معتقدند کلمه (اتی) صفتی است که محمد را به امتش مربوط میکند و حاکی از آنست که وی نیز مانند سایر اعراب بیسواد بوده است. بعضی از افراد نیز عقیده دارند که کلمه (اتی) از کلمه (ام) به معنی (مادر) گرفته شده و دلیل اختصاص عنوان مذکور برآی پیغمبر آن بوده است. روایاتی نیز وجود دارد که حاکی است کلمه (اتی) مفهوم انتساب به مکه را دارد و پیغمبر به این علت (اتی) نامیده شده که اهل مکه بوده است.»

امام جعفر صادق میگوید ظهور محمد را از بین قومی که اگرچه سواد خواندن و نوشتن داشتند، ولی از داشتن کتاب آسمانی بی بهره بودند و بهمین علت «المی» نامیده شده اند، باید یک موهبت الهی و آسمانی دانست."

روایت است که شخصی از امام محمد تقی، امام دهم شیمیان سئوال کرد، چرا پیخمبر «اقی» نامیده شده است. امام محمد تقی قبل از پاسخ به پرسش مذکور، از عقیده اهل نسنن در این باره پرسش کرد. پاسخ داده شد که فرقه نسنن، پیخمبر را بیسواد دانسته اند. امام محمد نقی بر آنها لعنت فرستاد و گفت این یک دروغ است، زیرا چگونه پیغمبر میتواند برای ارشاد و هدایت دیگران برگزیده شود و خود بیسواد باشد. آن امام جعفر صادق روایت است، هنگامی که ابوسفیان به خود بیسواد باشد. آن امام جعفر صادق روایت است، هنگامی که ابوسفیان به قصد جنگ حد حرکت کرد، عباس نامه ای برای محمد ارسال و و برا از

<sup>1-</sup> James Merrick, The Life and Religion of Mohammed/حيات القلوب (Boston: 1850).

<sup>2-</sup> Zwemer, Studies in Popular Islam, p. 110.

<sup>1-</sup> fbid.

موضوع حرکت ابوسفیان برای جنگ آگاه کرد. محمد هنگامی که گروهی از ملازمانش درباغ مدینه اطراف او گرد آمده بودند، نامه مذکور را دریافت کرد و پس از خواندن نامه به پیروان خود دستور داد وارد شهر شوند و خبر مذکور را به آگاهی آنها رسانید. امام جعفر صادق همچنین تأکید کرده است که پیغمبر دارای سواد خواندن و نوشتن بوده است. ا

یکی از دلائل اهل تشیع برای اثبات با سواد بودن محمد واقعه امضای عهدنامه بین محمد و طایفه قریش در سال ششم هجرت، در حدیبیه نزدیک مکه است. البخاری در صحیح البخاری<sup>۲</sup> و ابن هشام در سیرت الرسول<sup>۳</sup> به تفصیل واقعه مذکور را شرح داده اند.

البخاری مینویسد، درهنگام تهیه عهدنامه بین محمدوطایفه قریش، علی برای برای نوشتن عهدنامهٔ مذکورازطرف محمدانتخاب شد و محمد به وی دستور داد، در هنگام نوشتن متن عهد نامه برای محمد عنوان «رسول خدا» قائل شود و بنویسد «عهدنامه ای بین محمد رسول خدا و سهیل بن عمر » اما سهیل بن عمر باذکر عنوان «محمد رسول خدا» در عهدنامه مورد نظر مخالفت و رزید و اظهار داشت اگر طایفه قریش میستوانسسشد محمد را بعنوان رسول خدا قبول کنند، اصولاً نوشتن چنین عهدنامه ای الزام آور نبود. لذا سهیل بن عمر به علی اظهار داشت عنوان «محمد رسول خدا» راحذف کندو بجای آن بنویسد «محمد بن عبداله.» علی پیشنها دسهیل معمرا رد کرد و به حق خدا سوگند خورد که هیچگاه عنوان «رسول خدا» راازمحمد جدا نخواهد کرد. البخاری مینویسد کار که بدینجا رسید، محمد متن عهدنامه را از علی گرفت و خودش نوشت: «محمد بن عبداله.» ا

I- Merrick, The Life and Religion of Mohammed, pp. 86-87.
 ۱۷۰ عند بن اسماعیل البخاری، صحیح البخاری، ۲ جلد (قاهره: الشب)، جلد دوم، صفحه ۱۷۵ عند البخاری، ۲ جدالملک بن هشام، سیرت رسول اله، تنظیم از بلاغ، جلد دوم، صفحه ۱۷۵ مفحه ۱۷۵ محمد بن هشام، سیرت رسول اله، تنظیم از بلاغ، جلد دوم، صفحه ۱۷۵ محمد بن جریر طبری، طریقه الاهم و الملوک، جلد سوم، صفحه ۱۲۵

«مویر» درباره عهدنامه بین محمد و طایفه قریش در حدیبیه که به «سوگند رضوان» معروف شده است، شرح میسوطی ارائه داده و اگرچه درباره امتناع علی از نوشتن «محمد بن عبداله» ذکری بمیان نیاورده، نوشته است که محمد خود این عبدارت را به عهد نامه اضافه کرد. «مویر» از قول «و اقدی» دریاورقی کتاب خود نوشته است، محمد در انتهای عهدنامه جمله زیر را به متن عهد نامه افزود: «تعهدات این عهدنامه باید متقابل بوده و آنچه را که ما در مقابل شما بر عهده میگیریم، شما نیز باید انجام همان موارد را در برابر ما بر خمه بگیرید.» ا

على بقاوى در تفسيرى كه براى آيه ۲۶ سوره فتح نوشته و طبرى نيز در كتاب المواهيب الدنيا، موضوع عهدنامه مذكور و كيفيت مخالفت سبيل بن عمر را با ذكر عنوان «رسول خدا» براى محمد به تفصيل تشريح و مورد بحث قرار داده اند.

«اسپرنگر» از قول «قستلانی» مینو یسد زمانی در اسپانیا موضوع بیسواد بودن و یا با سواد بودن محمد مورد بحث بوده، در این جریان «اونپاس» قیلسوف معروف اظهار میدارد که محمد هم سواد خواندن داشته و هم سواد نوشتن. در بحث مذکور مسلمانان به آیه ۴۷ سوره عنکبوت استناد و اعتراف میکنند که محمد بعد از بعثت قدرت خواندن و نوشتن کسب کرده است. <sup>3</sup>

«اسپرنگر» همچنین از قول مؤلفین عرب مینویسد، محمد نه تنها سواد خواندن و نبوشتین داشته، بلکه حتی در این کار استاد بوده و از دستخط زیبائی نیز بهره میببرده است، «اسپرنگر» در جهت اثبات ادعای مذکور مینویسد، روزی محمد به یکی از کاتبانش به شرح زیر گفته است:

«دوات را زمین بگذار، قلمت را بتراش، دندانه های «س» را تقسیم کن و «م»را

<sup>1-</sup> Sir William Temple Muir, The Life of Mohammed (Edinburgh: 1883).

<sup>2-</sup> Zwemer, Studies in Popular Islam, p. 111.

<sup>3- 1</sup>bid.

<sup>4-</sup> Ibid. p. 112.

آنقدر طویل ننویس.»۱

«ابن ابی شیبا» گفته است پیغمبر قبل از رحلت قادر به خواندن و نوشتن بوده و من افرادی را می شناسم که بر این امر گواهی خواهند داد.» آبا توجه به اینکه «ابن ابی شیبا» در سال ۱۰۵ هجری وفات یافته است، میتوان یقین داشت که قول او صحت دارد.

دلیل معتبرتر و قاطع تر از کلیه دلائل مذکور دربالا مبنی بر یا سواد بودن محمد، عملی است که وی در روز ۴ ژوئن ۶۳۲ میلادی سه روز قبل از وفات انجام داد. بسیاری از شخصیت های معتبر اسلامی ناظر اقدام مذکور محمد بوده و دلیل مذکور کلیه تردید هائی را که در باره با سواد بودن محمد وجود دارد، خنثی میکند.

شهرستانی در این باره مینویسد، پیغمبر گفت: «یک قلم و دوات و یک برگ تحریر برای من بیاورید، زیرا قصد دارم مطالبی بنویسم که بعد از مرگم شما گمراه نشوید.» روایت مذکور از زبان کسی که شخصاً ناظر و مستمع سخنان محمد بوده، نقل شده و همه پیروان محمد صحت آنرا گواهی کرده اند. تاکنون هیچیک از مقامات اسلامی با این امر که محمد شخصاً در بستر مرگ، برای نوشتن اظهار علاقه کرده، مخالفت نکرده اند. «امپرنگر» لااقل فهرست ۹ مدرک معتبر که واقعه مذکور را تأثید کرده اند، در کتاب خود ذکر کرده است. ۱ «مویر» در باره واقعه مذکور مینویسد:

«محمد در هنگام وفات، در زمانی که عمر و گروهی از بزرگان اسلام و صحابه او در اطاقی که وی بستری بود، حضور داشتند، با صدای بلند گفت: (یک قلم و دوات و صفحه ای کاغذ برای من بیاورید، میخواهم مطلبی را برای شما

<sup>1-</sup> Ibid. p. 113.

<sup>2-</sup> Ibid.

۳ محسد بن عبدالكريم شهرستاني، كتأب الملل والنحل؛ ابوعبداله محمد بن سعد، كتاب طبقات الكبير ، ۲ جلد، تصحيح بوسيله ساچو (ليدن: ۱۳۲۲ هجرى)، صفحه ۱۹۹.

<sup>4</sup> Sprenger, The Life of Mohammed.

بنویسم که برای همیشه شما را از گمراهی نجات دهد.) عمر میگوید، من با خود فکر کردم ، آیا مطالب قرآن کافی نیست که ما را از گمراه شدن مصون دارد؟ در این موقع همسران محمد گفتند، باید قلم و دوات و برگ تحریری تهیه کرد و به وی ارائه داد. یکی از همسران محمد اظهار داشت: «آیا وضع او در حال حاضر چگونه است؟ آیا حالت هذیان ندارد؟»

عمر آنها را مورد سر زنش قرار داد و گفت: «ساکت باشید و عاقلانه رفتار کنید، شما موقعی که آقایتان بیمار میشود اشک میریزید و هنگامی که بهبود می یابد او را در آغوش میگیرید.» اگرچه تذکر عمر معمولاً نباید در محمد تأثیر نامطلوبی داشته باشد، ولی او آنقدر نسبت به همسرانش حسود بود که حتی در بستر مرگ نیبز حاضر نبود، کسی همسرانش را با حسن نیب موعظه کند، لذا با شنیدن این حرف محمد بر آشفته شد واظهار داشت: «داما در واقع آنها بهتر از تو هستند.»

نكته جالب توجه در بحث مربوط به اينكه آيا محمد سواد خواندن و نوشتن داشته است يانه، آبه اول سوره علق،

رُمُورُا بِالسَّهِرَ رَبِّكُ الْآنِي حَلَق ق «بخوان بنام پرورد گارت كه (عالم را) خلق كرد.» و يا بحقيده كليه مسلمانان اولين آيه اى است كه براى محمد نازل شده است. محمد ميگويد هنگامي كه من در غار حرا بودم، جبرئيل برمن نازل شد و گفت: «بخوان.» پاسخ دادم: «نميتوانم بخوانم.»

آن شخص دستش را روی شانه ام قرار داد و مجدداً گفت: «بخوان.»

باز محمد جوابداد: «نمیتوانم بخوانم.»

آن شخص دو دستش را روی شانه محمد قشار داد و گفت: «بخوان.» محمد میگوید، فشار دستهای آن شخص طوری مرا متألم کرد که نزدیک بود از

حال بروم، لذا پرسيدم: «چه بايد بخوانم؟»

شخص مذكور گفت:

1- Muir, The Life of Mahammed, vol., IV, pp. 271-72.

## إثرًا بِأَسْمِرَتِكَ الَّذِي خَلَقَ ٥

یعنی «بخوان بنام پروردگارت که ترا خلق کرد.»

مسلمانان این واقعه را به این نحو تفسیر میکنند که چون محمد سواد نداشته، نتوانسته است بخواند.

«هرشفلد» امیگوید عقیده مسلمانان در این باره ناشی از سوء تفاهمی است که در ترجمه و تفسیر کلمه «اقراء» بعمل آمده است. وی معتقد است که کلمه «اقراء» ترجمه عربی آیه ۲۶ فصل چهارم و آیه ۸ فصل دوازدهم سفر تکوین تورات است و برای کلمه «اقراء» همان ترجمه و تفسیری را باید قائل شد که برای آیات مذکور در سفر تکوین تورات اختصاص یافته است.

آیه ۲۶ فصل چهارم سفر تکوین میگوید: «و برای شیث پسری متولد شد و او را انوش نام نهاد و در آنوقت به ذکرنام یَهوه پرداختند.» آیه ۸ فصل دوازدهم سفر تکوین نیز میگوید: «.... پس از آنجابه کوهی که بطرف شرق بیت ثیل محدود بود کوچ کرده، خیمه خود را در آنجا برپا نمود و .... در آنجا برای خداوند محرابی بنا نهاد و نام یهوه را ذکر کرد.»

«هرشفلد» میگوید همانطور که در دو مورد بالا در تورات در مورد اول آدم ودر مورد دوم، ابراهیم هر دو نام خدا را ذکر کرده اند، هدف آیه اول سوره علق نیز در باره افسانه ظهور جبرئیل و تکلیف او به محمد که نام خدا را بخواند، در واقع این بوده است که محمد نام خدا را در ذهن یاد آور شود و آنرا در ضمیر خود ذکر کند.

جالب توجه آنجاست كه هیچیک از نویسندگان در صحت عقیده مذكور تردید نكرده و حتى گروهى از نویسندگان اسلامی از جمله «ابن اسحق»، «البقاوی»، و «البیضاوی» و دیگران، الهام مذكور را درباره ظهور جبرئیل و البام كلمه «بخوان»، یک رؤیا دانسته اند، نه یک توهم بصری. در جهت

<sup>1-</sup> Hartwig Hirshfield, New Research into the Composition and Exegesis of the Quran (London: 1902), p. 18.

اثبات این عقیده باید توجه داشت که نام جبرئیل در هیچیک از آیات مکی ذکر نشده و ظاهراً در زمانی که محمد در مکه اقامت داشته، با نام جبرئیل آشنا نبوده است. با توجه به این واقعیت، موضوع بیسواد بودن محمد را میتوان کاملاً مردود دانست.

بعضی ازمفسران قرآن عقیده مذکور را تأیید کرده و از جمله «عسقلانی» در نقدی که بر کتاب صحیح البخاری وارد کرده مینویسد هدف محمد از پاسخ «من نمیتوانم بخوانم» و «من نمیتوانم بخوانم» و است که «من در حال حاضر نمیتوانم بخوانم» و یا «در حال حاضر نمیتوانم بخوبی بخوانم.» زیرا در هنگام ظهور جبر ثیل محمد بقول خودش، دچار وحشتی غیر مترقبه شده بوده است. «عسقلانی» در ادامه این بحث اضافه میکند، بر طبق نقل یک راوی محمد در هنگام ظهور جبر ثیل نگفته است. «من نمیتوانم بخوانم» و یا «من قادر به خواندن نیستم،» بلکه اظهار داشته است: «(در این وضع) چگونه میتوانم بخوانم» و یا بر طبق یک روایت دیگر محمد به جبرئیل پامخ داده است: «من چه باید بخوانم» و یا بر طبق یک روایت دیگر محمد به جبرئیل پامخ داده است: «من چه باید بخوانم»

حتى اگر ما قبول كنيم كه «اقراء» معنى «خواندن» كتابى را ميدهد، اين موضوع دليل بر آن نيست كه محمد پاسخ داده باشد، «من نميتوانم بخوانم،» بلكه بطوريكه «اسپرنگر» گفته است، اين موضوع حاكى از آنست كه محمد پاسخ داده است: «من كه اكنون چيزى براى خواندن در اختيار ندارم.» آ

صرفنظر از کلیه موارد بالا، نامه ای به خط محمد کشف شده است که اگرچه قسمتی ازآن آسیب دیده، معهذا کلیه مسلمانان هندوستان (قبل از تشکیل کشور پاکستان)، صحت و اعتبار نامه مذکور و انتساب قطعی آنرا به محمد مورد تأیید قرار داده و تصویر آنرا بکرات به چندین زبان منتشر ساخته اند.

۱- فتح البارى، قفسيرى بر البخارى، جلد اول، صفحه ۱۸

<sup>2-</sup> Sprenger, The Life of Mohammed (Allahabad: 1851), p. 95.

«بلین» اچگونگی کشف نامه مذکور را بوسیله بارتلمی دریک صومعه متعلق به مسیحیان در مصر در مجله ژورنال انجمن آسیائی به تفصیل مورد بحث قرار داده است. ترجمه فارسی نامه مذکور بشرح زیر است:

«بسم اله الرحمن الرحيم. از محمد بنده و پيامبر خدا، به المقوقس رهبر مسيحيان، سلام بر او كه پيرو حقيقت است. بعد از (اين مقدمه) من ترا دعوت ميكنم اسلام را قبول كرده، به آن ايمان بياورى و بدينوسيله امنيت خود را حفظ كنى. بديهى است كه در اينصورت خداوند به تبو دو مسرتب پاداش خواهد داد. اسا اگر ازقبول اسلام و ايسان به آن خود دارى كنى، گناه مسيحيان را به گردن خواهى گرفت. (بگو) اى مردم اهل كتاب، به دينى ايمان بياوريد كه ما و شما را برابر خواهد كرد. و فقط خدا را پرستش كنيد و هيچ شريكى براى او قرار ندهيد. بيانيد بغير از خدا، ار بابان ديگرى براى خود انتخاب نكنيم. اگر آنها دعوت ترا رد كردند (به آنها) بگو شما شاهد باشيد كه ما مسلمان هستيم.»

مهرييغمبر خداء محمد

تردیدی وجود ندارد که محمد، چنین نامه ای را به مقوقس حاکم اسکندریه ارسال داشته است، زیرا در تمام کتبی که راجع به زندگی محمد منتشر شده، نام مقوقس جزء سلاطین مقتدری که محمد نماینده هائی برای دعوت به اسلام نزد آنها فرستاده، ذکر شده است. اصل نامه مذکور روی پوست نوشته شده، نه پاپیروس و تشخیص نوع حروف آن مشکل است. معهذا میتوان گفت که حروف نامه مذکور بین خط نسخ و خط کوفی است و فاقد حروف صدادار و نقطه میباشد. «بلین» معتقد است که مدرک مورد نظر به تمام معنی موثق بوده و از نوع بعضی نامه های جعلی که دارای مهر محمد بوده و ارامته آسیای صغیر برای اثبات اینکه پیخمبر بعضی حقوق و مصونیت هائی را برای آنها قائل شده، به حکومت نایب السلطنه مصر ارائه میکرده اند نیست.۲

<sup>1-</sup> Belin, Journal of Asiatic Society, 1854, vol. iv, p. 482.

<sup>2-</sup> Ibid.

تصویری ازنامه مذکور درکتاب کوچکی تحت عنوان دلیل الکتاب به قلم حسن شهاب در سال ۱۹۰۹ در قاهره منتشر شده است. کتاب مذکور در باره تاریخ خط عربی میباشد و یکی از استادان دانشگاه الازهر در کتاب مذکون به ذکر فهرست اسامی زنانی که در زمان پیغمبر قادر به خواندن و نوشتن بوده اند، پرداخته است. ازجمله زنان مذکور میتوان زنان زیررا نام برد: شیغا دخترعبداله، عدو یه، یکی از زنانی که در هنگام توند محمد حضور داشته، ام کلثوم دختر اکبر، عایشه و غیره، در کتاب مذکور آمده است که پیغمبر به شیغا دستور داد به یکی از همسرانش بنام حفصه (دختر عمر) سواد خواندن و نوشتن بیاموزد. ا

مسلمانان تحصیل کرده اصالت نامه مذکور و استناد آنرا به محمد بطور قاطع قبول کرده اند. در سوریه و تربیولی تصویردیگری ازنامه مذکورتهیه شده و بوسیله کتابفروشیها در اختیار مردم قرار گرفته است. چند سال قبل، نامه مذکور در بمبئی بوسیله پسران «محمد غلام رسول سورتی» کتابفروش در بازار بندی چاپ و برای فروش عرضه شده است.

«ساموئل زومر» مولف کتاب مطالعاتی دراسلام مردمی مینویسد تصویری از نامه مذکور در اختیار دارد که نامه اصلی با مهر محمد در وسط نوشته شده، درسمت راست آن، شرح چگونگی کشف نامه مذکور باترجمه عربی آن به ـ خط قدیمی کوفی و در سمت چپ آن متن اصل نامه به زبان اردو میباشد. شرحی که در باره چگونگی کشف نامه مذکور داده شده، به نحو زیر است:

«این تصویر نامه ای است که محمدپینسبر با مهر خود ممهور و در سال هفتم هجری برای مقوقس رهبر مسیحیان مصر ارسال داشت. در سال ۱۲۷۵ هجری یکی از شرق شناسان فرانسوی نامه مذکور را در بین مدارک دیگری از مسیحیان مصر در صومه «اخامیم» در مصر عبلیا کشف کرد. او نامه مذکور را نزد سلطان عیدالمجید خان برد و وی دستور داد، نامه مورد نظر در بین آثار متعلق به پیضبر در قسطنطنیه حفظ و نگهداری شود. این تصویر از اصل نامه

<sup>1-</sup> Hassan Shahab, Dalil ul-Kitab (Cairo: 1904), p. 46.

<sup>2-</sup> Zwemer, Studies in Popular Islam, p. 119.

مذكوركه نزد سلطان عبدالحميد، سلطان فعلى ماست، در سال ١٣٦٤ تهيه شده است.»

باتوضیحاتی که در این فصل درباره موضوع باسوادبودن و یابیسواد بودن محمد همراه بادلائل و مدارک مستند داده شد، بنظر میرسد پاسخ به عنوان این فصل یعنی «آیا محمد سواد خواندن و نوشتن داشته است؟» کار مشکلی نباشد. استناد به هریک ازدلائل مذکور در بالا به تنهائی کافی است ثابت کند که محمد از سواد خواندن و نوشتن برخوردار بوده است، حال اگرمحمد خواسته است وانمود کند که از سواد خواندن و نوشتن بی بهره بوده، بغیرازاینکه وی قصدداشته است، به آنهائی که پیوسته خواستار معجزه نبوتش بوده اند، بیسوادی اش را بعنوان معجزهٔ مذکور ارائه دهد، تمبیر دیگری نمیتوان یافت.

بطورخلاصه بااستناد به یکایک دلائل مذکورتردیدی باقی نخواهد ماند که محمد از سواد خواندن ونوشتن برخوردار بوده ولذامسلمانان متعبد برای اثبات معجزه محمد باید در جستجوی وسیلهٔ دیگری باشند. احراز این واقعیت لاجرم مارابه کشف دیگری رهنمون خواهد شد و آن اینست که به قول فخر رازی، اگرمحمد قادر به خواندن و نوشتن بوده، بلاشبهه قبل ازادعای نبوت کتب مقدس را مطالعه و با استفاده از آنها خودرابرای ادعای نبوت و تألیف قرآن بعنوان کتاب آسمانی دین او که بوسیله جبر ثیل به وی نازل شده، آماده کرده بوده است. استفاده از آنها جودرابرای ادعای نبوت و تألیف قرآن بعنوان کتاب آسمانی دین او

<sup>1-</sup> Ibid. p. 118.

## فصل سوم محمد و فرضيّة نبوت

با مذهب به آسانی میتوان مردم را فریب داد، ولی از فریب در آوردن مردم بوسیله مذهب کاری بس مشکل است -پیربل پیربل

محمد فرضیه «نبوت» را که یکی از اصول مهم دین اسلام را تشکیل میدهد از یهبودیان آموخت، اصل «نبوت» بعنوان بالا ترین مقام بشری در روی زمین در کلیه کتب و نوشتجات اسرائیلی ها مشهود است، بطوریکه میتوان گفت اساس و بنیاد تاریخ اسرائیل را اصل نبوت و پیامبران آن تشکیل میدهند. در هریک از ادوار تاریخ اسرائیل، پیامبری از طرف خدا و به نیابت او بر قوم اسرائیل فرمانروائی میکرده است. در تاریخ اسرائیل، پیامبران دارای قدرت مکاشفه با خدا تلقی شده و خود را رهبر امور دنیوی مردم دانسته و حتی قدرت سلاطین نسبت به مقام پیامبران در درجه دوم اهمیت قرار داشته است.

محمد پس از مطالعه فلسفه نبوت در قوم اسرائیل، تصمیم گرفت همانطور که

اسرائیلی ها در هریک از ادوار مختلف تاریخی دارای پیامبری بودند و پیامبران اسرائیل از جانب خدا بر قوم مذکور حکومت میکردند، وی نیز باید فرمانفرمائی بر قوم عرب را بعنوان پیامبر خدا بر عهده بگیرد.

محمد از زمانی که نزد معلمین یهودی به آموختن متن تورات پرداخت، پیوسته
به این فکر بود که چرا مقام نبوت باید در اختیار قوم اسرائیل باشد و از یک پیامبر
اسرائیلی به پیامبر دیگری از این قوم انتقال یابد. چرا او نتواند مانند موسی که برای
قوم اسرائیل دین و آئیس تازه ای نازل کرد، وی نیز برای قوم عرب پیامبر دین
جدیدی شود. خدا قول داده بود که ذریات ابراهیم بین ملل دنیا «قوم برگزیده»
شوند و اکنون بعقیده محمد وقت آن فرا رسیده بود که نبوت برای همیشه در شاخه
نسلی «اسحق» متوقف و به شاخه نسلی دیگر ابراهیم یعنی ذریه «اسماعیل»
منتقل و از دگرسونبوت به خودش ختم شود.

باتوجه به اینکه کلیه ادیان کتابدار از قبیل یهود، مسیح و اسلام و مخصوصاً قرآن از ابراهیم بنام «ابراهیم حنیف» یعنی «یکتاپرست» نام میبرند و همه خود را وارث آئین یکتاپرستی ابراهیم میدانندودرواقع ابراهیم راپدردین خودبشمارمیاورند، بی مناسبت نیست، بطوراختصار به شرح تاریخچه افسانه ای زندگی و کیفیت رسالت مذهبی ابراهیم، برطبق متون تورات و قرآن یپردازیم.

برطبق شرح سفر تکوین در عهد عتیق (فصل دهم ویازدهم، آیات ۲۵ تا (۲۷)، ابراهیم از اعقاب سام ارشد ترین پسر نوح، اولین رهبر مذهبی قوم عبریان است که در حدود ۲۰۰۰ سال قبل از مبلاد مسیح در کلده بین النهرین متولد شده است. او با خواهر تاتنی اش بنام «سارا» ازدواج کرد و سپس باتفاق خانواده اش به «هران» مهاجرت کرد. ابراهیم سپس با برادر زاده اش لوط به کنعان مسافرت کرد. لوط در دره اردن سکونت گزید، ولی ابراهیم در شهرهای اطراف به مسافرت کرد. لوط در دره اردن سکونت گزید، ولی ابراهیم در شهرهای اطراف به مسافرت مشغول شد و محل هائی برای عبادت در نقاط مختلف و از جمله «هبرون» بوجود آورد. بعدها اتحادیه ملاطین شهرهای منطقه ای که لوط در آنجا سکونت داشت، و یرا دستگیس کرد. ابراهیم با ۳۱۸ مرد مسلح اتحادیه سلاطین را شکست داد و و یرا دستگیس کرد. ابراهیم با ۳۱۸ مرد مسلح اتحادیه سلاطین را شکست داد و

که در دره بحرالمیت سکونت داشت، ناظر قهر خدا درباره اقوام «سودوم» و «غسموره» و تابودی آنها بود، او ۱۷۵ سال عسر کرد و در کنعان بدرود حیات گفت.

محتویات تورات حاکی است که ابراهیم فرزندی نداشت و امید بچه دار شدن هم درسرنمی پرورانید. اماشبی خداونداورااحضار کرد و بوی گفت: «به آسمان نگاه کن و اگر میتوانی ستاره های آنرا بشمار.» هنگامی که ابراهیم بطرف آسمان سر بلند کرد، صدائی شنید که میگفت: «تو بچه دار خواهی شد.» ابراهیم در آن زمان ۸۵ سال و همسرش «سارا» ۷۵ سال داشت. «سارا» مستخدمه خود «هاجر» را که اهل مصر بود به ابراهیم داد تا با وی ازدواج کند. سپس بین «سارا» و «هاجر» اختلاف افتاد و «هاجر» از دست «سارا» فرار کرد و به خدا شکایت برد. خداوند فرشته ای نزد «هاجر» فرستاد که به وی مژده داد برون خداوند گفته است: «من نسل ترا آنقدر زیاد خواهم کرد که از شماره بیرون برود.» فرشته همچنین به «هاجر» گفت: «تو اکنون حامله هستی و بزودی پسری خواهی آورد که باید نامش را (اسماعیل) بگذاری.» ۲

سپس هاجر بسوی ابراهیم و سارا رفت و داستان فرشته را برای آنها تعریف کرد. آنگاه هاجر وضع حمل کرد و پسری آورد که نامش را اسماعیل گذاشت. هنگامی که اسماعیل به سن ۱۳ سالگی رسید، ابراهیم یکصد سال و سارا نود سال داشت. خدا مجدداً با ابراهیم گفتگو کرد و بوی اظهار داشت، بزودی سارا

فرزند پسری خواهد آورد که باید «اسحق» نامیده شود. برطبق وعده خداوند «سارا» فرزند پسری بدنیا آورد و او را «اسحق» نامگزاری کرد. پس از اینکه «اسحق» دوران شیرخوارگی را به پایان رسانید،

«سارا» به ابراهیم اظهار داشت که هاجر و فرزندش اسماعیل نباید در خانه آنها بمانند. ابراهیم از این موضوع ناراحت شد ولی خدا به او گفت، به اجرای پیشنهاد

۱. عهد عتيق، سفر تكوين، فصل پانزدهم، آيه ٥
 ۲. مأخذ بالا، فصل شانزدهم، آيات ۱۶ و ۱۷

«سارا» تن در دهد و مطمئن باشد که خداوند ابراهیم را برکت و نسلی زیاد خواهد داد.

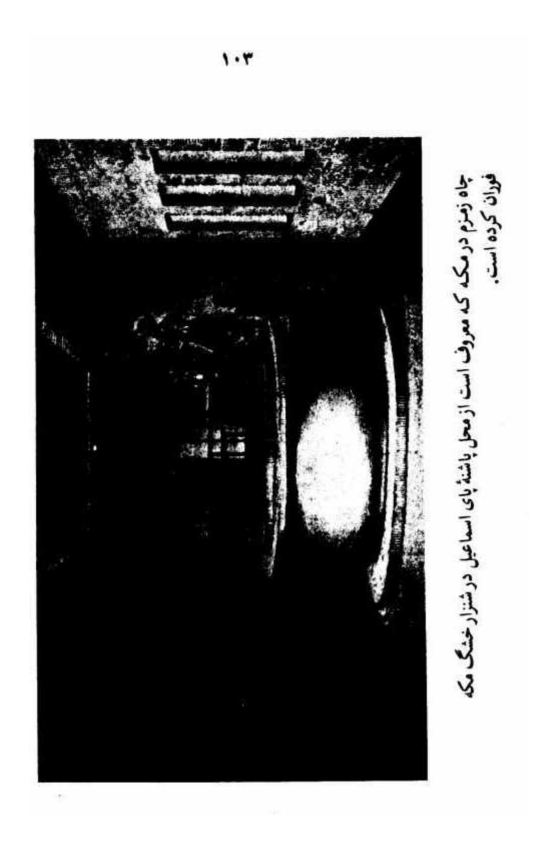
هاجر و فرزندش اسماعیل بسمت دره خشک عربستان که در حدود ۴۰ روز مسافرت با شتر از کنعان فاصله داشت، براه افتادند. هنگامی که هاجر و اسماعیل به دره «بکا» و یا محلی که امروز مکه نامیده میشود رسیدند، هر دو از تشنگی در حال مرگ بودند. اسماعیل از خداوند استفائه کمک کرد و هاجر نیز در حالت آشفتگی زیاد تعداد هفت بار از «مروه» به «صفا» و برعکس دو ید. مرتبه هفتم، هاجر بی نهایت خسته شده و برای استراحت روی سنگی نشست. در این لحظه بر یا یه حکایت تورات، فرشته ای بر او نازل شد و اظهار داشت:

«خداوند استخاله اسماعیل فرزندت را شنید و به او برکت داد. او را بغل بگیر و چشمانت را بازکن، چشمه آبی خواهی دید.» ا

هاجرفرزندش اسماعیل را بغل گرفت و ناگهان مشاهده کرد که از محل پاشنه کفش اسماعیل از زمین شنی چشمه ای فوران کرد که آنرا «زمزم» نام نهادند و از آن پس محل توقف کاروانها شد.

هنگامی که هاجرواسماعیل به مقصدخودرسیدند، ابراهیم هنوز۷۵سال به عمرش باقی بود و برای ملاقات هاجر و فرزندش وارد دره «بکا» شد. قرآن حاکی است که خداوند ابراهیم را برای ساختن کعبه در نزدیک چاه زمزم هدایت کرد و ابراهیم و فرزندش اسماعیل، کعبه را که مقدس ترین زیارتگاه مسلمانان است ساختند و چون خانه مذکور به شکل مکعب میباشد، آنرا کعبه نام نهادند. البته مقدس ترین نقطه خانه مذکور «حجرالاسود»، سنگ سیاهی است که گفته شده است، فرشته ای از آسمان آنرا برای ابراهیم آورد و تا هنگامی که ابراهیم سنگ مذکور را در زاو یه شرقی خانه کعبه کار گذارد، سنگ مذکور در کوه ابوقییس در نزدیک کعبه قرار داده شده بود. برطبق حدیثی که «ترمذی» از محمد نقل کرده است، سنگ مذکور از بهشت به زمین نازل شد و هنگام نزول سفید تر از شیر بود،

د هأخذ بالا، نصل بيست ويكم، آيات ٧٠ تا ٧٠



ولی گناهان فرزندان آدم رنگ آنرا سیاه کرد. ۱

هنگامی که ساختمان خانه کعبه پایان پذیرفت، بر طبق آیات سوره حج، مخصوصاً آیات ۲۶ و ۲۷ سوره مذکون خداوند به ابراهیم دستور داد، مناسک حج را بوجود آورد. آیات ۲۶ و ۲۷ سوره حج در این باره اشعارمیدارد:

٣- وَإِذْ هُوْأَنَا لِإِبْرُهِ يُعَمَّكَانَ الْبَيْتِ النَّوْلَ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ وَطَلِقَ رَبَيْتِي لِلطَّآئِنِفِينَ وَالْفَايْسِيْنَ وَالْفَكُومِ الْتُعْبُونِ ٥

«و یادآور ای رسول که ما ابراهیم را در آن بیت الحرام (خانه کعبه) مکان دادیم تا با من هیچ شریک و انساز نگیرد و به او وحی کردیم که خانه مرا برای طواف حاجیان و نمازگزاران و رکوع و سجود کنندگان پاک و پاکیزه نگهدارد.» ۲۷-و اَذِن فی النَّاس پالگیر گارواگی بهالا و علی گل ضاور گارتین مِن گل فی خیمیتی ن «و مردم را به انجام مناسک حج آشنا کن تا مردم پیاده و سواره و از هر راه دور بسوی توجمع آیند.»

سعی بین «مروه» و «صفا» درانجام مناسک حج و یا بعبارت دیگر، علت اینکه حجاج در هنگام انجام مناسک حج باید هفت بار فاصله بین «مروه» و «صفا» را طی کنند، آنست که هاجر در تقلا بمنظوریافتن آب برای خود و فرزندش اسماعیل، هفت باربین «مروه» و «صفا» دو یده بود. با توجه به اینکه هاجر داستان مذکور را برای ابراهیم تعریف کرد، ابراهیم «مروه» و «صفا» را جزء مناسک حج قرار داد.

از ابراهیم ۸ پسر باقی ماند. اسماعیل که از صیغه مصری او «هاجر» متولد شد. «اسحق» که از «سارا» بوجود آمد و ۶ پسر دیگر او از «کتورا» که ابراهیم پس از مرگ «سارا» با او ازدواج کرد، متولد شدند.

تورات، اسرائیلیان را از نسل اسحق میداند. از بین کلیه رهبران مذهبی یهود که مهسمترین آنها ابراهیم، اسحق و فرزندش یعقوب میباشند، اسحق تنها کسی بود که در سرزمین موعود متولد شد و هرگز آنرا ترک نکرد ولذا اسرائیلی ها از

١- ابوعيسي محمد الترمذي، الجميع، هفت جند، جلد سوم، (قاهره: ١٩٣٧)، صفحه ٢٩

شاخه نسلی او بوجود آمدند، ولی اعراب از شاخه نسلی اسماعیل پا بعرصه وجود گذاشته اند.

داستان مذهبی مذکون نشان میدهد که ابراهیم سرسلسله اسرائیلی ها و مسلمانان هر دو بشمار میرود و بهمین دلیل، هر دو مذهب اسلام و یهود، ابراهیم را پایه گزار دین خود میدانند. آیه ۹۵ سوره آل عمران در این باره میگوید:

قُلْ صَدَى اللهُ فَالْمُهُ وَالْمُهُ إِلَيْهِ مِنْ مُنْفِقًا \* وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ٥

«ای پیخمبر بگو سخن خدا راست است، پس پیروی کنید، دین ابراهیم را که دینی پاک و بی آلایش است و ابراهیم هرگز از مشرکین نبود.»

بهرحال، با توجه به سوابق تاریخی مذهب یهود، درسهائی که محمد در فرصت های مناسب از اسرائیلی های مکه آموخت، افق جدیدی در مغزش شکوفا کرد. این افق جدید فکری عبارت بود از ادعای نبوت و آوردن دین و آئین تازه ای که بتواند ابتدا اعراب و سپس احتمالاً سایر ملل را در بر بگیرد. اما هدف محمد در ابتدا اعراب بودند. در واقع میتوان گفت که رسالت محمد تنها یک رسالت دینی نبود، بلکه یک نهضت بزرگ اجتماعی واقتصادی بود. بهمین دلیل قرآن به . . مفاهیم اخلاقی و ارزشهای معنوی توجه زیادی نداشته و مشحون از مقررات اقتصادی، اجتماعی و کشورداری است. محمد با نزول قرآن میخواست به قدرت و حکومت برسدو لباس پیامبری و روحانیت را برای رسیدن به قدرت بهترین وسیله تشخیص داد. محمد قصد داشت در ضمن دینی به بشریت عرضه کند که بلکه بتواند ختم ادیانی باشد که پیامبران مختلف تا آن زمان به رسالت آورده بودند. بنا بر کیفیت فکری محمد، زمان آن فرا رسیده بود که خداوند توجه خویش را از بر کیفیت فکری محمد، زمان آن فرا رسیده بود که خداوند توجه خویش را از فرزندان اسحق (یعنی یهودیها و مسیحی ها) به فرزندان اسماعیل انتقال دهد.

محمد برای اجرای رسالت بزرگش تا آنجا که امکان داشت، احکام و متون نوشتجات مقدس یهودیها را از آنها آموخت. بهمین دلیل بطوریکه میدانیم قسمت مهمی از مطالب قرآن را مطالبی که از تورات اقتباس شده، پر کرده است. البته چون محمد به احکام و متون تورات تسلط کامل نداشت و آنها را از روحانیون یهودی آموخته بود، لذا مطالب مذکور را بطور سطحی در قرآن نقل کرده و اغلب

خلاء اطلاعاتش را در این باره با تخیلش پر کرده است.

قبل از اینکه محمد بعثت خود را اعلام کند، مدتها در چگونگی حالت غیرعادی و یا به اصطلاح خلسه روحانی که باید در هنگام حضور جبرئیل فرشته درحالت وحی بخود بگیرد، اندیشه و تمرین کرده بود. او هر زمانی که به حضور جبرئیل نظاهر میکرد، بر خود میلرزید و عرقی عمیق بدنش را می پوشانید. معمولاً در این حالت عایشه یکی از همسرانش که نزد او محبوب تر از سایر همسرانش بود و برا با عبا و یا وسیله دیگری می پوشانید و پس از چند لحظه، محمد با آیه تازه ای از پوشش خارج میشد.

بسیاری از محققانی که درباره زندگی محمد تحقیق کرده اند و از جمله «توری»، «اوتواشتول» و «جان آرچر» به این نتیجه رسیده اند که هرزمانی که محمد به حضور جبر ثیل فرشته و ابلاغ احکام از طرف خدا تظاهر میکرده و خود را به غش و ضعف میزده، در واقع خود را هیپنوتیسم میکرده است. بعبارت دیگر، وی دارای قدرت تخیل فوق العاده ای بوده و با قراردادن ذهن خود در یک حالت تخیلی قادر بوده است، باز تابهای فیزیولوژ یکی تخیلات مغزی اش را در چگونگی اعمال جسمی اش متحقق سازد. نتیجه این در خود فرو رفتن ها و تعقلات ژ رف، اعمال جسمی اش متحقق سازد. نتیجه این در خود فرو رفتن ها و تعقلات ژ رف، محتو یات قرآن است که آنرا بعنوان کتاب آسمانی و دینی به مسلمانان ارائه داده است.

محمد از همان روزهای اولی که ادعای نبوت نمود و اظهار داشت که خداوند او را بسرای ارشاد ملت عسرب به رسالت میموث کرده است، مورد مخالفت شدید مسردم قرار گرفت. نگاهی به خود متون قرآن نشان میدهد که مشرکان مکه از همان

<sup>1-</sup> Torrey, The Jewish Foundation of Islam, P. 59; Torrey, "Mysticism in Islam," in Sneath's At One with the Invisible, Macmillan, 1921, pp. 144-46.

<sup>2-</sup> Otto Stoll, Suggestion und Hypnotismus, 2te Aufl. (Leipzig: 1904, pp. 256-58.

<sup>3-</sup>John Clark Archer, Mystical Elements in Mohammed, (dissertation), (New Haven: Yales Press, 1924, pp. 71-74, 87.

ابتدای ظهور محمد، آیه هائی را که او بعنوان کلام خدا نازل میکرد، «اساطیرالاولین» نامیدند و یهودیهای مدینه نیز محمد و ادعای نبوتش را مورد استهزاء قرار دادند. دانشمندان مسیحیت نیز، محمد را پیامبری دروغین میشمردند و این عقیده تا قرون وسطی ادامه داشت. ۲

اولین سوره هائی که محمد برای مردم نازل کرد، عموماً جنبه موعظه و پند و اندرز دارند. محمد در این زمان در مکه سکونت داشته و در این سوره ها نقش یک واعظ مصلح رابرعهده گرفته و بوسیله پندواندرز وداستانسرائی مردم رابه نکوکاری ترغیب میکرد و در برابر آن به آنها پاداش بهشت وعده میداد. در آن زمان، محمد شور قابل توجهی برای داستانسرائی داشت و رو یداد های تاریخ گذشته و نقش شگفت انگیز خدا را در آن رو یداد ها و سرگذشت مردان معروف جهان از آدم گرفته تا داستان اصحاب کهف و شهدای «نجران» را به تفصیل تشریح کرده است. محمد معتقد بود که اعراب باید از کلیه وقایع مذکور آگاه باشند و آنها را پاره ای از تاریخ مذهب خود بدانند. بعلاوه محمد فکر میکرد که داستانسرائی برای او شنونده بوجود می آورد ولااقل گروهی یافت میشوند که به درانیش گوش فرادهند، بهمین سبب در ابتدای سوره یوسف در آبه ۳ میگوید:

## كن نَعْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ

یعنی «مابهترین داستانهارابرایت نقل میکنیم.» درسالهای بعد که محمد به مدینه مهاجرت و در آنجا سکونت اختیار کرد و پایه های قدرتش استوار شد، مطالب قرآن را به قانونگزاری، دستورالعمل های زندگی و عقوبت نافرمانی از خدا و رسول اختصاص داد و از موضع قدرت با مردم به سخن پرداخت.

او بغیر از اصول و موازیتی که پیامبران نسلهای عبری برای قوم خود نازل کرده بودند، چیز دیگری نمیتوانست به مردم عر بستان ارائه کند. بعلاوه محمدشخصاً به ـ آثیمن، قوانین و مقررات و آداب و رسوم اهل کتاب علاقه داشت و برای فرا گرفتن

۱. فرآن، آبه ۵ سوره فرقان

<sup>2-</sup> Norman Daniel, Islam and the West, The Making of an Image, (Edinburgh: 1960), Chapter 2,

آنها کوشش فراوان بکار برده بود و بغیر از اصول و موازین مذکون که از معلمین پهبودی اش فراگرفته بود، چیز دیگری در مغز نداشت که جانشین رسوم بت پرستی مردم شبه جزیره عربستان بکند.

محمد پس از فتح مکه و در دست گرفتن قدرت در مدینه میبایستی برای پیروان خود مانند پیامبران قبلی عبری قوانین و مقررات مذهبی، مدنی و اجتماعی وضع کند و چون بخیر از اصولی که از معلمین یهودی خود در زمان قبل از ادعای نبوت آموخته بود، چیز دیگری در سرنداشت، از اینرو با وظیفه دشواری رو برو شد. زیرا اگر میخواست اصول و موازین اسلامی را عیناً از آئین یهود نسخه برداری کند، او را متهم میکردند که آئین یهود را برای کیش نوی خود تکرار کرده است و اگر میخواست، اصول و موازین جدیدی بغیر از آنچه در ادیان اهل کتاب ذکر شده است، برای پیروانش نبازل کند، رسائی و مایه مغزی برای این کار نداشت. نذا است، برای پیروانش نبازل کند، رسائی و مایه مغزی برای این کار نداشت. نذا نباچار بود بدون مشورت با دیگران، مایه های اصول و موازین اهل کتاب را در قبالب های نو تلوین و به آنها رنگ و لهاب کلام خدا که بوسیله جبرئیل به وی وحی میشود بزند و سپس آنها را بعنوان آئین و احکام بدیع آلهی و آسمانی کیش نوظهوراسلام که هیچکس بغیرازخودش ، قدرت نزول آنهارانداشته است، به مردم معرفی کند.

قبل از ایتکه محمد به مدینه مهاجرت کند، تا زمانی که در مکه بسر میبرد، خود و گروه نسبتاً معلودی از افرادی که پیرو آئین او شنه بودند، زیر مراقبت شدید ساکتان مکه قرار داشتند و لذا در این زمان محمد فرصتی برای وضع قوانین و مقررات لازم برای اتباع و پیروان دین نوظهور اسلام نداشت و مجبور بود تابع مقررات حاکم بر مکه باشد. در این زمان چون دورنمای آبنده اسلام روشن بنظر نمیسرمید، محمد فکر وضع مقررات مدنی و اجتماعی را برای پیروانش حتی در مخیله هم نمی پرورانید و کلیه افکار خود را روی وضع آئینی برای ستایش خدای یکتا، ایسان به پیامبر خدا، برگزاری نماز و دعا، کیفیت دادن صدقه و وظائف افراد همنوع بیکهیگر اختصاص داده بود. حتی در سال اول مهاجرت به مدینه،

محمد وپیروانش (اعم از مهاجرین ویا انصار ) به ارزش یابی موقعیت جدید خود اشتفال داشتند و برای محمد فرصت تدو بن مقررات زندگی مدنی و اجتماعی جهت پیروانش باقی نماند.

بعلاوه علت دیگری وجود داشت که مانع تمرکز فکر و کوشش محمد برای تدوین قوانین ومقررات لازم برای اثباع دین اسلام درسال اول مهاجرت وی به مدینه شد. دلیل مذکور این بود که اگرچه در این زمان عده ای دور محمد گردآمذه و به آئین نوظهور او گردن نهاده و پیامبری اش را برسمیت شناخته بودند و به این کیفیت محمد تقریباً از بیم زجر و آزار شدن بوسیله مخالفان خود، رهائی پیدا کرده بود، معهذا نمیتوانست، عکس العمل یهودیها و مسیحی ها و مخصوصاً گروه اول را در برابر ادعای نبوتش پیش بینی کند.

بدیهی است که یهودیها دارای آئین و مقررات مذهبی و آداب و رسوم مخصوص به خود بودند که البته محمد تا حدودی آنها را مطالعه کرده و با آنها آشنا بود. بنا بر این محمد در این زمان فکر میکرد که اگر قوم یهود نبوت او را پینیرند و و پرا بعنوان نسل جدید سلسله پیامبران خود قبول کنند، لااقل او باید بعضی از اصول و آئین دینی یهود را برای اسلام بپذیرد و آنها را جزء آئین دینی و روشهای اجتماعی مسلمانان قرار دهد. بهمین علت است که او ابتدا اورشلیم یعنی قبله اجتماعی مسلمانان قرار دهد. بهمین علت است که او ابتدا اورشلیم یعنی قبله یهودیها را بعنوان قبله نماز مسلمانان انتخاب و تقریباً آن گروه از اغذیه ای را که در دین یهود تحریم شده بود، برای مسلمانان حرام اعلام نمود. البته او میل نداشت قبول و اجرای کلیه آئین دین یهود را جزء به جزء برای اسلام پذیرد و آنها را قبول و اجرای کلیه آئین دین یهود را جزء به جزء برای اسلام پذیرد و آنها را یکایک تقلید کند و از طرف دیگر نیز بمنظور جلب هرچه زیادتر اعراب به دین

۱- «مهاجرین» به افرادی اطلاق میشود که در زمان اقامت محمد در مکه به اسلام ایمان آورده بودند و برای رهائی از آزار قریش، به اتفاق محمد از مکه به مدینه مهاجرت کردند.

۲ «انصار» ابشدا فقط برای گروهی از ساکنان مدینه که درماه رجب (۶۲۱ و ۶۲۲ میلادی) با محمد بیعت کردند، بکار میرفت . ولی این اصطلاح بعد ها تمام سکنه مدینه را که اسلام اختیار کردند، در بس گرفت.

درتواریخ اسلامی دو گروه مهاجرین و انصار از نظر ارزشهای مذهبی یکسان تلقی میشوند و انسبت به یکدیگر امتیازی ندارند.

خود، قصد داشت، کلیه آداب و رسوم اعراب عربستان را تا آنجا که با عقیده یکتاپرستی خدا مخالفت نداشته باشد، پذیرد. از اینرو کوشش داشت، برای اینکه به اسلام قابلیت قبول زیادتری بدهدآئین ومقرراتی را که برای اسلام برمی به اسلام قابلیت قبول زیادتری بدهدآئین ومقرراتی را که برای اسلام برمی گزیند، مخلوطی از آئین یهود و آداب و رسوم عرب توآم با ابتکارات دینی تازه خودش باشد.

در آن زمان جمعیت کلیمی های ساکن در حجاز و مکه نسبتاً زیاد بود، یه بهودیهای کلیه شهر های عربستان مانند تمام طول تاریخ خود، با یکدیگر متحد بودند و از مکه و طائف تا تیما با یکدیگر ارتباط داشتند و از سیاست واحدی که متضمن منفعت قومی آنها بود، پیروی میکردند. البته درست است که در این زمان بعضی از یهودیها، نبوت محمد را قبول کرده و گروهی از آنها نیز که نسبت به وی مشکوک بودند، به او روی خوش نشان میدادند و به امید اینکه او را وادار به قبول یهودیت بکنند، ندای نبوتش را با روی گشاده استماع میکردند، اما بنا بر نوشته پروفسور «توری» متون آیات ۳۶ سوره رعد، ۵۲ سوره قصص، ۲۷ سوره عنکبوت و پروفسور «توری» متون آیات ۳۶ سوره رعد، ۵۲ سوره قصص، ۲۷ سوره عنکبوت و برای مثال، متن آیه ۳۶ سوره رعد حاکی است:

وَالَّذِيْنَ اَتَمَنَّا لِمُعَمِّلِكِتَبَ يَغْرَخُونَ بِمَا النِّزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ الرَّخْزَابِ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضَهُ \* ثُلْ إِنَّمَا أَمِرْتُ انْ أَعْبُلَ اللّهَ وَلَا أَثْرِكَ بِهِ ۚ إِلَيْهِ آدُعُواْ وَ إِلَيْهِ مَاْبِ ۞

«آنهائی که ما برایشان کتاب فرستادیم برکتابی که بر تو نازل شده اظهار خوشوقتی میکنند و جماعتی از آنها قسمت هائی از آنرا انکار میکنند به آنها بگو من مأمورم که خدای یکتا را پیرستم و هرگز به او شرک نیاورم، خلق را بسوی او دعوت کنم و بازگشت همه مابسوی اوست.»

سایر آیه هائی که در این زمان بوسیله محمد نازل شده نشان میدهد که اگرچه او کوشش میکند، از برخورد با پیروان اهل کتاب اجتناب ورزد، ولی با آنها اختلافات قابل توجهی داشته و امیدوار بوده است که سرانجام این گروه از مخالفان سرسخت رازیرچتراسلام درآورد. آیات زیادی درقرآن مشعر بر

<sup>1-</sup> Torrey, The Jewish Foundation of Islam, p.128.

حقیقت مذکور میباشند که از آنجمله است آیات زیر:

آیه ۲۰ سوره انعام:

ٱلذَيْنَ اتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَغُرِفُونَهُ كَتَايَعْرِفُونَ اَبْنَاءَهُمُ ٱلْذِيْنَ تَحِرُوَا الفُسُهُمُ الذِيْنَ الْمَانَاءَهُمُ الذِيْنَ الْمَانِيَانَ الْفُسُهُمُ الذَيْنَ الْمَانِيَانَ الْفُسُهُمُ الذَيْنِ اللَّهِ الْمُعْرِفُونَ اللَّهُ اللَّا الللَّاللّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

«آنهائی که ما برایشان کتاب فرستادیم با آنکه او (محمد) را مانند فرزندان خود می شناسند، این افراد خود را به زیان انداخته و ایمان نمی آورند.»

آیه ۱۶۸ سوره اعراف:

وَقَطَّعُنْهُمْ فِي الْاَرْضِ أَمَمَّا ۚ مِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ ۗ وَبَلَوْنُهُمْ وَالْمَ يَا لَعَسَنْتِ وَالنَيْهَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞

«و(بسنی اسرائیل)راروی زمین به شعبی تقسیم کردیم،بعصی ازآنهادرستکار برخی خلاف آن هستند و آنها را به خوبیها و بدیها بیازمودیم ، باشد که به حق بازگردند.»

آیه شیماره ۸۹ سوره اعراف، ۴۸ سوره قصص و آیه ۴۶ سوره عنکبوت نیز مشعر بر همین واقعیت بوده و حاکی است که محمد در زمان نزول آیه های مذکور، هنوز امیدوار بوده است با دیپلوماسی نرم، یهودیها را با رضا و رغبت به دین اسلام متدین سازد. آیه ۴۶ سوره عنکبوت نیز دراین باره میگوید:

اگرچه در این زمان تعداد قلیلی از یهودیها به اسلام ایمان آورده بودند، اما از متون آیات مذکورچنین برمی آید که محمد با تمام قوا کوشش داشته است، قاطبه

یهودیها را به دین نوظهور خود ترغیب و جذب کند. یهودیهای مکه نیز که میدیدند، محمد طرفداران زیادی نداشته و خود و پیروان اندکش مورد زجر و آزار سایم گروهها هستند، لنزومی نمی دبنند که بطور عننی بر ضد او به مخالفت برخیبزند. از طرف دیگریهودیها به مخاصمات بین پیروان محمد و افراد طایفه قریش بصورت یک نوع سرگرمی و تفنن می نگریستند و در آن زمان نمیتوانستند خطر پیروزی محمد و پیروانش را برای خود پیش بینی کنند. محمد نیز بطور طبیمی فکر میکرد که سکوت یهودیها در برابر ادعای نبوتش، مفهوم تسلیم تدریجی آنها را در برابر اسلام دارد و با توجه باینکه گروه قلیلی از ساکنان یهودی مکه به دین اسلام گرو یده اند، دلیلی ندارد که کلیه یهودیان به دین تازه او گرایش پیدا نکنند.

هستگامی که محمد به مدینه مهاجرت کرد، یهودیهای مدینه که از جمعیت، شروت و نیسروی نظامی قابل توجهی برخوردار بودند، در کیفیت فکری قبلی خود باقی ماندند، ولی در طرز فکر محمد نسبت به آنها تحولی بوجود آمد. بدین شرح که اگرچه مسلمانان هنوز در حجاز نیروئی راتشکیل نمیدادندو بطورطبیعی پیش. بیشی میشد که بزودی با مخالفت ها و اشکالات تازه ای رو برو شوند، ولی چون محمد و پیسروانش پس از ورود به مدینه قدرت و حکومت را در این شهر در دست گرفتند و شهر مدینه از این پس «مدینه النبی» یعنی «شهر پیغیبر» نامیده شد، لذا محمد انتظار داشت، پیروان اهل کتاب، او را بعنوان پیامبر خدا برسمیت بشناسد و به دین او گردن نهند. اما جامعه یهودیان مدینه با عزم راسخ اعلام داشت که نه محمد را بعنوان پیامبر خواهد کردونه محمد را بعنوان پیامبر برسمیت خواهدشتاخت،نه دین او راقبول خواهد کردونه با یک حتی حاضر است دین محمد را همطراز دین خود تلقی نماید.

بنیهی است که پاسخ منفی جامعه یهودیان برای پذیرفتن دین اسلام با هدف محمد سازگار نبود و نمیتوانست برای او قابل قبول باشد. معهذا بطوریکه از متون بسیباری آیات سوره بقره بر می آید، محمد کاملاً از جلب موافقت یهودیهای مدینه برای گرایش به دین اسلام ناامید نشده بود. در سالهای ابتدای اقامت محمد در

مدینه ، مانند مکه ، بعضی از یهودیهای این شهر به آئین او گرو یدند ، ولی سایر یهودیها در اتخاذ تصمیم برای باقی ماندن به آئین مذهبی خود و یا گرو یدن به آئین نوظهور محمد مشکوک بودند . آیه ۷۶ سوره بقره و آیات بعد از آن گو یای این واقعیت است . آیه ۷۶ سوره بقره در این باره میگوید:

وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ أَمَنُوا قَالَوَا أَمَنَا ۗ وَ إِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ قَالُوَا اللَّهِ وَتَهُمْ بِمَا حَرَاعُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ الل

«هرگاه (یهودیان) با مومنان رو برو شوند، گویند ما نیز ایمان آورده ایم و چون با یک دیگر خلوت کنند گویند چرا دری که خدا از علوم برای شما گشوده بروی مسلمانان باز کنید تا با کمک همان علوم با شما بحث و محاجه کنند، چرا راه عقل را نمی پوئید.»

محمد درجهت دعوت مسالمت آمیز قوم یهود به آئین خود، برطبق مدلول آیات ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۳ و ۱۴۶ سوره بقره و همچنین سوره های بعد به شرح زیر ادامه میدهد. باید توجه داشت که متن آیه ۴۷ سوره بقره، بکرات و از جمله متن آیه ۱۲۲ سوره کلمه به کلمه و بدون هیچ تغییر در سایر آیات تکرار شده است. متن آیه ۱۲۲ سوره بقره به شرح زیر است:

ینکُنی اِسْکَاوْیُل اذْکُرُوایْضُیِی الْکُنِی اَنْعَمْتُ عَلَیْکُو وَایِّی فَضَلْتُکُوْ عَلَی الْعَلَمِیْنَ نَ «ای بنسی اسرائیل بیاد آورید نعمتی را که به شما عطا کردیم و اینکه شما را بر همه عالمیان برتری دادیم.»

آیه ۱۲۳ سوره بقره:

وَالْغُوَّا يَوْمًا لَا تَجْزِيْ تَعْشَ عَنْ تَغْيِي شَيْئًا ۚ وَلَا يُغْبَلُ مِنْهَا عَدُلُّ وَلَا تَنْفَعُهَا شَعَاعَةٌ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ۞

«و بسترسیند از روزی که هنرکسی جزای عمل خود را در آنروز ببیند و کسی را بجای دیگری مجازات نکنند و از هیچکس فدائی پذیرفته نشود.»

آیه ۱۴۶ سوره بقره نیز میگو ید:

الَّذِيْنَ التَّيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَغْرِفُونَ لَا كُنَّا يَغْرِفُونَ أَبْنَا وْهُنُورْ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِنْهُمُ لَيَكَامُّمُونَ

الْحَقَّ وَهُمُرْنِعُلُمُونَ ٥

«آنهائی که ما برایشان کتاب قرستادیم (یهود و نصاری) ترا مانند فرزندانشان می شناسند و لیکن گروهی ازآنان از راه عناد حق را کتمان میکنند در صورتیکه به آن آگاهی دارند.»

همطراز باتكرارمتون آيات ١٢٥ و١٢٦ سوره بقره مبنى براينكه خداوندقوم بنى ـ اسرائيل را بر ساير افراد بشر برترى داده است، محمد در آبه ٤٦ سوره بقره ميكويد: الله يُنْ الْكَهْرُونُ وَ الْعُمْمِينِينَ مَنْ اُمْرَى بِالْتُهُو وَ الْهُومِ فَلْ الْكُهْرِي وَ الْعُمْمِينِينَ مَنْ اُمْرَى بِالْتُهُو وَ الْهُومِ الْفُومِ فَلْ الْمُومِ فَلْ الْمُومِ وَ الْعُمْمِينِينَ مَنْ اُمْرَى بِالْتُهُو وَ الْهُومِ الْمُؤْمِ اللهُ اللهُ وَ الْمُومِ وَ الْعُمْمِينِينَ مَنْ اُمْرَى بِاللهُ وَ الْهُومِ اللهُ اللهُ وَ الْمُؤْمِدُ وَ لاَهْمُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ مُومِ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَا اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّ

«هر مسلمان و یهود و نصاری و ستاره پرستی که از روی حقیقت به خدا و روز قیامت ایمان آورد و نیکوکاری پیشه کند، البته از خدا پاداش نیک خواهد گرفت و هیچگاه بیمناک و اندوهگین نخواهد بود.»

متن آیه مذکور بدون هیچ تغییری در آیه ۶۹ سوره مائده نیز تکرار شده است. بعداً محمد سیاستش را برضد پهودیان تشدید کرده و برطبق آیه ۸۵ سوره آل عمران میگو ید:

و مَنْ لَبُسْتَةِ غَيْرُ الْاِسْلَامِ دِينَا فَكُنْ يَعْبُلُ مِنْهُ وَهُو فِي الْخِورَةِ مِنَ الْخَسِرِينَنَ ن «و هركسي غير از اسلام ديني قبول كند، از او پذيرفته نخواهد شد و او در آخرت از جمله زيانكاران خواهد بود.»

اندکی بعد از اینکه محمد از مکه به مدینه مهاجرت کرد به این عقیده رسید که جامعه یهودیان مدینه و همچنین پیروان سایر مذاهب، برای قبول دین اسلام آمادگی ندارند و ثنها راه معامله با آنان استفاده از زور میباشد. بدین ترتیب با نزول آیات ۲۹ سوره تو به و ۹ سوره صف موضع خود را در برابر آنها مشخص و اعلام کرد. آیه ۲۹ سوره تو به میگوید:

عَاتِلُوا النَّذِيْنَ لَا يُغْمِنُونَ بِالنَّهُووَلَا بِالْيَوْمِ الْلَافِيرِ وَلَا يُحَدِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَعْدُونَ وَنِنَ الْحَقِّى مِنَ الذِيْنَ أَوْلِوا الْكِتْبَ حَلَى يُعْطُوا الْيَعْزَعَةَ عَنْ يَدِيد

### وَهُمْرِصَا رَعُرُونَ نَ

«جنگ کنید با آنهایی (از اهل کتاب)که به خدا و روز قیامت ایمان نمی آورند و آنچه را که خدا و رسولش حرام کرده حرام نمی دانند و به دین حق نمی گروند تا آنگاه که با ذلت و تواضع به اسلام جزیه دهند.»

نکته جالب توجه دراین بحث که در ضمن مؤید تغییر موضع محمد در برابر یهودی ها بشمار میرود، آیه ۴ سوره ابراهیم و آیه ۴ سوره صف میباشد. بدین شرح که موقعی که محمد در مکه اقامت داشته چون نسبت به آینده اش مطمئن نبوده، لذا مسیح وار به ارشاد و هدایت مردم پرداخته است. در آیه ۴ سوره ابراهیم که در مکه نازل شده میگوید:

### وَكُمَّ أَرْسُلْنَا مِنْ رَسُولِ وَلَا يَلِسَانَ قَوْمِهِ ...

«و ما هیچ رسولی برای قومی نفرستادیم، مگر به زبان همان قوم...»

در اینجا این بحث پیش میآید که اگر واقعاً اینطور است و بنا به استناد آیه مذکور، هرقومی بایداز خودپیامبری داشته باشد که احکام ومعارف الهی رابه رزبان همان قوم برای مردم بیان کند، چگونه است که اکنون محمد یهودیها را زیر فشاری طاقت فرسا قرار داده است که یا باید به اسلام بگروند و یا نابود شوند. ولی بهر حال پس از اینکه محمد به مدینه مهاجرت کرد و براریکه قدرت تکیه زد، حس جاه طلبی اش از منطقه عربستان تجاوز کرد و به فکر کسب قدرت جهانی افتاد و با نزول آیه ۹ سوره صف اظهار داشت:

هُوَ الَّذِي َ اَرْسُلُ رَسُوْلَهُ بِالْهُدُى وَدِيْنِ الْحَلَى لِيُطْهِرَهُ عَلَى الْمُدَّيْنِ كُلِهِ وَلَوْكُمْ الْمُطْرِكُونَ أَ «اوست خدائى كه رسولش را بهدايت خلق و ابلاغ دين حق فرستاد تا اگرچه مشركين خوش ندارند ولى او را بر همه اديان عالم غالب گرداند.»

البته امتناع جامعه یهودیهای مدینه از قبول کیش اسلام، ضربه بزرگی برای محمد بشمار می آمد، اولی بهر حال او میبایستی واقعیات را درک میکرد و برای

I- K. Ahrens, "Christliches in Koran," ZDMG, LX (1930), p. 155ff.

آنها چاره میساخت. در این زمان محمد ناچاربود در برابر اهالی مکه به جنگ بپردازدواعراب بدوی نیبزکه بمنظورتأمین منافع شخصی خود، جانب طرف قوی تریمنی اهالی مکه را گرفته بودند، نیز به محمد پشت کرده و به دشمنان و مخالفان او کمک میکردند. یهودیهای مکه اگرچه در این ماجری، یمنی جنگ بین محمد و قریشیان مکه بیطرفی اختیار کرده بودند، ولی بطور پنهانی به دشمنان محمد کمک میکردند. با توجه به اینکه هدف ما در این بحث ورود به شرح جزئیات مبارزات و مخاصمات بین محمد و بهودیها نیست، همینقدر باید اشاره کنیم که محمد پس از فتح مکه، مخالفت و عناد خود را با یهودیان علنی کرد و بیرحمانه محمد پس از فتح مکه، مخالفت و عناد خود را با یهودیان علنی کرد و بیرحمانه محمد پس از قتم نمود.

بعد آزاینکه محمد کاریهردیان عربستان را یکسره کرد، خود را رهبر مذهبی و سیاسی عربستان معرفی نمود، ولی اگرچه یهودیان این منطقه را منهزم کرده بود، معهدا نمیتوانست رابطه خود را یکلی با آنها قطع کند. زیرا سلسله وقایعی که از زمان ادعای محمد به رسالت تا هنگام رحلت او بوقیع پیوست، همه حاکی از این واقعیست است که محاسبه تاریخی محمد برای کسب قدرت در پوشش پیامبر خدا حتی بیش از آنچه که خودش در بدو امر تصور کرده بود، به تحقق پیوست واسلام در مدتی کوتاه به نحو غیر قابل تصوری کشورهای آسیای غربی، مصر، شمال آفریقا و بخشی از ارو پا را فتح کرد. باید توجه داشت که عامل خاصی در توسعه سریع اسلام مؤثر نبود، بلکه نیروهای گوناگونی همراه با مقتضیات و اوضاع و احوال موجود دنیا در آن زمان بایکلیگر جمع شاند و اسباب بسط و توسعه سریع اسلام را فراهم کردند. ادعای پیامبری در عصر محمد بعنظور کسب قدرت تازگی اسلام را فراهم کردند. ادعای پیامبری در عصر محمد بعنظور کسب قدرت تازگی نداشت و عمل رایجی بود. افراد زیادی چه در عصر محمد و چه پس از آن، ادعای نیامبری نمودند که مهسمترین آنهاعیارت بودندان «اسودعنسی» که حتی سرزمین «نجران» و «هایفه «مذجه» را مطبع خود ساخت. «طلیحه» بیامبری نمودین «نجران» و «هایفه «مذجه» را مطبع خود ساخت. «طلیحه» با

د ابومنصور عبدالقاهر بعدادي، القرق بين القرق، صفحه ٢٩٤

لا قاريخ طيري، جلد چهارم، صفحات ۱۳۸۶ ـ ۱۳۸۱؛ حبيب السير، جك اول، صفحه ۴۹۹

که طایفه «بنی اسد» دعوت او را به پیامبری قبول کردند. «مسیلمه» اکه ادعا کرد خدا به او وحی میکند و «سجاح» از زنی که ادعای پیامبری و ارتباط با خدا را کرد و طایفه «هزیل» دعوت او را پذیرفتند و به کیش او در آمدند.

اما بطوریکه در بالا اشاره شد، علل و عوامل چندی در موفقیت محمد و توسعه سریع اسلام به شرح زیر مؤثر بودند:

در مکه و مدینه ناآرامی هائی وجود داشت و نهضت یکتا پرستی خدا در حال توسعه بود. مردم سوریه ومعر بابط تمدن یونان مخالف بودندو برای تسلیم به قدرتی که از اعتماق فرهنگ آنها رشد کند و جانشین تمدن یونان شود، آمادگی داشتند. ازطرف دیگر، کاتولیک ها اهالی سوریه را که عموماً نسطوری را سریانی) بودند آزار و شکنجه میدادند، ولی اسلام اعلام کرد که کلیه فرقه های مختلف دین مسیح به شرط پرداخت جزیه، مجازند به دین خود باقی بمانند. در مصر نیبز «مونوفیزیت ها» کم قسمت بیشتر جمعیت آن کشور را تشکیل میدادند، ورود اسلام را به کشور خود استقبال کردند. در آفریقا، اعراب با بر برها که که رومیها هیچگاه موفق به سرکوبی آنهانشده بودند، متحدشدندو به اتفاق به راسیانیا حمله کردند. چون و یزیگوت های اسپانیا یهودیهای این منطقه را بشدت

١- تاريخ فخرى، صفحه ٢٠١٤ الكامل، جلد دوم، صفحه ٩٢

۲- تاریخ فخری، صفحه ۲۰۱۱ الگامل، جلد دوم، صفحه ۵۵

۲- پیروآن عقیده Nestorius را نسطوری (سریانی) میخوانند. «نسطوریوس» با عقیله تثلیث (پدر، پسر و روح القدس) مخالف بود و اعتقاد داشت که مسیح یک فرد انسان بوده و نباید برای او خاصیبت خداشی و الهی قائل بود، بلکه باید او را یک انسان، ولی پیامبر خدا دانست. در سال ۴۳۱ میلادی، روحانیون مسیحی عقیده مذکور را مردود و تکفیر کردند، ولی پیروان عقیده مذکور در ایران و آسیای صغیر باقی ماندند.

۴- «مونوفیریت ها» به مسیحیانی اطلاق میشود که عقیده دارند اگرچه مسیح بعنوان یک فرد بشر پا بحرصهٔ وجود گذاشت و مانند یک انسان زندگی کرد، معیذا دارای ماهیت خداثی بود نه انسانی. شورای متحد مسیحیان در سال ۴۵۱ میلادی عقیدهٔ مذکور را بدعت نامید و آنرا مردود شناخت.

۵. سفید پوستان شمال آفریقا که در مغرب تربیولی بسر میبرند.

۶ ـ قسمت غربي گوتهاه «و يزيگوت» ناميده ميشوند.

<sup>🛊</sup> آلمانی هائی که در قرون اولیه مسیحی، امپراطوری روم را برانداختند.

مورد آزارو اذبت قرار میدادند، لذا یهودیهای این منطقه اعراب را در حمله به اسپانیا یاری و پیروزی آنها را در منطقه مذکور تسهیل کردند. امپراطوریهای ایران و بیزانتین (روم) بعلت جنگهای طولانی و مداومی که با یکدیگر کرده بودند، هردو ضعیف شده و در حال اضمحلال بودند، اعراب چادر نشینی که از شوایط زندگی محنت بار خود رنج میبردند، برای بهبود وضع رقت بارشان، آماده غارت و چیاول اراضی و اموال مردم سایر نقاط بودند.

معهذا کلیه عوامل و نیروهای مذکور بدون وجود محمد نمیتوانستند اسلام را بصورت یک مذهب جهانی در بیاورند. محمد با کمک سه عامل موفق به ایجاد دین نوی اسلام و بسط و توسعه آن شد. این سه عامل عبارت بودند از بستن عنوان پیامبیری به خود، زیرکی و کاردانی خاص محمد و نبوغ وی در سازمان دهی. محمد نیازهای فردی و اجتماعی مودم عربستان را که درژرفای جهل و فقر بسر میبردند، درک کرد و با استعداد خارق العاده اش امور ازهم گسیخته عربستان را با ایجاد موازیتی که مدعی بود از طرف خدا و آسمان نازل میشد، نظامی نو بخشید و با تحمیل اصول دین تازه اش به مردم عربستان، آنها را زیر قدرت خود متحد کرد. محمد سیاستمدار زیرکی بود که با کاردانی اصول مذهب و سیاست را با یکدیگر محمد سیاستمدار زیرکی بود که با کاردانی اصول مذهب و سیاست را با یکدیگر فرسائی بسرمیبردند، تو ید داد پس ازموفقیت اسلام شرایط زندگی مرفهی را فرسائی بسرمیبردند، تو ید داد پس ازموفقیت اسلام شرایط زندگی مرفهی را جهانگیری به تحرکشان وادارکرد.

# فصل چهارم مبانی قرآن

هر دبنی ازیک بیماری خواهد مرد و آن بیماری موقعی حادث می شود که دینی برای مردم شناخته شود. . حان مورلی

قرآن، کشاب دینمی در حدود ۸۵۰ میلیون مسلمان دنیا و چگونگی تهیه و تهدو بين مشون و مطالب آن سالهاست مورد يژوهش دانشمندان علوم اجتماعي و محققان قرآن شناس معروف دنيا قرار دارد. ١ دانشمندان قرآن شناس معروف جهان

٨. كتابها و منابع زير را ميتوان از جمله تحقيقات مهم مربوط بهقرآن شناسي ذانست:

Guidi, L'Arabie Anteislamique, Paris, 1921; W. Rudolph, Die Abhangigkeit des Qorans von Judentum u. Christentum, Stuttgart, 1922; Lammens, La Mecque a la Ville de l'Hejire, Beiruth, 1928; D. S. Margoliouth, The Relations between Arabs and Israelites prior to the Rise of Islam, New York, 1924; Snouck -Hurgronie,"Der Islam" (in Lehrbuch der Religionsgeschichte, ed. Bertholet u. Lehmann), 1924; R. Roberts, The Social Laws of the Quran, London, 1925; J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, 1926; Charles C. Torrey, The Jewish Foundation of Islam, New York, 1967; A. Katsh, Judaism and the Koran, New York, 1962; also J. Horovitz, "Jewish Proper Names and Deratives in the Koran," Hebrew Union College Annual, II, 1925, pp. 145-227; R. Bell, The Origins of Islam in its Christian Environment, London, 1926, Tor Andrae, Der Ursprung des Islam u. das Christentum, Uppsala u. Stokholm, 1926; De Lacy O'Leary, Arabia before Muhammad, 1927; K. Ahrens, "Christliches in Qoran," ZDMG, IX (1930), 15-28, 148-190.

درجریان پژوهشهای ژرفی که دراین راه انجام داده، پیوسته کوشش کرده اند، به این واقعیت دست یابندکه آیاقرآن کلام مستقیم خداوند بوده که ازطرف جبرئیل فرشته به محمد وحی شده و یا اینکه احکام و متون قرآن را محمد شخصا تهیه و تالیف کرده است؟

حاصل کوششهای مذکور، با برهانی قاطع ثابت میکند که قرآن ساخته و پرداخته فکر محمد، مرد نامدار تاریخ و فرآورده نبوغ او بوده است. پس از احراز نتیجه مذکور، سپس دانشمندان قرآن شناس کوشش خود را در جهت تحقیق در مبانی فلسفی قرآن و مآخذ و منابعی که برای تدوین قرآن از آنها استفاده شده، بکار برده اند.

شواهد تاریخی حاکی است که محمد دین اسلام را بمنظور تحقق دو هدف طرح ریزی کرد: یکی ارشاد اعراب جهل زده و درمانده قرن هفتم میلادی و مهمتر از آن کسب قدرت و جاه و جلال فردی. محمد مرد نابغه ای بود و با الهام از نبوغ خویش اعتماد به نفس داشت که به حصول هدفهائی که در سر می پروراند توفیق خواهد یافت. اما آنچه که بیش از سایر عوامل او را در رسیدن به مقصود مطمئن کرد، آن بود که قرآن، یعنی آیت رسالت پیامبری او شرح نوشی از آئین دین کهنه یهود بود که قبالاً در جلب مردم آزمایش خود را داده و میتوانست عامل موثری در کسب قدرت و استیلا بر کیفیت فکری مردم و حیات اجتماعی آنها بشمار رود.

برای اینکه تصویر فشرده ای از زندگی مردم عربستان قبل از ظهور محمد ارائه شود، باید توجه کرد که در زندگی قبایل شمالی و غربی شبه جزیره عربستان قبل از ظهور اسلام کلمه ای بنام «فرهنگ» وجود نداشت. در این نواحی گروههائی از مردم در شرایط ابتدائی تمدن و بصورت چادر نشینی بسر میبردند و عالی ترین صفت انسانی آنها دلیری و شجاعت بود، زیرا انسانهائی که در چنین شرایطی بسر میبردند باید از لحاظ نیبروی جسمی توانا میبودند تا بتوانند بر مشکلات شاق زندگی بدوی و مخاطرات و محرومیت هائی که در زندگی مذکور وجود داشت فائق آیند و زنده بمانند. درشرایط زندگی بدوی، قبایلی که ازسایرقبایل نیرومندتر وجسورتر بوده ودر بین آنها افرادی که برای مقابله بامخاطرات زندگی شاق آن

زمان دلیرتر و با جرات تر بودند، طبیعتاً در بین سایر قبایل احترام و قدرت زیاد تری داشتند. در چنین اجتماعاتی حقوق و موازین انسانی و رعایت آنها در برخورد قبایل و افراد با یکدیگر را حتی در داستانهای مردم آن روزگار نیز نمیتوان یافت. آنچه که باعث شرافت انسانی و برتری افراد نسبت بیکدیگر میشد، صفت تجاوزگری، سخت دلی، دلیری و جسارت افراد در غصب مزایای نسبی زندگی ابتدائی سایر افراد بود.

در شرایط زندگی مذکون هنگامی که ردپایی کشف می شد، افراد جسور ردپای مذکور را تعقیب می کردند تا بلکه بتوانند به منبع تازه ای از وسائلی که زندگی آنها را آسان تر می کند دست یابند و با حمله و غارت آنها را تصاحب کنند. هرگاه رهگذری با مقداری بوته و خاشاک از نزدیک چادری عبور می کرد، افراد ساکن چادر مذکور بوی حمله، دارایی اش را غارت می کردند و چند عدد خرمایی را که وی ممکن بود با خود داشته باشد، بزور از وی می گرفتند.

أُسْعار شعرای عصر جاهلیت نمودار گویائی از شرایط زندگی در عصر ظهور محمد و قبل از آن میساشد. الکتامی، شاعر معروفی از قبیله تقلیب دریکی از آ اشعارش میگوید:

> شمائی که زندگی شهر نشینان را تحسین میکنید، آیا در باره ما پسران بیابان چگونه می اندیشید؟

شما در خیابانهای شهرها، الاغ سواری میکنید، ولی ما بیابانهاراباپاهای خود می پیمائیم.

اعضای قوی و سخت بدن ما و نیزه هایمان برای غارت آماده است.

هنگامی که زمان ایجاب کند، ماطایفه «دبا» رامورد تاخت وتاز قرارمیدهیم؛ آنوقت، کسی که زمان مرگش فرا رسیده باشد . خواهد مرد!

بله، ممکن است زمانی نیزفرابرسد که ما برادران خودرامورد تاخت وتاز قرار بدهیم،

وآن زمانی است که هیچ دشمنی برای رفع نیان دردسترسمان نباشد.

کاروانهای تجارتی نیز که بین شهر ها رفت و آمد میکردند، در بهبود زندگی متمدن چادر نشینان تاثیری نبخشیدند. افراد قبایل چادر نشین با علم به زندگی متمدن شهر نشینان، پیوسته به زندگی شاق و پر مخاطره پدرانشان که از کلیه مزایا، مظاهر و حتی آداب تسمدن محروم بودند، فخر میور زیدند. اما ساکنان شهرهای مکه، پشرب (مدینه)، خیبر و تیما از شرایط تمدن نسبی آن زمان برخوردار بوده و به یقین کتب دینی یهود و مسیح را در اختیار داشته اند. قدرت خواندن و نوشتن ساکنان شهر های مذکور که مرکز تسمدن دنیای قدیم بوده اند، بطور یقین بیش از رفع نیازهای تجارتی آن زمان بوده است. در حجاز در آن زمان مدرسه هاثی برای نعلیم و تر بیبت اطفال وجود داشته و متن آن قسمت از آیه ۳۳ سوره نور که به پیروان اسلام در باره نوشتن قرارداد برای آزاد کردن غلامان توصیه میکند، دلیل بر آنست که پیروان محمد برای نوشتن قرارداد از سواد کافی برخوردار بوده اند.

منن این قسمت از آیه ۳۳ سوره نور و ترجمه آن به شرح زیر است:

## ... وَالْمَانَ يَسْتَغُونَ الْكِتْبُ مِعَا مَلَكَتْ لِنَا فَكُورَ فَكَالْتِبُوهُ مِلْنَ عَلِمَتُو فِيهِ وَعَدُا

«....و از بردگانشان آنهائی که از شما تقاضا کنند فراردادی برایشان بنویسید که با برداخشن مبلغ معینی پول بتوانند آزادی خود را بخرند، قرارداد مذکور را برایشان بنویسید.»

اکنون پرسش مهمی که در این بحث ایجاد میشود آنست که محمد، انسانی که عسرش را در بین ملتی که مرفه ترین افرادش شتر صوار بودند، گذرانیده بود، چگونه احکام و متون قرآن، کتابی را که موفق شد بوسیله آن همسایگانش را به آتش بکشد وامروزنیزیک پنجم نفوس کره زمین رادر برگرفته است،بوجود آورد؟ صفحات تاریخ نشان میدهد که در زمان ظهور محمد، یهودیان مهاجری که از زمانهای دور در عربستان اقامت گزیده بودند با یهودیان فلسطین و بابل تماس داشتند، از فرهنگ و سواد کافی برخوردار بودند و معلومات علمی خود را در اختیار اعراب عربستان قرار داده بودند، زیرا اجرای آداب و احکام دینی آنها مستلزم اطلاعات وسیع مذهبی و حقوقی بوده است، داستانهائی که اعراب از اسرائیلی اطلاعات وسیع مذهبی و حقوقی بوده است، داستانهائی که اعراب از اسرائیلی حجاز نقل میکنند، تردیدی باقی نمیگذارد که یهودیان ساکن حجاز از تمدن

قابل توجهی برخورداربوده اند. خود محمد نیز درزمانی که با پهودیان حجاز مخالفت آغاز کرد، معهذا از آنها بعنوان «اهل الکتاب» نام میبرد و صرف نظر از احشرامی که برای دین یهود قائل بوده، به یهودیان حجاز بعلت دانشی که آنها از تاریخ وادبیات داشته اند،بانظراحترام می نگریست و بهمین علت درقرآن به به آنها «بنی اسرائیل» خطاب کرده است. ا

قرآن مخصوصاً در سوره های مکی از «احبار» بمعنی «علما و پیشوایان روحانی یهود» و «ربانی ها» بمفهوم «خاخام ها» سخن میراند و محمد در آیه ۱۹۷ سوره شعرا فخر میورزد که دانشمندان بنی اسرائیل مطالب قرآن را مورد پذیرش قرار داده اند. متن آیه ۱۹۷ سوره شعرا و ترجمه فارسی آن به شرح زیر است: آولگریکن لهگرانی گاهرانی گاهرانی اسرائی اسرائیل اسرائی اسرائ

«آیااین خودبرهان روشنی برکافران نیست که دانشمندان بنی اسرائیل هم به ـ واقعیت قرآن آگاه شده اند.»

ذکر مکرر عبارات «بنی اسرائیل»، «اهل کتاب» و «دانشمندان بنی اسرائیل» نشان میدهد که محمد قبل از ادعای نبوت با علمای دین یهود رابطه نزدیک داشته، احکام و مطالب تورات و انجیل را از آنها آموخته، با آنها بحث و گفتگو داشته و سر انجام پس از ادعای نبوت بوسیله آنها مردود شده است. بعلاوه اگر چه محمد ذکری از اینکه کتب مقدس دینی را مطالعه کرده است، نمی کند ولی مسلم است که در مکه و مدینه نه تنها انواع و اقسام کتب مقدس مذهبی، بلکه نوشتجات و طومارها و دستخط های متون مذهبی و ترجمه های کتابهای مهم جهانی که بزبانهای سریانی و حبشی نوشته شده، در کتابخانه های آن زمان موجود بوده و محمد برای تدوین قرآن از آنها استفاده کرده است.

یک نگاه تطبیقی به ادیان اسلام، یهود و مسیح نشان میدهد که اساس و

<sup>1-</sup> Theodor Noldeke, "Die Geschichte Juden in Arabien," in Beitrage zur semitischen Sprachwissenschaft, Strassburg, 1910, p. 54 f.; Margoliouth, The Relations between Arabs and Israelites prior to the Rise of Islam, pp. 73-79.

شالبوده دین اسلام ازیایه های دو دین دیگر جدائی ندارد و متون و احکام قرآن در واقع یک تالیف استنساخ شده و دربسیاری موارد ناقص و نامفهوم از نوشتجات كشب مقدس قبل از اسلام بوده ومحمد درنزول تؤريهاي وحدت وجود خداء نکوکاری و پرهیز از ارتکاب اعمال ناشایست، عقیده تازه ای به بشریت ارائه نداده است. معهذا دین اسلام از لحاظ منطقی (نه از نظر فلسفی)، از ادیان یهود و مسیح گنامی فراتر برداشته و لذا با طبیعت بشر سازگاری بیشتر نشان می دهد، زیرا اولاً در حاليكه هر دو دين يهود و اسلام قائل به وحدت وجود خدا هستند، ولي دين یهود قوم اسرائیل را ملتی برگزیده و برتر از سایر ملل می داند و معتقد است که دین یهبود اختصاصاً برای ملت اسرائیل نازل شده و از این لحاط دارای زیر بنای عمیق نامسیونالیستی دینی است. اما اگر چه محمد از میان اعراب ظهور کرد، جز در بدو امر كه حس جاه طلبي اش از مكه وحدود آن فراتر نمي رفت، اسلام را به ملت عرب اختصاص نداد و با وجود اینکه اهراب در بعضی از ادوار تاریخی اسلام را دين خاص خود تلقي كردهاند، ولي اسلام برپاية انترناسيوناليسم ويا «جهان دینی» بناشده و محمد با اختصاص عنوان «بیامبر آخرالزمان» برای خود، اسلام را بعنوان دینی که باید احتمالاً دنیا را فتح و کلیهٔ ملل عالم را زیر چتر خود فرابگیرد، برای بشریت به ارمغان آورد. ثانیاً در حالیکه عیسویت به تئوری تثلیت (پدر، پسروروح القدس) قائل بوده و خدا را مجموعی از سه ذات مذکور می داند، اسلام عقیده به تثلیث را مردود شناخته و به وحدت کامل وجود خدا اعتقاد دارد و از ایشرو تشوری ابراهیم پدر ادیان یهود و مسیح بعنی «حنیف» را پیروی و کامل مي سازد.

دانشمندانی که درمبانی قرآن تحقیق کرده اند، از جمله «گی گر» و «ول هوسن» ۲ عقیده دارند که محمد آئین دین اسلام و کیفیت اجرای احکام آنرا از

I- Abraham Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judentum aufgenommen? Bonn, 1833; translated into English by F. M. Young under the title Judaism and Islam, Madras, 1898.

<sup>2-</sup> J. Wellhausen, "Medina vor dem Islam," in Skizzen und Vorarbeiten, Berlin, 1885-99; Wellhausen, Muhammed in Medina, Berlin, 1882; Wellhausen, Reste arabishen Heidentums (2nd ed.), Berlin, 1897.

یهودیان حجاز اقتباس کرده است و گروهی نیز مانند «اسمیت» او «رودولف»۲ اظهار عقيمه كرده اندكه مطالب انجيل درساختمان احكام قرآن تاثير فراوان داشته است. در قرآن کمتر صفحه ای وجود دارد که در آن ذکری از وقایع تاریخ یهود، افسانه های پهودی و یا جزئیات دین پهود نرفته باشد. همچنین در بیشتر صفحات قرآن ذكر شده است كه اسلام همان آئين دين ابراهيم و موسى است. تردید نیست که محمد در همسایگی اسرائیلی ها بسر میبرده و آنها در کیفیت فكرى او تاثير بسزائي داشته اند. همچنين انجيل در آن زمان در عر بستان شيوع فراوان داشته و لذا میتوان گفت که تورات و انجیل هر دو در ایجاد احکام قرآن نفوذ داشته اند. بطوریکه درقسمت های بعدی این کتاب خواهیم دید، قرآن پر از مطالبی است که اگر کسی با احکام تورات و انجیل آشنائی داشته باشد، بآسانی قضاوت خواهد کرد که با احکام تورات و انجیل تفاوتی ندارد. بسیاری مولفین و از جمله «رودولف» آفهرست های طویلی از احکام قرآن که از تورات اقتباس شده ارائه داده اند. بطور کلی میتوان گفت که احکام قرآن مخلوطی از اصول و عقاید ادیان و مذاهب قبل از اسلام مانند بهود و مسیح (به استثنای اصل تثلیث · مسیحیت، حاکی از اتحاد پدر، پسر و روح القدس) و مانو یت میباشد که در عصر مخمد مخصوصاً در شبه جزيره عربستان رايج بوده است.

«اهرنز» ثابت کرده است که محمد تعلیماتش را زمانی از آریانها ، موقعی از نسطوری ها (نصرانی ها) و زمانی از مانوی ها فرا گرفته است. بعلاوه زهاد

<sup>1-</sup> H. Smith, The Bible and Islam, New York, 1897.

<sup>2-</sup> William Rudolph, Die Abhangigkeit des Qorans von Judentum und Christentum, Stuttgart, 1922.

<sup>3-</sup> Ibid., pp. 10-17.

<sup>4-</sup> K. Ahrens, "Christliches in Koran," ZDMG, LX (1930), pp. 154f.

<sup>5-</sup> Ibid., pp. 18, 173.

مسیحی ساکن حجاز در تجهیز ذهنی او برای وعظ ا تاثیری شگرف داشته اند. غلامان محمد نیز که «مونوفیزیت» و اهل حبشه و سوریه بودند، تعلیمات لازم را در اختیار او قرار داده اند.۲

بدیهی است که برای یک مسلمان مومن به قرآن، قبول افکار و عقاید مذکور کار آسانی نیست و در قرآن نیز محمد مطلقا به این واقعیت که تعلیماتش را از معلمان ادیان یهود و مسیح فرا گرفته، اشاره ای نکرده است، اما شواهد بسیاری در دست است، که تردیدی باقی نسمیگذارد که محمد تعلیمات دینی اش را از یهودیهای حجاز و یا سایر شهرهای عرب فرا گرفته است. محمد زمانی که همراه عمویش ابوطالب به مسافرت تجارتی به سوریه میرفت، بازاهدمطلمی بنام «بحیره» عمویش ابوطالب به مسافرت تجارتی به سوریه میرفت، بازاهدمطلمی بنام «بحیره» که یکی از زهاد و اوتاد بزرگ دین مسیح محسوب میشد و گروهی از جمله «ابن هشام» او را مانوی دانسته اند، ملاقات و نزد او تلمذ و دانش آموزی میکرد. میدانیم که مانویت حاکی است که خداوند در اختیار یک ملت مخصوص نیست میدانیم که مانویت حاکی است که خداوند در اختیار یک ملت مخصوص نیست برای ملت خاص از بین افراد همان ملت برای ارشاد آنها برخواهد گزید تا احکام برای ملت خاص از بین افراد همان ملت برای ارشاد آنها برخواهد گزید تا احکام خداوند را به آنها ابلاغ کند و لذا یهودیها و عیسو یها حق ندارند ادعا کنند که آنها ملت برگزیده خدا هستند و سایر ملل باید ادیان آنها را پذیرند. " به یقین امثال ملت برگزیده خدا هستند و سایر ملل باید ادیان آنها را پذیرند. " به یقین امثال تعلیمات مذکوردرتوسعه اطلاعات محمدوتقو یت ذهنیت او برای نقشی که بعد تعلیمات مذکوردرتوسعه اطلاعات محمدوتقو یت ذهنیت او برای نقشی که بعد تعلیمات مذکوردرتوسعه اطلاعات محمدوتقو یت ذهنیت او برای نقشی که بعد تعلیمات مذکوردرتوسعه اطلاعات محمدوتقو به در نام است.

البته اثبات اینکه آیا محمد در بتدای ظهور بیشتر تحت تعلیمات مذهبی مسیحی ها و یا یهودیها قرار داشته و کدامیک از احکام تورات و یا انجیل در وی

I- Ibid., pp. 186.

<sup>2-</sup> K. Ahrens, "Christliches in Koran," ZDMG, pp. 187f.

۳ گیورگیو، محمد پیغمبری که از نوباید شناخت، صفحات ۱۳ و ۱۴

تأثیرات زیادتری داشته اند، بحث بیهوده ای میباشد، از رااصول وعقایدی که درصفحات قرآن بکار رفته است از قبیل: معاد، روزداوری، بهشت وجهنم، کتاب آسمانی، الهام به پیغمبر بوسیله جبر ثیل، ثواب و محسنات ریاضت کشی و غیره، هم دارای مبانی و احکام تورات است و هم انجیل. محمد مرد فکور، فهمیده و بنا استعدادی بود و بعلاوه از قدرت خلاقیت و انرژی فوق العاده ای نیز بهره می برد. او برای مدتی در بین اسرائیلی ها بسر برده و بخوبی آنها را می شناخت. او مسیحی ها را نیز ملاقات کرده و بود. او در ابتدا و برای مدتی فکر میکرد، مسیحی ها و یهودیها متعلق بیک فرقه بود. او در ابتدا و برای مدتی فکر میکرد، مسیحی ها و یهودیها متعلق بیک فرقه مذهبی واحد بودند. آ در سوره های مکی قرآن، او در باره یهودی ها و مسیحی ها بیکسان صحبت میکند و آنها را متعلق به یک طبقه واحد قلمداد میکند. اما پس از اینکه در مدینه با یهودی ها ناسازگاری آغاز میکند، به مسیحی ها توجه خاص اینکه در مدینه با یهودی ها ناسازگاری آغاز میکند، به مسیحی ها اطلاعات زیادی مبذول میدارد. معهذا در همان زمان نیز محمد در باره مسیحی ها اطلاعات زیادی نداشته وآنچه در باره آنها میدانسته ازمنایع دست دوم آموخته بوده است. در واقع میتوان گفت که آشنائی محمد با تاریخ و اصول و معتقدات مسیحیت بسیار ضعیف و سطحی بوده است.

بطور خلاصه اگرچه اسلام محمد گلچینی از اصول و معتقدات ادیان و مذاهب رایج در عصر ظهور اسلام بوده است، اما بیشتر مطالب آن چه در آغاز و چه در پایان ازمنابع اسرائیلی ها اقتباس شده است.

«اسپرنگر» معتقد است، محمد قسمت هائی از متون اصیل کتب مقدس و همچنین بعضی از مطالب غیر معتبر منسوب به کتب مقدس را در اختیار داشته و

<sup>1-</sup> K. Ahrens, "Christliches in Koran," ZDMG, p. 65.

<sup>2-</sup> Torrey, The Jewish Foundation of Islam, p. 8.

<sup>3-</sup> Ibid.

برای تالیف قرآن از آنها استفاده بعمل آورده است. الطبری مینویسد، هنگامی که محمد به ابراز اولین آیه های قرآن که برایش نازل شد پرداخت، حتی همسرش خمدیجه، متون کتب مقدس را مطالعه کرده و از تاریخ پیامبران عهد عتیق آگاهی داشته است. ۲

«اسپرنگر» مینویسد: «چگونه میتوان باور کرد که اعراب شمال و غرب شبه جزیره عربستان مسیحی بوده و تعداد زیادی صومعه و عبادتگاه در اختیار داشته باشند، ولی ترجمه تورات و انجیل و یا لااقل تاریخ کتب مقدس مذکور را به زبان عربی در اختیار نداشته باشند. هنگامی که مسلمانان حیره را تصرف کردند، با گروه کشیشان جوان عرب برخورد کردند که تعداد زیادی از نسخه های تکثیر شده انجیل را در اختیار داشتند. روایتی از عایشه نیز وجود دارد که نامبرده اظهار داشته است «ورقه بن نوفل» اولین کسی است که کتب مقدس را به زبان عربی ترجمه کرده است.» ۳

« عسقلانی » نوشته است «ورقه بن نوفل» نه تنها قادر به خواندن و نوشتن زبان عربی بود، بلکه زبان عبری را هم میدانست. آ بعلاوه «چیخو» مینویسد «زهیر بن کیلاب» جلد سوم محمد، الفیا و حروف زبان را به دیگران می آموخت. ه «چیخو» ازفول «بلاذری» مینویسد که حتی درآن زمان تجار به یکدیگر نوشتن خط را آموزش میدادند. یکی از کاتبان محمد بنام «زیدبن ثابت» در ظرف مدت دو هفته حروف عبری را آموخت و آنرا در مکاتبات محمد یا

<sup>1-</sup> Quoted by: Samuel M. Zwemer, Studies in Popular Islam, (London: The Sheldon Press, 1939), p. 115.

<sup>2-</sup> Ibid.

<sup>3-</sup> Ibid.

٤. فتح الباري، جلد اول، صفحه ١٩

<sup>5-</sup> Quoted by: Zwemer, Studies in Fopular Islam, p. 115.

یهودیها بکار برد. ۱

پروفسور «گیب» مینو یسد، بطوریقین میتوان گفت که قبل از ظهور محمد در شمال، جنوب و شرق عربستان یهودیها و مسیحی هائی که در نقاط مذکور بسر میببرده، مراکز مذهبی قابل توجهی داشته اند. شهر عربی حیره در بین النهرین مرکز نسطوریهائی بوده که بطور مسلم در عربستان نمایندگی مذهبی داشته اند. در اشعار عربی قبل از ظهور محمد، موارد متعددی وجود دارد که نشان میذهد در آن زمان زهادی وجود داشته که عمر خویش را در عزلت و عبادت گذرانیده اند. در یمن نیز یک نهضت یهودی وجود داشته که مورد حمایت سلسله سلطنتی حاکم بر یمن بوده و سرانجام با کمک حکومت حبشه بوسیله مسیحی های یمنی در سال یمن بوده و سرانجام با کمک حکومت حبشه بوسیله مسیحی های یمنی در سال مکه و یمن وجود داشته، بطور طبیعی میتوان گفت، کاروانهائی که از یمن ادو یه و کالاهای بافته شده به مکه حمل میکرده اند، باعث انتشار و رواج بعضی عقاید مذهبی در مکه شده اند. آ

عقیده به پرستش خدای یگانه نیز بوسیله محمد ابداع نشده وقبل ازاو این عقیده . درعر بستان شایع بوده است، هنگامی که محمدپس از ظهور، ازعقیده به یکتا . پرستی خدا دم میزد، مخالفانش به وی پاسخ دادند که این عقیده قبل از او هم در عر بستان رایج بوده است. "

محمد در ابتدای سالهای ظهور بعنوان پیامبر خدا برای اینکه حد اکثر تاثیر را روی مردم عربستان بوجود بیاورد، اصول و عقاید مهمی را که برای مردم عربستان اعسم از شهر نشینان و یا بادیه نشینان موعظه میکرد، از احکام و متون تورات و سایر نوشتجات مقدس یهودیها اقتباس کرده بود. روزمعاد و زنده شدن کلیه بندگان

۱- البلاذري (قاهره: ۱۹۰۱) ، صفحة ۴۸۰،

<sup>2-</sup> H. A. R. Gibb, Mohammedanism (London: Oxford University Press, 1950), p. 39.

<sup>3-</sup> Ibid., p. 38.

خدا اعم از خوب و یا بد برای حسابرسی، یکی از اصول «عهد عتیق» است که در آیات از ۲ ببعد فصل ۱۲ «دانیال» به شرح زیر ذکر شده است:

«و بسیباری از آنهائی که در لابلای گرد و خاک زمین خفته اند، بیدار خواهند شد، بعضی از آنها عمر جاودانی خواهند یافت و برخی دیگر در شرم و عقو بت ابدی مستغرق خواهندشد.....»

عقیده به بهشت رفتن افراد نکوکار و به جهنم رفتن افراد بدکار و سوخته شدن آنها در آتش ابدی جهنم و مخصوصاً نقش شیطان در حیات فکری افراد بشر، اصولی است که محمد آنها را باتخیل و ابتکار خود بوجود آورده است.

قسمت مهمی از مطالبی که درباره خلقت زمین و آسمان، انسان و عوامل مربوط به طبیعت درقرآن ذکرشده، درفصل اول «تکوین» تشریع گردیده وآنچه که درباره تکالیف و وظایف فردی، اجتماعی و مذهبی انسان، معتقدات او درباره خدا و کیفیت سلوک و رفتار او درسوره های اول قرآن مورد بحث قرار گرفته، در آیه ۸ فصل ششم «میکاه» به تفصیل شرح داده شده است.

مطالب قرآن نشان میدهد که اطلاعات محمد از آئین و آداب مسیحیت بسیار ناچینز بوده، ولی بر عکس با اصول واحکام نوشتجات مقدس یهود آشنائی کامل داشته است. آنچه را نیبز که محمد از آئین و آداب مسیحیت میدانسته، باید از معلمان غیر مسیحی آموخته باشد. همچنین باید توجه داشت، وی قادر نبوده است اصول و معتقدات یهود و جزئیات احکام مر بوط به آنها را ظرف چند روز و یا چند ماه بیاموزد و به یقین سالها قبل از ادعای نبوت در این راه مطالعه کرده و آموزشهای لازم را فرا گرفته است.

هنگامی که محمد از یهودیهای مکه ، احکام تورات ، کتاب مقدس آسمانی یهود را آموخت ، خود را برای یک رسالت دینی با اراثه کتابی مقدس آماده کرد . محمد در تصاسهائی که برای آموزش احکام و متون تورات با روحانیون یهودی برقرار کرد ، بشدت تحت تاثیر آنها قرار گرفت . درجه اهمیتی را که محمد برای روحانیون یهودی و تعلیمات آنها قائل بوده ، میتوان از متون آیه ۱۴۶ سوره بقره و آیه ۲۰ سوره انعام درک کرد .

آیه ۱۴۶ سوره بقره حاکی است:

ٱلذين النياهة الكِتْبَ يَعْرِفُونَهُ كُمُا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءُ هُمُورٌ ...

«گروهی که ما برای آنها کتاب فرستادیم (یهود و نصاری)، او (پیغمبر) را مانند فرزندان خود می شناسند. . . . »

آیه ۲۰ سوره انعام نیز عیناقسمت مذکور از آیه ۱۴۶ سوره بقره را تکرار کرده است.

محمد آنقدر تحت تاثیر فرهنگ مذهبی یهودیان قرار گرفته که حتی هنگامی که درآیات از ۱۹۰ به بعد سوره آل عمران قصدسرزنش وشماتت آنهارا میکند، معهذا در آیه ۱۱۶ سوره آل عمران میگوید:

لَيْسُوْا سَوَاءُ مِنَ آهَلِ الْكِتْبِ أَمَاةً قَالِمِمَة يَعْلُونَ أَيْتِ اللهِ أَنَاءَ إِلَيْلِ وَهُمْ

«معهـذا همه آنها یکسان نیستند، بعضی از اهل کتاب مردم نکوکاری هستند که در دل شب به تلاوت آیات خدا و نماز و سجده مشغول میباشند.»

بطور بقین محمد شب زنده داریهای یهودیها را در هنگام عبادت نظاره کرده و آداب نیمازگزاری و قرائت متون مقدس مذهبی یهودیان را از نزدیک بررسی و مشاهده نیموده است. محمد از مشاهده آداب نمازگزاری یهودیان، آئین نماز مسلمانان را در پنج نوبت صبح، ظهر، عصر، مغرب و عشاء پایه ریزی کرد و آنها را در آیه شیماره ۱۴۴ سوره هود، آیات شماره ۷۸ و ۷۹ سوره اسری و آیه ۲۶ سوره دهر شرح داد.

نمازیکی از فروع مهم دین اسلام را تشکیل و انجام آن بکرات بعنوان یک فریضه واجب دینی به مسلمانان توصیه شده است. قرآن بطور وضوح و صریح، تمدادنهازهای روزانه رابیان نمیکند. «بروکلمن» مولف کتاب قاریخ ملت های اسلام مینویسد، هنگامی که محمد در مکه اقامت داشت، روزانه دومرتبه و زمانی که به مدینه مهاجرت کرد به تقلید از یهودیها روزانه سه مرتبه نماز میگذارد. بعداً هنگامی که اسلام به ایران وارد شد، ایرانیها نماز را به ۵ مرتبه در شبانه روز

افزایش دادند. ا «گولدزیهر» در مقاله ای که در دایرة المعارف یهود، تحت عنوان «اسلام» برشته تحریر در آورده، مطلب مذکور بوسیله «بروکلمن» راتکرار و اظهاز داشته است که ایرانیها نمازهای روزانه را به ۵ مرتبه در شبانه روز افزایش دادند. از طرف دیگر، «سیمون دوران» یکی از دانشمندان مذهبی یهود که در الجزیره بسر میبرده، اشعار داشتهٔ است که مسلمانان نمازهای پنجگانه روزانه را از آئین «یوم کی پور» یهودیهااقتباس کرده اند. آپروفسور «توری» نیزاظهارداشته است، هیچ مدرکی وجود ندارد نشان دهد که محمد خود نمازهای پنجگانه را برای پیروانش مقرر کرده باشد، بلکه مسلمانان برای اینکه آئین مذهبی خود را برتر از یهودیها معرفی کنند، به ایجاد نماز های پنجگانه برای خود اقدام را برتر از یهودیها معرفی کنند، به ایجاد نماز های پنجگانه برای خود اقدام حسته اند. ا

از مجموع آنچه که گفته شد و مخصوصاً آیه ۱۹۴ سوره هود و آیه ۱۳۰ سوره طه که اولی مقرر داشته است، «نماز در دو طرف روز» و دومی که اشعار داشته است «نماز باید پیش از طلوع خورشیدو بعداز غروب آن» برگزارگردد، میتوان گفت که محمد و پیروانش نمازهای پنجگانه مرسوم در اسلام را از آئین یهود اقتباس کرده اند.

مشکات المصابع و سایر کتب احادیث در بخش نماز مینویسد، خداوند ابتدا مقرر کرد که مسلمانان تعداد ۵۰ رکعت نماز در شبانه روز بگذارند. اما موسی به محمد توصیه کرد در این باره با خدا چانه بزند و از او استفائه کند، تعداد رکعت های نماز را برای مسلمانان تخفیف دهد. محمد به توصیه موسی عمل کرد و در باره گرفتن تخفیف نماز برای پیروانش آنقدر باخدا چانه زد تا سرانجام خداوند

<sup>1-</sup> Carl Brockelmenn, History of the Islamic Peoples (London: 1950).

<sup>2-</sup> A. Katsh, Judaism and Koran, (New York: 1962), p. XXII.

<sup>3-</sup> Ibid.

<sup>4-</sup> Charles C. Torrey, The Jewish Foundation of Islam (New York: 1967), p. 40.

موافقت کرد، مسلمانان در شبانه روز فقط ۵ بار نماز بگزارند. ۱

نه تنها اصول نمازهای روزانه، بلکه آئین اذان نیز در اسلام از یهودیها اقتباس شده است. در آئین یهود، برای فرا خواندن مردم به نمازاز بوق و یا زنگ استفاده میشد و محمد این آئین را تبدیل به اذان از مناره های مساجد کرد. البته باید دانست که قبل از ظهور محمد مرسوم بود در یکی از معابد اورشلیم، برای فرا خواندن یهودیها به عبادت، شخصی با صدای بلند مانند موذن فعلی مساجد اسلامی، یهودیها را به عبادت فرا بخواند. در زبور متنی وجود دارد که این ترتیب را به شرح زیر مقرر میدارد:

«ای اهل ایسان، ای اتباع قوم اسرائیل، زمان عبادت فرا رسیده است و برشماست که صدای که به عبادتگاهها بروید و به ستایش خدا پردازید.» "گفته شده است که صدای موذن مذکور تا حدود سه میل شنیده میشد.

اولین موذنی که محمد برای اذان گوئی انتخاب کرد، غلام حبشی او (بلال) بود. البیته در آن زمان هنوز اذان گفتن از مناره های مساجد مرسوم نبود و این رسم برای اولین مرتبه در زمان خلافت امویها در سوریه معمول گردید.

قرائت قرآن با وزن و آهنگ مسجع نیز از قرائت موزون متون مقدس مذهبی یه ودیان اقتباس شده است. محمد بمنظور اینکه نشان دهد که دین و کتاب و آئین او ومخصوصاً کیفیت قرائت قرآن با چگونگی قرائت متون مقدس مذهبی تورات تفاوت داشته و از آن برتر است، به نزول آیه ۴۸ سوره عنکبوت بشرح زیر اقدام کد:

# وَمَاكُنْتَ تَتَقُوا مِنْ تَبُرِله مِنْ كِتْبِ وَلَا تَعْظُهُ بِيَمِيْنِكَ إِذَا لَازْتَابَ الْمُنْطِلُونَ

١. مشكات المصابح، فعل نماز.

<sup>2-</sup> J.W. Hirschberg, Yisrael Ba'arab, Tel Aviv, 1946; George Vajda, "Jeunes Musulmans et Jeunes Juifs," HUCA, XII-XIII (1937-38), pp. 367-79 and "Juifs et Musulmans Selon le Hadit" in Journal Asiatique (Paris: 1937).

«وتو (ای رسول) از این پیش نه توانستی کتابی بخوانی و نه خطی بنو یسی تامبادا منکران قرآن در نبوت تو شک کنند.»

قرآن اصولاً از کلمه «قرم» بمعنی «خواندن» مشتق شده و دارای ۱۹۴ سوره، ۴۲۳۶ آیه و ۷۷۶۳۹ کلمه و بقولی ۷۷۹۳۴ کلمه و ۱۹۳۰ کلمه و ۱۹۳۰ کلمه و ۱۹۳۰ کلمه و ۱۹۳۰ کلمه حرف و یا به قولی دیگر ۳۲۳۶۲۱ حرف است. قرآن نیز مانند تورات به نحوی تنظیم شده که بتواند جامع جمیع معلومات بشری و تنظیم کننده زندگی فردی، اجتماعی و مذهبی افراد بشر باشد. بعلاوه ترتیب سوره ها، متون واحکامی که ضمن آیات قرآن مورد بحث قرار گرفته و همچنین اصول دین اسلام شباهت تام به دین یهود دارد. تقسیم قرآن به ۱۹۴ سوره نیز شباهت به تقسیمات نوشتجات به دین یهود دارد. بیشتر احکام و متون قرآن و اصول اساسی اسلام و بسیاری از مقدس عبری دارد. بیشتر احکام و متون قرآن و اصول اساسی اسلام و بسیاری از نامهائی که در قرآن ذکر شده، همه از سایر کتب مقدس و تورات اقتباس شده است.

در ابتدای بعضی از سوره ها حرف و یا گروهی حروف مرموز بکار رفته از قبیل «السم» در ابتدای سوره اعراف، «الر» در ابتدای سوره اعراف، «الر» در ابتدای سوره رعد، ابراهیم و حجر، درابتدای سوره رعد، ابراهیم و حجر، «کهیمس» در ابتدای سوره مریم و غیره، قرآن ههدی الهی قمشه ای در تفسیر حروف مذکور، مطالب گونا گون نوشته است، در بعضی موارد مینو یسد: «اسرار این حروف نزد خدا و رسول است» و در بعضی موارد دیگر اشعارمیدارد: «این حروف اسراری است میان خدا و رسول». ۲

در باره چگونگی حرف و یا حروف مذکور، دانشمندان قرآن شناس تحقیقات لازم معمول و عقاید گوناگونی ابراز داشته اند. اما مقبول ترین و قانع کننده ترین عقیده ای که در این باره ابراز شده آنست که پس از رحلت محمد، هنگامی که

۱- مهدى الهي قمشه اي، قرآن هجيد با منتخب التفسير فارسي، صفحه ٣٣٩ ٢- هأخذ بالا، صفحه ٣٩٧

زیدبن ثابت در صدد جمع آوری سوره ها و آیه های قرآن و تنظیم آنها در یک کتاب واحد برآمد، لزوماً به افرادی که قبلاً قرآن را نوشته، جمع آوری و یا از بر کرده بودند مراجعه کردوحرف یا حروف مذکورنماینده حروف مهم اسامی افراد مورد نظر میباشد. برای مثال، حرف «ص» نماینده نام حفصه، حرف «کاف» نماینده نام ابو بکر، «نون» نماینده نام عثمان و غیره میباشد.

هنگامی که قرآن بلند خوانده شود دارای آنچنان اثر مجذوب کننده ای است که مانند ندائی از ماوراه دنیای عادی بگوش میرسد. پیروان تسنن معتقدند قرآن کمه مانند ندائی از ماوراه دنیای عادی بگوش میرسد. پیروان تسنن معتقدند قرآن کمه به کملسمه به کملسمه از جانب خدا بوسیله جبرئیل به محمد الهام شده و وی در ایجاد آن هیچ نوع نقشی نداشته است. اما پیروان تشیّع عقیده دارند که آیات و سوره های قرآن از طریق حافظین قرآن که آیرا از محمد شنیده اند در سینه نگهداشته شده و بوسیله کاتبان نوشته و تدوین شده است!

برطبق نوشته های اسلام ۲۰۰۰ به ۱۲ بیامبر برای ارشاد بشر ظهور کرده اند بغیر از شش پیامبر اصلی و مهم که عبارتند از آدم، نوح، ابراهیم، موسی، عیسی و محمد، قرآن از ۲۲ نفرپیامبر دیگر که دارای درجه کم اهمیت تری نسبت به شش پیامبر اصلی هستند نام برده است. پیامبران مذکور عبارتند از ادریس، هود، صالح، اسماعیل، اسحق، یعقوب، یوسف، لوط، هارون، شعیب، زکریا، یحیی، داود، سلیمان، الیاس، الیجاه، ایوب، یونس، عزرا، لقمان ، ذوالکیف (عوبدیاء) و ذوالقرنبن (اسکندرکبیر مقلونی فرزند فیلیپ). هزیک از اسامی آدم، نوح و ابراهیم هفتاد مرتبه در قرآن ذکر شده است. از جمله پیامبران ذکر شده در قرآن، سه پیامبر (زکریا، یحبی و ابراهیم هفتاد مرتبه در قرآن از هیجه پیامبران از تورات گرفته شده است. در آیات عبسی) در انجیل ذکرشده و نام سایر پیامبران از تورات گرفته شده است. در آیات عبسی) در انجام ذکرشده و نام سایر پیامبر نام برده است. در آیه ۷ سوره احزاب قرآن از هیجه پیامبر نام برده است. در آیه ۷ سوره احزاب بسته اند، نام می برد. بطور کلی ۳۴ سوره از ۱۲۴ سوره قرآن به ذکر نام موسی پرداخته است. داستان خلق آدم ابوالبشر و نافرمانی او از دستور خدا، پنج مرتبه در قرآن ذکر شده و هشت مرتبه نیز از کشتی نوح و قوم سودوم سخن رفته است.

قسمت عمده داستانهای قرآن ازقبیل چگونگی آفرینش جهان، داستانهای آدم وحوا، نوح، ابراهیم، لوط، اسحق، یعقوب، یوسف، ایوب، یونس، موسی، سلیمان و غیسره تقریباً تکرار مطالب تورات است و مخصوصاً داستان موسی و فرعون در ۳۳ سوره قرآن، یعنی تقریباً یک سوم قرآن ذکر و تکرار شده است.

قرآن معتقد است که چهار کتاب آسمانی ازطرف خدا برای چهار پیامبر نازل شده است. تورات یا پنج کتاب اول انجیل ازطرف خدا به موسی، زبور به داود، انجیل به مسیح و قرآن به محمد وحی شده است. قرآن معتقد است کلیه کتب مزبور از طرف خدا به پیامبران وحی شده و مطالب هریک از آنها موید دیگری است و باید مورد قبول قرار بگیرد. اما قرآن در حالیکه اصالت آسمانی بودن کلیه کتب مذکور را تائید میکند، آخرین کتاب آسمانی است که از طرف خدا نازل شده، روشنگر ابهامات کتب آسمانی قبلی، در بر دارنده واقعیت مطلق و حجت آخرین پیامبران الهی و آسمانی است.

قرآن مطلقا از پیامبرانی مانند اشعباء نبی، پرمپای نبی، حزقیال نبی و دانیال نبی و سایر پیامبران کم اهمیت تر به استثنای یونس نبی ذکری نمیکند و گوثی از وجود پیامبران مذکور اطلاعی نداشته است. البته دلیل عدم ذکر قرآن از نام پیامبران مذکور در دسترس نبوده پیامبران مذکور در دسترس نبوده است، بلکه علت اینکه از پیامبران مورد نظر و کیفیت نبوت آنها در قرآن ذکری بمیان نیامده آنستکه فلسفه های مذهبی آنها مغلق و پیچیده بوده و لذا فهم و هضم آنها برای محمد کار آسانی نبوده است.

قرآن هم در سوره های مکی و هم در سوره های مدنی در باره مسیح سخن رانده است. قرآن تولد مسیح را از مریم با کره قبول میکند، ولی جنبه الوهیت مسیح را مردود میداند. ازطرف دیگر قرآن مصلوب کردن مسیح را یک داستان ساختگی یهودی میداند و معتقد است، قرد دیگری که شبیه مسیح بوده، مصلوب شده و مسیح بهودی میداند و معتقد است، قرد دیگری که شبیه مسیح بوده، مصلوب شده و مسیح بهودی میداند و معتقد است که اطلاعات خود به آسمان صعود کرده است. پروفسور «گیب» معتقد است که اطلاعات

محمد از مسيحيت بسيار ناچيز و اندك بوده است.

متون و مطالب قرآن پر از داستانهای کتب مقدس و مخصوصاً تورات ۲ و تنامههای افرادی است که در داستانهای مذکور نقل شده است. داستانهائی که محمد در قبرآن ذكر كرده،عموماً ازكتب مذكوراقتباس نموده و جون يا آنها را كاملاً نـفـهـمـیده و یا قصد داشته است به آنها رنگ الهی و مذهبی بزند و مطالب آنها را درسطحي بالاترازكتب مذكور به مردم ارائه دهد، لذاقسمتهائي ازمطالب و وقمایع داستانهای مذکوریا تحریف شده و یا بصورت ناقص و دست و یا شکسته در قرآن نقل شده است. بعلاوه قرآن تنها به ذكر داستانها و نامهای مذكور دريك توبت قناعت نکرده و بکرات به وقایع داستانهای مورد نظر و نامهای قهرمانان آن داستانها اشاره وآنهاراباجمله ها وعبارات یکسان تکرار کرده است. درباره چگونگی علل و جهات نقل و تکرار داستانها و نامهای مذکور در داستانهای کتب مقدس عبري دو دلیل عمده میتوان ارائه كرد: یكی اینكه محمد قصد داشته است مذهب تازه ظهور خود را با ادیان آسمانی بیشین که دارای کتاب مقدس بوده اند و مخصوصاً آئین پهود ارتباط داده و بدینوسیله ثابت کند که دین او شکل تکامل یافته ادیان قبلی و وی خاتم پیامبران پیشین میباشد. دوم اینکه محمد قصد داشته است به پیروانش نشان دهد که پیامبران قبل از وی با نافرمانی اتباعشان رو برو و مسرانسجهام بسر اثر سر پیچی از فرمان پیامبران خود به مجازات ها و بلیه های الهی و آسمانی گرفتار و نابود شده اند.

در قسمت های اولیه قرآن ذکری از داستانهای طویل تورات بمیان نمی آید و

١. قرآن، آيات ١٥٤ تا ١٥٩ سورة نساء و آيه ٢٧ سوره مريم.

۲- برای اطلاع بیشتر دربارهٔ مبانی داستانهای قرآن به کتاب کاب منفی از قسمت های آن Gusta Weil بیشتر دربارهٔ مبانی درسال ۱۸۸۶ که بعضی از قسمت های آن بوسیله Muselmanner در مجله "N.Y. Independent" در شماره های ۱۵،۸ در ۱۵،۸ زانویه سال ۱۸۹۱ تحت عنوان «متون نوشتجات مقدس عبری در داستانهای عربی» به انگلیسی ترجمه شده است، مراجعه فرمایند.

گاهی اوقات بندرت در بعضی از مطالب قرآن از قهرمانان داستانهای مذکور نام برده میشود، اما بتدریج محمد تشخیص میدهد که برای شستشوی مغزی افراد مردم وآماده کردن اذهان آنهابرای قبول نبوت خودوهمچنین بمنظوراینکه آثارسخریه های مردم را از اعمال و گفتار خویش خشی سازد و نشان دهد که با پیامبران قبل ازوی نیزرفتارنامطلویی بعمل آمده، تصمیم میگیرددرقسمتهای بعدی قرآن به دکر و نقل داستانهای کتب مقدس عبریها پردازد. بهمین جهت داستانهای قرآن در مدینه در سوره هائی که در اواخر مدت اقامت محمد در مکه و اوائل سکونتش در مدینه تهیه شده، آمده است.

محمد به اندازه کافی هوشیار بود تشخیص دهد، تکرار دامتانهای مذهبی قدیمی نوح، ابراهیم، یونس و اتباع آنها برای مردم مکه ملال آور بوده و بطوریکه خود قرآن نیبز حاکی است، این عوضوع مبب خواهد شد مردم محمد را استهزاء کنندو اورا بجای پیامبر خدا داستانگو بخوانند، ولی این کار را به دلائل مذکور در بالا برای صلاح خویش لازم میدیده و نتایجی از لابلای داستانهای مذکور استنتاج میکرده که در پیش برد هدفهایش موثرواقع میشده اند. البته بعضی اوقات نیز به دکرداستانهائی پرداخته است که متضمن نتیجه معینی نبوده و گو یاذوق شخصی داش را ارضاء میبکرده است . از جمعه این داستانها میتوان داستان سلیمان و ملکه سبا، داستان دوالقرنین (اسکندر کبیر) و پوسف را در مصر نام برد.

یکی از همسایگان محمد بنام «نفر بن حارث» که محمد را پیغمبر مبعوت بوسیله خود میدانست و پیوسته او را بباد سخریه و استهزاه میگرفت و عذابش میداد، زمانی به گروهی از افراد مردم که معمولاً بعلت مخالفت با محمد گرد او جمع میشدند گفت: «من نمیدانم چرا مردم بجای اینکه نزد من بیایند تا برای آنها مطالب جالب تعریف کنم، به داستانهای قدیمی و تکراری محمد گوش میدهند.» بر طبق نوشته تاریخ نو یسان معتبر، این شخص موفق شد، گروهی از افراد مکه و بو بژه پیروان محمد را بخود جلب و برای آنها داستانهای سلاطین ایران و قهرمانان ایرانی را تعریف کند. عمل «نفر بن حارث» سبب شد که بسیاری از پیروان محمد و شنوندگان مواعظ او، محمد را ترک کردند و به «نفر بن حارث» پیوستند.

در جنگ بدر «ندر بن حارث» بدست محمد اسیر شد و او موفق شد تیغ انتقام را با گلویش آشناکند و خودرا از شر رقیب داستانگویش نجات دهد. ا

هنگامی که داستانهائی را که بطور مشترک در قرآن و در سایر کتب مذهبی مخصوصاً نوشتجات مقدس عبریها ذکر شده است بایکدیگر مقایسه میکنیم، بطور آشکار می بینیم که نوشتجات مذهبی سایر ادیان، داستانهای مذکور را با ترادف منطقی مطلوبی شرح داده و سلسله رو یدادهای داستانهای مذکور بیکدیگر پیوسته بوده و ازنظم ادبی قابل توجهی برخوردار هستند، ولی بر عکس سلسله رو یداد های قصص قرآن بایکدیگر ارتباط منطقی نداشته، ذهن خواننده را متشتت میکنند، خواننده در موقع خواندن آنها دچار خلاه ذهنی میشود و سرانجام از قهم آنها عاجز میساند. این امر ممکن است چند دلیل داشته باشد. یکی اینکه محمد آنطور که باید و شاید داستانهای مذکور را بخوبی فرانگرفته و هدف آنها را درک نکرده است. دیگر اینکه ممکن است وی جزئیات داستانهای مذکور را فراموش کرده و بالاخره شاید او قصد داشته است، به داستانهای مذکور رنگ آسمانی زده و به بالاخره شاید او قصد داشته است، به داستانهای مذکور رنگ آسمانی زده و به نصوی آنها را بیان کند که خواننده آنهارا کلام مستقیم خداوند که بوسیله جبرئیل نحومد الهام شده است بداند.

داستان یوسف و برادرانش که تمام سوره یوسف به شرح آن اختصاص داده شده، یگانه داستانی است که کاملتر از سایر داستانهای قرآن بنظر میرسد. البته داستان مذکور در ۱۴ فصل (فصل سی و هفتم تا آخر فصل پنجاهم) و ۴۹۲ آیه بسراتب بطور کامل تر از قرآن با شرح جزئیات در سفر پیدایش در تورات ذکر شده است. بنا بر این جای بسی شگفتی است که آیه ۱۰۲ سوره یوسف در قرآن مگه بد:

ذلك من أنْبَأُوالْغَيْبِ نُوْجِيْهِ إِلَيْكَ

«این حکایت از اخبار غیب بود که ما به تو وحی کردیم...»

<sup>1-</sup> Davis Margoliouth, Mohammed and the Rise of Islam, (New York: Freeport Book for Libraries, 1972), p.135.

محمد برای تثبیت موقعیت خود بعنوان پیامبر خدا و وادار کردن مردم به پیروی از فرامینش، در سراس قرآن از پیامبران پیش از خود به احترام نام میبرد و اشعار میمدارد که پیامبران مذکور ماموریت داشته اند به مردمی که در عصر آنها زندگی میکرده اند، درس خدا شناسی بیاموزند. محمد برای اینکه ایمان اعراب رابه ـ نبوتش جلب کند، با ذکر داستانهای قرآن قصد داشته است بطور تضمنی نتیجه بگیرد که اگر«اله» در گذشته قادر بوده است آنهائی را که از فرمان بیامبرانشان سر بيچى كردند، اين چنين مجازات كندوآنهارابانزول بلاياي ناگهاني هلاك سازد، دلیلی ندارد که قادر نباشد، نسل موجود را نیز به چنین مصائب شدیدی مبتلا سازد. دلیل اینکه محمد آنقدر در قرآن به شرح و توضیح وقایع گذشته می پردازد آنسست که رو یداد های گذشته از آغاز تا پایان، داستان زندگی و مخصوصاً نبوت اسلاف وی میباشد. او خود را وارث مردانی میداند که به وحدت وجود خدا اعتقاد داشتند و اکنون طوق این رسالت را به گردن خود آو یزان میدید. آنها «انبیاه» قبل از او بوده اند که در بعضی موارد ادعای نبوت آنها مورد تاثید مردم و در برخی اوقيات بوسيله آنها مردود شده بود و او ميخواست به مردم بفهماند كه قبول رسالت او بوسیله گروهی از مردم و رد نبوتش بوسیله عده ای دیگر از مردم موضوع تازه ای نیست و پیامبران قبل از او نیز بهمین سر نوشت گرفتار آمده اند.

بهمین دلیل آیه ۱۸۴ سوره آل عمران در این باره میگو ید:

فَإِنْ كُذَّا يُولِكُ فَعَنْ كُلِّ بَ رُسُلُ مِنْ فَهُلِكَ جَا وَوْ يَالْيَعِنْتِ وَالزَّهُرِ وَالْكِتْبِ الْمُزيْرِ

«پُس (ای پیخمبر) اگر ترا تکذیب کردند، پیامبران پیش از ترا هم که معجزات، زبورها و کتب آسمانی روشن برای مردم به رسالت آوردند نیز تکذیب کردند.»

و آیه ۱۸ سوره عنکبوت نیز در این جهت اشعارمیدارد:

وَإِن تُكُلِّهُ وَافْتُلُكُ مُ السَّمْقِينَ فَيُواحِدُ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّهِ الْبُلِيمُ النَّهِينَ ٥

«ای رسول اگر امت ترا تکنیب کردند، پیش از تو هم بسیاری از امت ها پیامبران خود را تک نیب کردند و بر رسول جز آنکه به آشکارا تبلیغ رسالت کند، تکلیغی نیست.»

آیه ۳۲ سوره رعد نیز به شرح زیر به محمد دلداری میدهد که پیامبران قبل از او

نیز مورد استهزاء مردم قرار گرفته اند:

وَلَقِي اسْتُمْرَقَى بُرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَائِينَ كَفَرُوا ثُوْرَا مَا ثَقُومٌ فَكَيْفَ كَان عِقَابِ ٥

«و بدرستی که پیامبران قبل ازتوهم مورداستهزاء قرارگرفتند. ما به مردم بی ـ ایسان با تاخیر مجازات کردیم و چه مجازات کردیم و چه مجازات و محازات و چه مجازات و چه مجازات و محازات و عقوبت شدیدی بود.»

محمد به تجربه دریافته بود که مردم به آسانی به تعلیمات یک پیامبر جدید گردن نخواهند نهاد، بلکه در ابتدا او را استهزاه میکنند. بهمین علت وی همچنین کوشش میکرد، بطور تضمنی به مردم گوشزد کند که اگر به او ایمان نیاورندو به رسالتش گردن ننهند، بهمان سر نوشت شومی که مردم نافرمان در زمان پیامبران قبل از او دچار شدند، محکوم خواهند شد. بنا بر این در جهت تحقق این هدف، محمد علاوه بر تهدید منافقان از عواقب روز قیامت و آتش دوزخ، در دامتانهای گوناگون قرآن برای مردم شرح میدهد که چگونه شهرهای آباد بر اثر نافرمانی مردم از فرمان خدا و پیامبران نابود شدند و مردم آن به شدید ترین وضع ممکن به هلاکت رسیدند. شهریسمن به فرمان الهی بر اثر انفجار مند معاریب منهدم و ساکنان آن نابود شدند. به بعضی مللی نیز که خداوند به آنها نعمت های فراوان ارزانی داشته بود، چون نافرمانی کردند، معلوم شدند. ۲ طوایف عادوثمود نیز بعلت نافرمانی به به بود، چون نافرمانی کردند، معلوم شدند. ۲ طوایف عادوثمود نیز بعلت نافرمانی به هلاکت رسیدند و ازشهرهای آنها تنها و برانه ای باقی ماند. ۲ محمد از آیه ۲۵ سوره هود ببعد به شرح دامتان نوح میپردازد و برای مردم توضیح میدهد که مردم آنقدر در نافرمانی از نوح و به سخریه گرفتن رسالتش مداومت و اصرار ورزیدند تا

١- قرآن، آيات ١٤ و ١٧ سورة سبا؛ آيات ؟ تا ٨ سوره حاقه.

٢. مأخد بالا، آبه ع سوره انعام.

٣. هأخذ بالا، آيات ٤٣ تا ٧٢ سوره اعراف؛ آيات ٥٠ تا ٤٨ سوره هود؛ آيات ٣٥ تا ٣٨ سوره فرقان؛ آيات ١٢٣ تـا ١٢٥ سوره شعرا؛ آيات ٣٣ تا ٣٨ سورة عنكبوت؛ آيات ١٥ تا ١٨ سوره سجده؛ آيات ٢٦ تا ٢٨ سوره احقاف؛ آيه ٥٣ سوره نجم؛ آيات ١٨ تا ٣٣ سوره قمر؛ آيات ٢ تا ٨ سورة حاقه؛ آيات ٤ تا ٩ سوره فجر.

سر انجام سیل آنها را بلعید، ولی آنهائی که به نوح ایمان آورده و به کشتی اش پیوستند از مرگ نجات یافتند. اهمچنین مردم «سودوم» و «گومورا» آنقدرپیغمبر لوط را تسمسخر کردند تا سرانجام خداوند از آسمان بر سرشان سنگ نازل و آنها را نابود کرد. آپیروان فرعون به موسی ایمان نیاوردند ولذا خداوند بر آنها طوفان و ملخ و شپشک و وزغ و خون نازل کرد. سپس آنها به موسی پناهنده شدند که وی نزد خدا شفیع شود تا خدا بلا را از آنها بگرداند و قول دادند پس از مدت معینی ایمان بیاورند، ولی چون پس از رفع بلا ایمان نیاوردند، لذا خداوند از آنها انتقام کشید و بیاورند، ولی چون پس از رفع بلا ایمان نیاوردند، لذا خداوند از آنها انتقام کشید و ادر دریا غرفشان کرد. آقوم اسرائیل نیز پس از خروج از مصر نسبت به موسی و احکامی که او از طرف خدا برایشان نازل کرد، نا فرمانی کردند و لذا در بیابان احکامی که او از طرف خدا برایشان نازل کرد، نا فرمانی کردند و لذا در بیابان هلاک شدند. آ

محمد سرگذشت زندگی مذهبی سلاف خود را بکرات و به تفصیل در قرآن ذکر کرده است تا به مردم عر بستان نشان دهد که اولاً مقاومت در برابر پیامبر خدا امر تازه ای نیست و همه پیامبران قبل از او نیز این تجر به تلخ را آزموده اند و ثانیاً بدینوسیله قصد داشته است به اعراب عر بستان هشدار دهد که اگر آنها در برابر وی مخالفت واز فرمانش سر پیچی کنند به سرنوشت تلخ و دردناک مردمی که از اطاعت پیامبران قبل از او سر پیچیدند وسرانجام به جهنم واصل شدند، دچار خواهند گردید. ثالثاً محمد باموعظه های خود کوشش کرده است به مردم وانمود خواهند که رسالت او کامل ترین شکل نبوت وختم رسالت پیامبرانی است که قبل از

۱ـ هـأخـذ بـالا، آيـه ۴۶ سـوره اعـراف؛ آيـات ۲۵ تـا ۴۸ سـوره هود؛ آيه ۷۳ سـوره يونس؛ آيه ۷۷ سـورهٔ انبياه؛ آيه ۲۷ سـوره فرقان.

۲ـ هـ أخـف بالا، آيات ۸۰ تــا ۸۴ سوره اعراف؛ آيات ۷۶ تا ۸۴ سوره حجر؛ آيه ۳۸ سوره فرقان؛ آيات ۱۶۰ تــا ۱۷۵ ســوره شــعـرا؛ آيــات ۳۶ تا ۴۰ سوره عنكبوت؛ آيات ۵۶ تا ۵۸ سوره نمل؛ آيات ۱۳۳ تا ۱۳۸ سوره صافات؛ آيات ۳۱ تا ۲۷ سوره ذاريات.

۳ـ هـأخـف بـالا، آبات ۱۳۲ تا ۱۳۶ سوره اعراف؛ آبه ۱۰۳ سوره اسری؛ آبه ۸۷ سوره طه؛ آبه ۶۸ سوره مومنون؛ آبه ۵۵ سوره زخرف؛ آبه ۴۰ سوره ذاریات.

٢- مأخذ بالا، آيه ١٥٢ سوره اعراف؛ آيات ٢٤ تا ٢٨ سوره زخرف.

وی ظهور و مردم را به عقیده به وحدت خدا و فرامین او دعوت کرده اند. آیه ۲۸ سوره فتح و آیه ۹ سوره صف در جهت تحقق این هدف میگوید:

هُوَ الَّذِينَ آوَسُلُ رَسُوْلَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْسَقِي لِيَظْلِهِ وَوَ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوَكِيءَ الْمُشْرِكُونَ ٥ «او خدائی است که رسول خود را بادین حق برای هدایت مردم فرستاد تا او را برهمه ادیان عالم غالب گرداند و گواهی خدا برحقیقت این سخن کافی است.» قرآن دارای هینچ نوع نظم و ترادف موضوعی، منطقی و یافلسفی نیست. برای مشال سوره جن از مسجد بحث میکند ودستور میدهد که در مساجد بغیر از خدای بكتا شخص ديگرى نبايد پرستش شود. سوره روم با ذكر جنگ روميان و پارسيان آغاز میشود، سپس در بارهٔ نماز حکم صادر میکند، آنگاه از زنده کردن مرده ها در روز قيامت سخن بميان مي آورد و پس از آن به بحث در باره باد و باران مي پردازد. سوره شعرا دارای ۲۲۶ آیه است که در باره قوم نوح، فرعون و موسی، لوط و قهر خدا وشاهکارهای او در هلاک کردن بندگانش سخن میگو ید و تنها در ۴ آیه آخر سوره مذکور به ذم و نکوهش شعرا می پردازد. سوره نحل که معنی «زنبورعسل» میدهد، دارای ۱۲۷ آیه است، ولی فقط در آیات ۶۸ و ۶۹ از زنبور عسل سخن میگوید. البته بعضي از مطالب قرآن داراي ارزشهاي معنوي و اخلاقي نيز هستكه بوسيله ساير مصلحین بشری مورد تشریح واقع شده و افراد انسان را به معنو یات هدایت و ارشاد میمکنند، اما بسیاری از مطالب آن با هیچ نوع عقل و استدلالی قابل توجیه نیست. بطور کلی قرآن را میتوان به شرح زیر نقد کرد:

١ قرآن مشحون از اشتباهات تاريخي است.

۲ داستانهای وحشتناک قرآن و نیز مطالبی که در باره قهر و غضب خدا و
 مجازات بندگانش آمده، مغز و قلب خواننده را از خلوص و محبت خالی میکند.

۳ـــ مطالب غیر منطقی و نامعقولانه قرآن در بارهٔ علم هیئت و نجوم انسان رابه ــ شگفتی می اندازد.

٢ ـ قرآن مملو از خرافات و موهومات است.

۵سه قرآن، بردگی، تعدد زوجات، طلاق، اسارت زنان و تحجر زندگی فردی و اجتماعی را برای بشر جاودانی میسازد. بدیهی است که نقاط ضعف مذکور مطالب اخلاقی ومعنوی آنراتحت.
الشعاع قرار میدهد، ولی نقص بزرگ قرآن، رابطه ای است که بین خدا و بندگانش طرح ریزی کرده است. کلیه کتب دینی و حتی کتب دینی مصر قدیم، هندوستان و چین خدایان را موجوداتی پر محبت، صمیمی و پرگذشت میدانستند که در همه حال نسبت به بنده اش فتوت داشته و راه هدایت و رستگاری افراد بشر را باز نگهداشته است، اما در قرآن خداوند وجود قهان غیر منطقی، خودخواه، مستبد، انتقامجو، ترسناک و مهلکی معرفی شده که بندگانش را به میل و اراده خود خوب و بابد می آفریند و در حالیکه خود با عمد و دانسته به آفرینش بندگان بد اقدام میکند، آنها را به شدید ترین مجازاتهای طاقت فرسا و شکنجه بار محکوم مینماید.

در قرآن موضوع «خشم خدا» بسیار تا کید و تکرار شده و محمد این موضوع را نه تنهها بعنوان حربه ای بر ضد مخالفانش بکار برده، بلکه آزرا محرکی برای پرهیزگاری، درستکاری و نکوگاری افراد بشر مورد استفاده قرار داده است. سراسر قرآن پر از مطالبی است که پیوسته افراد مردم را از خدا میترساند و به آنهاهشدار میدهد که حتی بی اعتنائی و سبکسری از خشم و قهر خدا سبب نزول عذاب برای بندگانش خواهد شد. بطور کلی میتوان گفت اساس و پایه تعلیمات قرآن بر پایه آگاهانیدن مسلمانان از خشم خدا میباشد. بعبارت دیگر بجای اینکه قرآن پیروان دین را به پیروی از اعمال ستوده رهنمون شود، پیوسته آنها را از خشم و غضب خدا می ترساند. مذهب در واقع باید ارزشهای معنوی انسان را تکامل بخشد و برای او آرامش بوجود آورد. ولی در اسلام وظیفه انسان نابود کردن خود برای خداست. آرامش بوجود آورد. ولی در اسلام وظیفه انسان نابود کردن خود برای خداست. عداوند در آیه ۵ سوره مائده بطور صریح میگوید: ... فکر تخشوهٔ شروهٔ در قرآن نیروی بعنی «.....از آنها نسرسید، بلکه از من بترسید...» بعلاوه در قرآن نیروی معنوی پاداش و کافران به دوزخ مادی مجازات میشوند. «آمبریت» در این باره معنوی پاداش و کافران به دوزخ مادی مجازات میشوند. «آمبریت» در این باره مینویسد: «خدای محمد را معمولاً باید در زلزله، باد و آنش جستجو کرد». اما در مینویست: «خدای محمد را معمولاً باید در زلزله، باد و آنش جستجو کرد». اما در

<sup>1-</sup> Quoted by: James Freeman Clarke, Ten Great Religions, vol. 11, p. 68.

هر حال در اسلام برای ایشکه انسان مشمول لطف خدا و آمرزش بوسیله او قرار بگیرد باید بر نفس خود تسلط کامل داشته و بااعمال و رفتار نیکو و مخصوصاً نماز وصدقه، استعداد بخشوده شدن بوسیله خدا را در خود ایجاد کند.

یکی دیگر از هدفهای محمد از ذکر داستانسرائی در قرآن که وقایع آنها را عموماً ازنوشتجات وسایر کتب دینی اقتباس کرده و بطور دست و پا شکسته در قرآن شرح داده، آن بوده است که به مردم نشان دهد، دارای اطلاعات و معلومات مافوق عادی و آسمائی است. معهذا مردم مکه پیوسته از او خواهان معجزه بودند. محمد نیز با اعتماد بنفس عجیبی به مردم اظهار میداشت که معجزه او قرآن است. درجهت اثبات این ادعا، زمانی وی گفت که اگر جن و انس جمع شوند نمیتوانند کتابی مانند قرآن بیاورند (آیه ۸۸ سوره اسری). زمان دیگری اظهار داشت که اگر کسی بتواند یک سوره (آیه ۲۳ سوره بقره) و در موقعیت دیگری اظهار کرد که اگر کسی قادر است ده سوره مانند سوره های قرآن را بیاورد (آیه ۱۳ سوره هود). مفهوم مخالف ادعای او در این باره آن بود که چون کسی نمیتواند یک و یا ده آیه مانند مخالف ادعای او در این باره آن بود که چون کسی نمیتواند یک و یا ده آیه مانند بوسیله خداوند خلق و دیکته شده است و مردم باید آنرا بعنوان معجزه نبوت او قبول کنند.

محمد درسال اول مهاجرتش به مدینه چندین مورد از روشهای معمول عبادات مذهبی یهودیها را برای اسلام قبول کردوآنهارامعمول داشت. برای مثال، برای پیروان اسلام مقرر کرد روز عاشورا و یا دهم اولین ماه سال را روزه بگیرند، وسط روز نسماز بگذارند و در هنگام نماز بطرف قبله مسجدالاقصی در اورشلیم رو کنند. اما هنگامی که محمد مخالفت یهودیها را با خود مشاهده کرد و متوجه شد که آنها بهیپچوجه حاضر به قبول نبوت او نیستند و بعلاوه بتدریج مخالفت آنها با محمد و بعثت وی به استهزأ کردن او تبدیل میشود، یهودیها را متهم کرد که به متون کتاب بعثت وی به استهزأ کردن او تبدیل میشود، یهودیها را متهم کرد که به متون کتاب آسمانی خود آگاهی لازم ندارند و آنها را نادیده گرفته اند. سپس بمنظور اینکه محمد به دین اسلام و کلیه فرایش مذهبی آن استقلال کامل ببخشد، قبله را از اورشلیم بطرف کعبه برگردانید و مقرر کرد که مسلمانان از آن پس بجای اورشلیم اورشلیم بطرف کعبه برگردانید و مقرر کرد که مسلمانان از آن پس بجای اورشلیم

بطرف کعبه نماز بگزارند.

با این اقدام روش عبادت مسلمانان ازیهودیها جدا شد و اعراب نیز از عمل وی استقبال کردند، زیرا خانه کعبه در نزد اعراب احترام خاصی داشت و علاوه بر اینکه مرکز بت های اعراب بود، خانه ایراهیم و اسماعیل نیز که اعراب خود را از نسل آنها میدانند، نیز بشمار میرفت.

بعداً نیز محمد روزه دهم ماه محرم را (که شبیه دهم «تشرین» یکی از ماههای سالشامه عبریها بود و آنرا از یهودیها اقتباس کرده بود) تغییر داد و آنرا تبدیل به روزه ده روز اول ماه محرم در سال کرد و سپس تمام سی روز ماه رمضان را به روزه اختصاص داد. ۱

دانشمندان محقق عقیده دارند که محمد روزه ماه رمضان را از روزه «لنت» مسیحی ها و روزه ماه «الول» یهودیها که اختصاص به تو به و استغفار دارد، اقتیاس کرده است. در دین یهود، روزه ماه «الول» بمناسبت چهل روزی که موسی در کوه سینا عبادت و سپس توزات را برای قوم اسرائیل نازل کرد، برگزار میشود. محمد با توجه به مراسم روزه داری در ادیان یهود و مسیح، میخواست ترتیبی برای مسلمانان ایجاد کند که مدتی را درسال به روزه و عبادت و استغفار مشغول باشند و حاصل این رقابت مذهبی، روزه ماه رمضان برای مسلمانان بود.

احکام راجع به نکاح، طلاق، تعیین حدود محارم در ازدواج، تعدد زوجات، قوانین مربوط به حیض و عده و زنا ومحرمات و غیره، غالباً یا از شرایع یهود اقتباس شده و یا از رسوم معمول زمان جاهلیت بوده است که محمد در آنها تغییرات و تعدیلهائی ایجاد وسپس آنها را بعنوان کلام نازل ازطرف خدا به پیروانش ارائه کوده است.

كليمه مناسك حج نيز ازقبيل طواف و بوسيدن حجرالاسود (سنگ سياه خانه

۱- ۲۳ سال، صفحه ۹۴.

۲- در مذهب کاتولیک، فرقه های مسیحی شرقی و بعضی از کلیساهای پروتستان روزه «لنت»
 به مدت ۶۰ روز از چهار شنبه «آش» تا «ایستر» بمنظور تو به و استغفار برگزار میشود.

کعبه)، توقف کوتاه در عرفات، سعی بین صفا و مروه، رمی جمره و غیره، همه در دوره جاهلیت در بین اعراب مرسوم بوده است. تنها تغییری که محمد در اجرای مراسم مذکور ایجاد کرد این بود که اعراب در دوره قبل از اسلام در هنگام طواف اطراف کعبه بست های موجود در خانه کعبه را صدا میکردند و میگفتند: لبیک یاعزی، لبیک یا منات، لبیک یالات، ولی محمد بجای صدا کردن بت های مذکور مقرر کرد، مردم بگویند لبیک اللهم لبیک. بدین ترتیب حتی بعد از ظهور اسلام، بعضی از مراسم کهنه ای که دارای خواص بت پرستی بود، از قبیل بوسیدن حجرالاسود با آئینی تازه بعنوان فریضه دینی مسلمانان باقی ماند. امام غزالی که عمرش را وقف تبلیغ و موعظه اصول اسلام کرده و بصورت واعظی سرگردان از شهری به شهر دیگر مسافرت کرده، گفته است: «من هیچگونه دلیل موجهی از شهرای اعمال و مناسک حج نیافته ام، ولی چون امر شده اطاعت میکنم.» اعمر بن الخطاب خلیفه دوم نیز گفته است: «اگر من خود نمیدیدم که حضرت محمد، الخطاب خلیفه دوم نیز گفته است: «اگر من خود نمیدیدم که حضرت محمد، حجرالاسود را میبوسید، هرگز این سنگ سیاه را نمیبوسیدم.» ا

محمد هنگامی که مخالفت و استهزاه بهودیها را نسبت به خود و موضوع نبوتش مشاهده کرد، ابتدا با نزول آیه ۱۴۰ سوره بقره به شرح زیر سمی کرد با مسالمت وانمود کند که دین آنها آئین برحق نیست. آیه مذکور در این بارهمیگوید: اگر تَقُوْلُونَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ وَ راسَمْعِیْلَ وَإِسْمُقَ وَیَعْقُوبَ وَ اَلْاَسْبَاطَ کَانُواْ هُوْدُا اَوْ نَصْلُی قُلْ مَانْدُو اَعْلَمُ اَعِرَالُهُ مُنَا الله مَانَدُ وَالله عَلَمُ اَعِرَالُهُ مُ ...

مفهوم آیه مذکور آنست که، «یهودیها به تومیگویند اقوام ابراهیم، اسمعیل، اسحق و بعقوب یا کلیمی بودند و یا مسیحی. به آنها پاسخ بده آیا شما بهتر میدانید با خدا.....»

سپس بـتـدریـج که اختلاف بین محمد و یهودیها بالا گرفت، او به سرزنش و تـقـبیح و تـهدید یهودیها پرداخت و در واقع همان روشی را که نو یسندگان مسیحی

۱ـ ۲۳سال، صفحه ۱۵۸

٢. مأخذ بالار

اولیه برضد یهودیها بکار برده بودند، در باره آنها اجرا کرد. آنگاه پس از اینکه محمد پایه های قدرتش را درمدینه تقویت کرد، دستور داد از سه قبیله یهودی بنی قینقاع و قینشاع، بنی النضیر و بنی قریظه که در مدینه بسر میبردند، دو قبیله بنی قینقاع و بنی النضیر از مدینه اخراج و اموالشان بین مسلمانان تقسیم شود و پس از جنگ خندق در صدد قلع و قمع قبیله بنی قریظه بر آمد و اگر چه آنها امان خواستند ولی کلیمه مردانشان قبل عام، اموالشان مصادره و زنان و فرزندانشان اسیر و بمعرض فروش گذاشته شدند.

«سیوطی» در کتاب اتقان مطلبی نوشته است که ما را بیشتر با ماهیت قرآن و منشاه مطالب آن آگاه و ثابت میکند که قرآن نمیتواند کلام خداوند بوده باشد. مولف نامبرده مینو یسد، عمر بن الخطاب در محمد نفوذ قابل توجهی داشت و هرگاه نظری ابراز میکرد، بلافاصله بعد از آن آیاتی بر اساس عقیده وی نازل میشد، در حالیکه سایر اصحاب محمد دارای چنین نفوذ کلامی نبودند. عمر خودش ادعا کرده است که در سه مورد حجاب، امیران جنگ بدر و مقام ابراهیم آیات قرآن برطبق رای و عقیده او نازل شده است. ا

یکی دیگر از دلائل قاطع تالیف قرآن بوسیله محمد، موضوع عبداله بن سعدبن ـ
ابی سرح است که یکی از کاتبان قرآن بود و هرچه درباره اصلاح احکام قرآن به ـ
محمد پیشنهاد میکرد، وی می پذیرفت. این موضوع عبداله بن ابی سرح را نسبت
به اصالت مطالب قرآن مشکوک کرد ولذ، وی از اسلام برگشت. ۲

گروهی نیز معتقدند، سلمان فارسی مطالب قرآن را به محمد تعلیم داده است، محمد خود به این نکته پی برده و در آیه ۱۰۳ سوره نحل گفته است:

وَلَقُكُ نَعْلَمُ اللَّهُ مُ يَعُونُونَ إِنْنَايُعَزِّفَ بَشَرٌ لِسَنْ الآنِي بُلْجِنُ وَنَ الَّيْهِ الْجَرَقُ وَهِلْمَا لِسَانُ الآنِي بُلْجِنُ وَهِلْمَا لِسَانُ عَمْدِينٌ ٥ عَرَبِيُ مُهِينٌ ٥

«وما کاملاً آگاهیم میگو یند کسی که مطالب این قرآن را به رسول یاد میدهد

۱- ۲۲سال، صفحه ۲۸۸

۲- برای جزئیات شرح واقعه عبداله بن سعد بن این سرح به صفحه های ۲۱و ۲۳ همین کتاب مراجعه قرمائید.

بشری است عجمی و رسول خود این قرآن را به زبان عربی قصیح در آورده است.»

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

کتاب عربستان، گهواره اسلام ۱، معتقد است که اسلام هیچ نوع عقیده و یا فکر و اصل تازه ای برای بشریت به ارمغان نیاورده، بلکه اصول ذکرشده در قرآن و اسلام اقتباسی از ادیان و مذاهب موجود درزمان ظهور محمد و آداب و رسوم موجود در عربستان بوده است.

کتاب مذکور برای اثبات این نظر، به شرح زیر به تجزیه و تحلیل اصولی که قرآن و اسلام از سایر مذاهب و آداب و رسوم طوایف مختلف اقتباس کرده، پرداخته است.

۱- اصول زیر از مشرکانی که قبل از ظهور اسلام در مکه و در بین
 قبایل عرب وجود داشته اند اقتباس شده است.

(۱) از ستاره پرستان:

خرافات نجومی، مانند شهابهای ثاقبی که به اجنه خبرچین پرتاب میشود. (آیه ۹ سوره جن).

سوگندهائی که خداوند بهستاره ها خورده است. (آیه ۱ سوره نجم و آیات ۷۵ و ۷۶ سوره واقعه).

> (۲) از بت پرستان عرب: طواف خانه کعیه.

<sup>1 -</sup> Arabia, the Crable of Islam.

الله (خدای یکتا)، قبل از محمد در اشعار شعرای عرب ذکر شده، حنیفها و غیره به وجود خدای یکتا اعتقاد داشته و الله همچنین نام یکی از بتهای واقع در خانه کعبه بوده است.

مکه، قبل از اسلام مرکز زیارتی بوده و حجرالاسود نیز بوسیله اعراب مورد پرستش قرار میگرفته است.

جزئیات مراسم حج از قبیل کوتاه کردن مو، احرام، پرتاب سنگ به شیطان (رمی جمره)، قربانی کردن گوسفند و سعی بین صفا و مروه، همه قبل از ظهور دین اسلام بین اعراب رواج داشته است. تعدد زوجات، بردگی، طلاق فوری زنان و بسیاری از مقررات اجتماعی اسلام قبل از محمد در عربستان وجود داشته است. تشریفات نظافت، خودداری از خوردن بعضی از مواد غذائی و ختنه نیز قبل از ظهور محمد بین اعراب رواج داشته است.

- (۳) از اصول مذهبی بودا:
- استعمال تسبیح. (به فرهنگ اسلام، Didctionary of Islam تالیف Hughes مراجعه فرمائید.
- اصول زیر از دین یسهود (تسورات و تسالمود) اقستباس شسده
   است:
  - اول اصول و افكار:
- (۱) کلماتی که عقاید و افکار یهود را معرفی میکنند و عبری هستند نه عربی، مانند: تابوت (کشتی نوح)، تورات، عدن، جهنم.

  خــــاخام، احـــبار (مــعلمان)، فــرقان و غــیره

- (۲) ایدئولوژی ها، مانند وحدت خدا، معاد، هفت بهشت و هفت جهنم، روز قیامت، علائم روز قیامت، یاجوج و مأجوج و غیره.
- (۳) قوانین و مقررات اخلاقی و تشریفاتی، مانند نمان اوقات و چگونگی برگزاری نماز و غیره.

اقسام مختلف غسل: غسلهای مربوطبه زنان وغیره (باآب یابا خاک).

(٤) قواعد مر بوط به زندگی، مانند مورد استعمال «انشاء اله» (آیات ۲۳ و ۲۴ سوره کهف)، سن بلوغ که کاملاً با تلمود انطباق دارد. دوم ـ افسانه ها و قصص قرآن:

آدم، قابیل، نوح، طوفان نوح، اسعق، اسماعیل، یوسف، ابراهیم، نمرود، فرعون، موسی و داستانهای مربوط به هارون و غیره.

شعیب، تالوت، گولیات و مخصوصاً سلیمان (کلیه داستانها و مطالب مذکور از تلمود اقتباس شده است).

#### ٣. اقتباس از دين مسيح

- (۱) زکریا، یحیی و جبرئیل از انجیل اقتباس شده است.
  - (۲) احترام به مقامات مذهبي.
  - (٣) عيسي مسيح و افكار مصلوب شدن وي.
- (۴) مریم باکره و «حواریون» که یک کلمه حبشی است و معنی «یاکان» را میدهد.
  - (٥) عقايد مربوط به تثليث.
- (ع) داستانهای مسیحی مانندداستان «هفت خوابنده» یا (اصحابکهف) واسکندردوالقرنین،
  - (٧) روزه یکماهه رمضان که نقلیدی از روزه «لنت» مسیحی هاست.
    - (٨) دادن صدقه بعنوان يكي از اصول مهم عبادت. پ

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

### فصل پنجم

# تئوريهاى مهم قرآن

تحمیل مذهب به قلب ها و روحهای مردم بوسیله زوریا تهدید، ترور ایجاد خواهد کرد، نه مذهب. ولتر

ارکان اساسی قرآن و دین اسلام را تئوریهای چندی تشکیل میدهند که پایه واساس اصول اسلامی برنهاد آنها استوار شده است و ما در این فصل مهمترین تشوریهای مذکور را از قبیل تئوری خدا، فرشتگان، روز قیامت (معاد)، جهاد و سرنوشت و تقدیر مورد بحث قرار میدهیم.

## تئوری خدا در قرآن

کلمه «الله» شکل کوتاه شده کلمه «ال اله» است که در زبان عربی معنی «خدا» میدهد. کلمه «الله» و اعتقاد به وجود خداوند یکتا قبل از ظهور محمد در عربستان وجود داشته ولذا نمیتوان محمد را موجد عقیده به پرستش ذات یکتای

100

خداوند دانست. دلیل وجود کلمه «الله» در عربستان قبل از ظهور محمد، اشعار عربی است که بکرات کلمه «الله» در آنها بکار رفته است. بملاوه میدانیم که نام پدر محمد «عبداله» بوده است. اما البته محمد به عقیده پرستش خدای یکتا قوام بیشتری بخشید و خداوند را خالق کائتات، دانا به کلیه امور، قادر یکتا و سرنوشت ساز برای همه جهانیان معرفی کرد.

بطوریکه میدانیم خانه کعبه که معروف است ابراهیم آنرا ساخته و در فرهنگ اسلامی بعنوان «خانه خدا» و مقدس ترین پرستشگاه مسلمانان جهان بشمار میسرود، محل بتخانه اعراب بود که بت های آنها از جمله بت های معروف لات، منات، عزی و اله که از همه آنها مهمتر بشمار میرفت، در محل مذکور نگهداری میشدند.

سراسر متون و مطالب قرآن پر از القاب و عناو بن خدا و عظمت و ابهت مقام اوست. قرآن برای خداوند ۹۹ عنوان قائل شده است. این گفتار گنجایش ذکر عناوین، القاب و صفاتی را که قرآن برای خداوند قائل شده ندارد. همینقدر میتوان گفت آنهمه القاب، صفات و خصایصی که محمد برای خدا در قرآن قائل شده از قبيل: ملك القدوس، عزيز، جبّار، متكبر، غفّار، قهار، رزّاق، فتاح، قابض، خافض، رافع، مغز، مذّل، سميع، بصير، خبير، حليم، عظيم، كريم، خي، قيّوم، صمد، قادر، منتقم، رؤف، مالک، هادی و غیره و غیره ـ همه برای آن بوده است که محمد با توجه به اینکه خود را «رسول الله» و پیامبر خدا معرفی کرده، با ایجاد ترس و وحشت از خوف خدا، مردم را وادار به اطاعت از خود بكند. اما بر خلاف هدف مذکور، بطوریکه در مباحث بعدی این کتاب تشریح خواهد شد، اعمال و رفیتاری در قرآن به خدا نسبت داده شده که نه تنها در شأن ذات خدای یکتای قادر مطلق نیست، بلکه مقام او را در حد موجودی بد خواه، مکار، فحاش، کوته نظر، كينه توزوانتهام جوتنزل ميدهد. آيه ٢٥٥ سوره بقره به شرح زير تاحدودي روشنگرخصایص خداوندی است که محمد در قرآن به مردم معرفی کرده است. أَلِلْهُ لِآلَ اللَّهُ الْأَخْرُ الْعَيْنُومُ \* لَا تَأْخُذُهُ سِنَهُ ۚ وَلَا نَوْمٌ لَا مَا فِي التَهْمُ اللّ ا الْأَرْضِ مِنْ ذَا الَّذِي يَتَفَعُهُ عِنْدَاةَ الرَّابِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيَدِيثُومَ وَمَا خَلْفَكُمُ

وَلَا يُعِيْطُونَ بِثَنَىٰ وَمِنْ رَعَلِمِهُ ۚ اللَّا بِمَا شَاءً ۚ وَسِمَ كُرُسِيُّهُ التَّعَلَوٰتِ وَالْاَرْضَ وَلَا يَتُوْدُهُ حِفظَهُمَا وَهُوَ الْعَلِقُ الْعَظِيْمُ۞

«خداوند وجود یکتائی است که خدائی بجز او وجود ندارد، زنده و پاینده است، نه چرتش میگیرد و نه بخواب میرود. هرچه در آسمانها و زمین وجود دارد متعلق به اوست، کسی جرأت ندارد در پیشگاه او به شفاعت بر خیزد، مگر بفرمان خود او. او به کلیه امور مردم و یا حوادثی که در آینده برایشان رخ خواهد داد آگاه است. و مردم قدرت احاطه به علم و دانائی او را ندارند، مگر آنچه را که خداوند خوداراده کند. قلمروقدرت اوآسمانها و زمین است و او از بسط قدرتش به آسمانها و زمین خستگی نخواهد یافت و او دانای بزرگ و توانای با عظمت است.

با توجه به اینکه اصل یکتا پرستی خدا در ادیان یهود و مسیح نیز قبل از ظهور اسلام وجود داشته، لذا میتوان گفت که محمد عقیده مذکور را از یهود اقتباس کرده است. اسلام نیز مانند یهود با این عقیده که رابطه بین افراد بشر و خداوند باید بوسیله افراد مقدس مذهبی انجام بگیرد، مخالف است. دراسلام نیز مانند دین یهبود هر فرد مومنی باید روزانه نماز بگذارد. همچنین اسلام نیزمانندیهودظاهر آبه فنا ناپذیری روح اعتقاد دارد. در هر دو دین انسان مسئول اعمال و رفتاری است که در این دنیا انجام می دهد و در هر دو دین یهود و اسلام عقیده به گناه طبیعی و یا بعبارت دیگر (محسیت اولیه) و دادن کفاره برای رهایی از گناه مردود شناخته شده است.

اگرچه اسلام بر اساس یکتا پرستی ذات خدای یگانه بنیاد گرفته است، اما تشوری خدا در اسلام حالت منفی دارد. زیرا در اسلام، خداوند یک ذات مطلق و بیرحم مکانیکی معرفی شده که خصوصیات او بیشتر دارای جنبه های غیر عاطفی است. درمسیحیت خداوند نسبت به به درمسیحیت خداوند نسبت به به

۱ ـ گنداه طبیعی یا معصیت اولیه در آیین مسیح گناهی است که از راه ارث از اجداد انسان به او منتقل می شود. ریشه و منبع گناه مذکورنافرمانی آدم از فرمان خدا در بهشت است.

بندگانش دوستی میورزد و بندگان خدا نیز نسبت به او عشق میورزند. اما در قرآن چنین اصلی وجود ندارد. «جیمز فریمن کلارک» میگو ید، عقیده به وجود خدا در اسلام، بدترین شکل یکتا پرستی است زیرا: «اسلام خدا را یک قدرت مطلق شقی و دیکتاتور میداند که وظیفه اش ایجاد مرگ و نابودی برای بندگانش میباشد.... محمد خدا را قدرت مطلقی میداند که بالای انسان قرار گرفته است ، موسی خداوند را قدرتی میداند که بالای انسان قرار گرفته، ولی در عین حال با انسان است و مسیح خدا را قدرتی میداند که بالای انسان با انسان ودر انسان قرار گرفته است.» ا

بطور خلاصه میتوان گفت که دین اسلام خداوند را موجودی سرنوشت سان آنهم قهار، مستبد، کینه توز، انتقام جو و نابود کننده میداند که میل دارد بندگانش را در خفت و خواری و ذلت بییند.۲

## فرشتگان

قرآن از مخلوقاتی بنام «فرشتگان» آنام می برد که از آتش آفریده شده، قادر به زندگی، تکلم واستدلال بوده، مانند انسان از بندگان خدا و فرمانبر او می باشند و برای پیامبران خدا پیام می برند. (آیه ۲۶ سوره انبیاه، آیات ۱۹۸۷ سوره فجر و آیه ۱ سوره فاطر). آیه اخیبر حاکی است که فرشتگان دارای ۲، ۲ و یا ۴ بال و پر

<sup>!-</sup> Theol. Studien, 14 Jahrgang, p. 240.

<sup>2-</sup> James Freeman Clark, Ten Great Religions, vol. 11, p. 68.

۳۰ کلمه عربی «ملک» به معنی «فرشته» و مخصوصاً جمع کلمه مذکوریمنی «ملائکه» از زبان
 حبشی گرفته شده و قبل از ظهور محمد نیز در عربستان متداول بوده است.

هستند. فرشتگان دردرجه پست تری از پیامبران قرارگرفته اند. ازچهارفرشته عالیسمقام خدا، جبرئیل مامور الهام حقیقت، میکائیل فرشته مخصوص یهودیها، اسرافیل مامور اعلام فرا رسیدن روز قیامت با بوق (صوراسرافیل) و عزرائیل مامور قبض روح بندگان خداست.

خداوند برای هر انسانی دو فرشته گماشته است که اعمال خوب و بد او را ثبت میکنند. بهمین دلیل محمد به پیروانش توصیه کرد، هر زمانی خواستند آب دهان خود را به خارج پرتاب کنند، آنرا بطرف جلو و راست خود نیندازند، بلکه بطرف چپ خود تف کنند، زیرا فرشته ای که مامور ثبت اعمال زشت انسان است روی شانه چپ او قرار دارد. آنکیر و منکر دو فرشته سیاه هستند که دارای چشمان آبی بوده و از مردگان در قبرها بازجوئی میکنند و آگر مردگان به اسلام اقرار نکنند، آنها را شکنجه میدهند.

برخلاف اجنه که ممکن است مذکر و یامونث باشند، فرشتگان تنها دارای یک جنس میباشند ولذا قادر به ازدیاد نسل نیستند. فرشتگان وظایفشان را بطور انفرادی مانند جبرئیل انجام میدهند (آیه ۹۸ سوره بقره و آیات ۱۹ تا ۲۵ سوره تکویر). فرشتگان همچنین وظیفه دارند بر اعمال و رفتار بشر نظارت کنند و آنها را ثبت نمایند (آیات ۱۱ و ۱۲ سوره رعد وآیات ۱۰ تا ۱۲ سوره انفطان). یکی دیگر از وظایف فرشتگان گرفتن جان افراد بشر در هنگام مرگ آنهاست (آیه ۵۰ سوره انفطان) و آیات ۲۸ تا ۲۲ سوره انفطان از اعمال و رفتار افراد بشر تهیه میکنند، در روز قیامت منشاه رسیدگی به اعمال آنها قرار رفتار افراد بشر تهیه میکنند، در روز قیامت منشاه رسیدگی به اعمال آنها قرار خواهد گرفت و فرشتگان بسته به چگونگی اعمال و رفتار بشر به نفع و یا بر ضد او گراهی میدهند (آیه ۲۱ سوره بقره، آیه ۷۵ سوره زمر و آیه ۱۷ سوره حاقه). گراهی میدهند و تاج (عرش) الهی را بر دوش دارند و به تسبیح و ستایش خداوند فرشتگان تخت و تاج (عرش) الهی را بر دوش دارند و به تسبیح و ستایش خداوند مشنول هستند و برای بندگان خدا آمرزش و مغفرت می طلبند. (آیه ۸ سوره مومن و

۱ـ آيه ۳۲ سوره بقره.

لا مشكات المصابح، كتاب يهارم، فصل هشتم.

آیه ۵ سوره شوری). فرشتگان همچنین نگهبانی در های دوزخ را بر عهده دارند (آیات ۳۰ و ۳۱ سوره مدثر و آیه ۱۸ سوره علق).

از فحوای مطالب قرآن چنین بر می آید که مشرکان نیز به فرشتگان عقیده داشته اند، زیرا آیه ۱۴ سوره سجده حاکی است که «مشرکان میگویند اگر خدا میخواست برای آنها فرشته میفرستاد تا آنانرا هدایت کند.» آیه مذکور میتواند این مفهوم را نیبز داشته باشد که موجوداتی که بوسیله مشرکان مورد پرستش قرار میگیرند، در واقع فرشتگان هستند. آیه ۵۳ سوره زخرف نیز میگوید «مشرکان میگویند اگر موسی در ادعای خود صادق است، چرا فرشتگان همراه او نیستند.» میگویند اگر موسی در ادعای خود صادق است، چرا فرشتگان همراه او نیستند.» آیه ۱۹ سوره زخرف، آیه ۷۷ سوره نجم و آیات ۱۴۹ تا ۱۵۳ سوره صافات اشعار میدارند که «مشرکان فرشتگان رادختران خدانامیده اند.» مدلول آیات مذکور نشان میدهد که قبل از اسلام نیز عقیده خرافی به وجود فرشته بین مردم عر بستان وجود داشته است.

ابوعبداله القزوینی ابن ماجه، در باره فرشتگان مینویسد: «بدان که فرشتگان موجوداتی هستند که خشم و غضب بر آنها مستولی نمیشود، همیشه به وظایفی که برایشان مقرر شده اشتغال دارند و هیچگاه عملی که برخلاف فرمان الهی باشد، انجام نخواهند داد. غذای آنها رضایت الهی از کردارشان بوده و آشامیدنی آنان، تفکرشان در باره عظمت وجود الهی است. تعداد فرشتگان بیشمار است و در تمام آسمانها نقطه ای را نمیتوان یافت که فرشته ای در آنجا مشغول عبادت خداوند

اسلام معتقد است؛ محمد رسول خداست و خداوند بوسیله فرشته جبر ثیل دستورات خود را به وی ابلاغ کرد. جبر ثیل در قرآن ، همطراز با میکائیل در انجیل

رد نقل ان

Von F. Westenfeld, Das Leben Muhammeds nach Muhammed, Ibn Ishaq, bearbeitet von 'Abd el-Malik Ibn Hischam, edited by Von F. Wustenfeld (Gottingen: 1859), vol. I, p. 12.

ذکر شده است. دانشمندانی که درباره قرآن و اسلام تحقیق کرده اندعقیده دارند، محمد هنگامی که تصمیم گرفت حساب خود را از پهودیها جدا کند و آنها را نابود سازد، نام جبرئیل را بجای میکائیل برای فرشته ای که ادعا میکرد بین او و خدا رابط است انتخاب کرد. ا

«کش» معتقد است، دلیل اینکه محمد، نام جبرئیل را برای فرشته ای که وانمود میکرد، بین او و الله رابط است برگزید، آن بود که جبرئیل در زندگی ابراهیم و موسی نقش بزرگی ایفاء کرده است. جبرئیل در کتب مقدس یهود، بعنوان فرشته ای معرفی شده که نگهبانی جان ابراهیم و موسی را بر عهده داشته و پیوسته مقام وی برتر از میکائیل ذکر شده است. بنا بر این محمد از این جهت نام جبرئیل را بحنوان فرشته رابط بین خود و خدا انتخاب کرد که جبرئیل با ابراهیم «پدر دین اسلام» و موسی که از اشرف پیامبران قبل از محمد بشمار رفته، نزدیک بوده است.

بسیاری از آیات قرآن اختصاص به بحث درباره «شیطان» و یا «ابلیس» یافته است. برطبق گفته قرآن، شیطان فرشته ای است که بمناسبت تکبروخود. خواهی و عدم فرمانبرداری از دستور الهی درباره سجده کردن به آدم پس از اینکه خداوند او را خلق کرد، از مقام خود خلع شده است (آیه ۳۴ و ۳۶ سوره بقره، آیات

<sup>1-</sup> Abraham I. Katsh, Judaism and the Koran ( New York: A.S. Barnes and Company, Inc., 1902), p. XXII.

<sup>2+</sup> Ibid.

۳ درباره منشأ كلمه «شبطان» و اینكه آیا این كلمه عربی و یا غیر عربی است، بحث زیاد بعمل آمده و نشیجه ای تنا كنون حاصل نشده است. اما مسلم است كه كلمة مذكور در عربستان قبل از ظهور اسلام مشداول بوده، ولى در آن زمان مفهوم مار و یا موجودی مانند جن داشته است. حتی اگر كلمه «شبطان» عربی باشد، وجه مفرد آن محتملاً از طریق كلمه Shaytan كه یک لفت حبشی است و همچنین كلمه Satan كمه یک لفت حبشی

۱۱ ببعد سوره اعراف و غیره). پس از اینکه شیطان از اطاعت فرمان الهی در باره سجده کردن به آدم ابوالبشر مخلوق جنید خدا سر پیچی کرد، خداوند به او اجازه داد، افراد بشر را وسوسه کند واعمال و کردار زشت را در نظر آنها نیکو جلوه دهد (آبات ۶۱ تا ۶۶ سوره اسری، آبه ۱۶۸ سوره بقره، آبات ۲۸ تا ۵۰ سوره انفال و آبه ۶۳ سوره نحل). شیطان در قلوب افراد مردم رخته میکند و آنها را به ارتکاب اعمال ناشایست وامیدارد (آبات ۷ تا ۲۰ سوره اعراف، آبات ۱۱۵ ببعد سوره طه و آبات ۶ تا ۶ سوره ناش که برای پیامبران نازل تا ۶ سوره ناس). شیطان حتی قادر است در فرامین انهی که برای پیامبران نازل می شود اخلال کند و آنها را خدشه دار سازد (آبه ۵۲ سوره حج)

افراد انسان نباید از وسوسه های شیطان پیروی کنند، زیرا هدف او گمراه کردن افرادانسان است (آیه ۲۹سوره فرقان)، وسرانجام شیطان مردم رابه ضلالت و تیره روزی می اندازد (آیه ۲۲ سوره ابراهیم).

برطبق حدیثی که بخاری شرح داده است: «روزی شیطان نزد محمد آمد و گفت: (آیا امکان دارد که من از گناهی که درباره علم اطاعت فرمان الهی در سجده کردن به آدم مرتکب شده ام توبه کنم؟) محمد جوابداد: (آری، بروبه آرامگاه آدم سجده کن و خاک گورش را ببوس ، شاید خداوند ترا عفو کند.) شیطان باخوشحالی برای پیداکردن گورآدم، محمدراترک کرد. در راه عمر بن الخطاب، خلیفه دوم اسلام را ملاقات کرد. عمر از وی سئوال کرد: (کجا میروی وچه برنامه ای در پیش داری ؟) شیطان ماجرای ملاقات خود را با محمد برای عمر توضیح داد. عمر گفت: (خدا هیچگاه ترا عفو نخواهد کرد، زیرا در زمان حیات آدم، از قرمان خدا در سجده کردن به آدم سر پیچی کردی واکنون که جیات آدم، از قرمان خدا در سجده کردن به آدم سر پیچی کردی واکنون که بر توموجود بیچاره باد!)» ا

۱۔ نقل ان

Tor Andrae, Muhammed: The Man and his Faith (London: 1936), p. 182; Encyclopedia Judaica, vol. 1, p. 783.

پس از جنگ بدن محمد ادعا کرد که در جنگ مذکور فرشتگان به کمک سر بازان اسلام آمدند و بهمین دلیل بود که با وجود برتری قابل ملاحظه نیروهای دشمن، مسلمانان پیروز شدند. آیات ۱۲۳ و ۱۲۴ سوره آل عمران حاکی است که خداوند در جنگ بدر سه هزار فرشته بیاری مسلمانان فرستاد. آیه ۱۲۵ همان سوره اشعار میدارد که اگر مسلمانان در جهاد صبر و مقاومت پیشه کنند، خداوند برای یاری مسلمانان و پیروزی آنها پنجهزار فرشته با پرچمی که نشان مخصوص سپاه اسلام را دارد بیاری آنها خواهد فرستاد. و در آیه ۹ سوره انفال خداوند به مسلمانان قول میدهد که سپاه منظمی از یکهزار فرشته به مدد آنها بفرستد. متن آیات مذکور و ترجمه فارسی آنها به شرح زیر است:

آيات ١٢٣ تا ١٢٦ سوره آل عمران:

١٣٠- وَلَقَالُ نَصَرُكُمُ اللَّهُ سِبَلَا وَالنَّتُمُ الذِلَةُ فَالْقُوا اللهُ لَعَلَّكُو لَللَّا وَنَ اللهُ وَالْمَا اللهُ الْعَلَّكُو لَللَّا وَاللهُ الْعَلَى اللهُ وَلَا اللهُ الْعَلَى اللهُ وَمِنْ الْمَالِيكُ وَمُنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ الله

«و خداوند در حقیقت شما را در جنگ بدرباری کرد، در موقعی که شما نیروی ضعیف و کوچکی بودید، پس راه تقوی پیش گیرید و شکر خدای بجا آرید. بخاطر بیاور که تو به مومنین گفتی: (آیاخداوند سه هزار فرشته برای یاری شما نفرستاد؟) بلی اگر شما در جنگ صبرپیشه کنید و پرهیزکار باشید موقعی که نشان کافران با شتاب بر شما بتازند، خدای توپنجهزار فرشته را با پرچمی که نشان مخصوص سیاه اسلام دارد برای پیروزی به یاری شما خواهد فرستاد.»

آیه ۹ سوره انفال:

اِذْ تَشَتَغِیْتُوْنَ رَبَّکُوْ فَاسْتَهَابَ لَکُوْ اِنْ مُرمِدُکُوْ بِالْفِیْمِنَ الْتَکَیْفِکُو مُرْدِ فِیْن «بیاد آور هنگامی راکه از پروردگارت استفائه یاری کردی و بخدا پاسخ داد: (سپاه منظمی از یکهزار فرشته به یاری تو خواهم فرستاد.)»

در حالیکه خداوند این چنین با صراحت و حتی با ذکر تعداد شماره در قرآن قول میدهد که سپاههای منظم فرشتگان را به یاری محمد بفرستد تا در جنگ او را یاری دهندتابردشمنانش پیروزشود،معلوم نیست چرادرجنگ احدخداوند به

قول خود وف نکرد و ناظر شکست مصیبت بار محمد و خواری و ذلت مسلمانان شد.

بطوریکه میدانیم در جنگ احد، حمزه عموی محمد بدست سرباز سیاهی بنام «وحشی» مقتول گردید و «هند » همسر ابوسفیان جگر حمزه را از سینه خارج کرد و قسمتی از آنرا بلعید و بهمین علت به «هند جگر خوار» معروف شد. همچنین گوشها و بینی حمزه و گوش و بینی گروهی از مسلمانان را که بدنشان در میدان جنگ افتاده بود برید و از آنها گردن بندی ساخت و در سینه خود آو یخت. در جنگ مذکور اگر بخاطر فداکاری چند نفر از طرفداران محمد (عمر بن الخطاب، علی بن ابیطالب، انس و ابودجانه) نبود، محمد به یقین مقتول شده بود. «ابودجانه» خودراسپرمحمد کردوازشدت تیرهائی که به بدنش اصابت کردب زمین افتاد و جان سپرد. انس نیز آنقدر تیر به بدنش وارد شد که پیکرش را سوراخ رمین افتاد و جان سپرد، انس نیز آنقدر تیر به بدنش وارد شد که پیکرش را سوراخ سوراخ کرد، بطوریکه تنها خواهرش توانست جسد اورا بشناسد. علی در جنگ احد هشت ادرخیم و عمر ۱۷ ترخیم برداشت. محمد خودنیز باسنگی که «عبداله بن هست ادرخیم و عمر ۱۷ ترخیم برداشت. محمد خودنیز باسنگی که «عبداله بن قسمته» باسنگ پران بطرفش پرتاب کرد، دندانش را از دست دادوسرایاخون آلود شدود گودالی افتاد.

آنوقت معلوم نیست، چرا در برابر کلیه مصائب مذکون الله محمد که بکرات در قرآن قول داده است که او و لشگریانش را در جنگ، با اعزام افواج منظم فرشتگان یاری و نصرت دهد، در تمام مراحل مصیبت بار مذکور سکوت کرد تا لشگریان اسلام قلع و قمع و در خون بستغرق شدند و پیغمبرش نیز خون آلود در گودالی سقوط کرد. آنگاه الله بعد از کلیه مصائب مذکون بلون اینکه دلیل و یا جهتی برای عهد شکنی اش در برابر محمد و پیروان او در جنگ احد ارائه دهد، به نزول آیه ۱۴۶ صوره آل عمران به شرح زیریرداخت:

وَكَأَيْنَ قِنْ ثَيْنِ فَتَلَ مَعَهُ رَبِيُونَ كَيْثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمُ فَى سَبِينِ اللهِ وَمَا صَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُ الطهويْنَ ٥

«پیخمبرانی وجود داشته اند که با قُشُونی نوی تر از قشون خود جنگیدند و شکست خوردند و بدون اینکه از شکست دچاریاس شوند استقامت کردند و به پیروزی

رسیدند و خداوند کسانی را که استقامت کنند، دوست دارد.»

## روز قيامت

«روزقیامت»بعدازنام «خدا» ازهرتئوری دیگری بیشتردرقرآن موردبحث و تذکارقرارگرفته است. قرآن در ۲۵۰ مورد به روزقیامت اشاره کرده، پیوسته مردم رااز وحشت روزمذکوروآتش دوزخ مورد تهدید قرارمیدهد و بکرات به صراحت به پیغمبر دستور میدهد، مردم رااز روزقیامت بترساند. ۱

قرآن حاکی است که روز قیامت بطور ناگهانی فرا میرسد. ۲ آیه ۵۳ سوره یس از (یاسین)میگو بنعنادی روز قیامت یک صدای صبحه خواهدبود که پس از انعکاس صدای مذکور روز قیامت آغاز میشود. آیه ۴۳ سوره عبس، منادی روز قیامت را صدای غرش رعد معرفی میکند. آیه ۱۳ سوره حاقه، آیه ۸ سوره مدثر و آیه قیامت را صدای غرش رعد معرفی میکند. آیه ۱۳ سوره حاقه، آیه ۸ سوره مدثر و آیه ۱۸ سوره نباء حاکی است که روز قیامت با دمیدن صور اسرافیل ایجاد میشود. آیه ۶۸ سوره زمر اشعار میدارد که در هنگام روز قیامت ابتدا صوراسرافیل دمیده میشود و با بلند شدن صدای آن کلیه آنهائی که در زمین و آسمانها بسر میبرند، مدهوش مرگ میشوند وسپس صبحه دیگری در صور اسرافیل دمیده میشود که با انعکاس صدای آن ناگهان همه مردم زنده و وارد زمین محشر میشوند.

قرآن در ذکر خصوصیات روز قیامت به شرح مطالبی می پردازد که نه تنها باهیچیک از اصول علم هیئت، بلکه با هیچ منطقی انطباق عقلائی ندارد. از جمله قرآن در شرح روز قیامت میگوید، در هنگام وقوع قیامت کوههای سخت

١-آيه ٧ سوره شوري؛ آيه ٣ سوره دخان؛ آيه ٢ سوره يونس؛ آيه ٢٤ سوره ابراهيم.

۲- آینه ۳۱ سوره انتمام؛ آینه ۱۸۷ سوره اعراف؛ آیه ۵۵ سوره حج؛ آیه ۶۶ سوره زخرف؛ آیه ۱۸ سوره محمد

متلاشی او مانند ذرات گرد هوا پراکنده او پستی و بلندیهای زمین هموار و یکی میشوند. ماه تابان تاریک فاصله بین ماه و خورشید برداشته شده و ماه و خورشید یکی فیشوند ه

همچنین در روز قیامت آسمان شکافته میشود، متارگان فرو میریزند، آب دریاهاروان وهمه دریاهایکی میشوند موکلیه مردم ازقبرهابرمیخیزند و به حساب جن و انس در برابر دادگاه الهی رسیدگی خواهد شد. اسپس خداوند در حالیکه در میان انبوه فرشتگان قرار دارد به محشر میآید. دراین روز فرشتگان همه به ترتیب درجه در صفوف منظم قرار گرفته و به ستایش خدای باریتعالی اشتغال دارند. ۱۱

تراژدی روز محشر به کیفیتی که در قرآن ذکر شده، در بسیاری موارد شباهت زیادی با متون تورات و انجیل دارد، ولی البته تا حدودی روح فرهنگ عرب در آن دمیده شده است. برای مشال، آیه ۴ سوره تکو پر بیان میدارد که در روز قیامت مردم شترهای ده ماهه آبستن خود را (که نزد اعراب ارزش بسیار داشته است) رها میکنند.

د آیه ۵ سوره واقعه.

۲ـ آيه ۶ سوره واقعه.

٣- آبه ١ سوره انشقاق.

۶۔ آیه ۸ سورہ قیامت.

۵ ـ آیه ۹ سوره قیامت.

عد آیه ۱ سوره انشقاق؛ آیه ۱ سوره انفطار.

۷۔ آیه ۲ سورہ انفطار

٨. آيه ٣ سوره انفطار

٩ ـ آيه ۴ سوره انفطان

۱۰ ـ آیه ۳۱ سوره رحمن.

١١- آيه ٣٨ سوره نباء؛ آيه ٢٢ سوره فجر؛ آيه ٢٥ سوره زمر.

اگرچه مطابق احکام قرآن انسان در روز قیامت مجدداً زنده می شود، ولی در واقع نسمی توان روح را در اسلام فناناپذیر تلقی کرد، زیرا بر طبق متون قرآن وجود انسان بسته به ارادهٔ الهی است. هنگامی که خدا بخواهد جان انسان را می گیرد و هر زمانی که اراده کند مجدداً به او حیات می بخشد. هنگامی که مشرکین مکه با تسمخر به محمد می گفتند نسلهای پیشین که قبلاً درگذشته اند اکنون تبدیل به خاک شده و هیچ عاملی قادر نیست به آنها حیات مجدد بدهد، محمد می گفت، خداوند قادر است به افراد مذکور جان دو باره عطا کند، ولی آنها گذشت زمان را بیاد نخواهند آورد. ا

در روز قیامت پس از پایان قضاوت خدا، افراد مردم برطبق کیفیت اعمالی که در دنیا انجام داد و اند، به دو دسته تقسیم میشوند: خوبکاران که نامه اعمالشان بدست راستشان داده خواهد شد و به بهشت روانه میشوند و بدکاران که کارنامه اعمالشان بدست چیشان داده میشود و وارد جهنم میگردند. آساکنان جهنم از بهشتیان درخواست میکنند از آبهای گوارای بهشت به آنها بدهند، اما بهشتیان به آنها پاسخ میدهند که خداوند آبهای گوارای بهشت را برای جهنمیان ممنوع کرده است. آ

نکته جالب درشرح روزقیامت،زمان وقوع آنست. در باره وقوع زمان روزقیامت قرآن به شرح زیرمبادرت به پاسخهای متضادکرده است:

قرآن در چهارمورد به صراحت به محمد میگوید از تو سئوال میکنند، روز قیامت چه زمانسی بوقوع می پیوندد؟ به آنها پاسخ بده، علم آن نزد خدای من است و بغیر از او هیچکسی تاریخ وقوع روز قیامت را نمیداند. <sup>؟</sup>

<sup>1-</sup> Richard Bell, Introduction to the Quran (Edinburgh: University Press, 1970), p. 159

ج. آیات ۷ تا ۱۲ سوره انشقاق؛ آیات ۱۹ تا ۳۳ سوره حاقه.

٣. آنه ۵۰ سوره اعراف.

٤. آيه ١٨٧ سوره اعراف؛ آيه ٣٣ سوره احزاب؛ آيه ٢٧ سوره سجده؛ آيه ٨٥ سوره زخرف،

درشش مورد قرآن میگوید، روزقیامت بسیار نزدیک شده است. ۱ دریک مورد قرآن حاکی است، روزقیامت ممکن است بسیار نزدیک باشد.۲ در دو مورد خدا به محمد دستور میدهد، درباره روزقیامت بگوید: «نمیدانم روزقیامت دور است یا نزدیک!» ۳

در حالیکه روز قیامت در قرآن و در ذهنیت محمد، مهیب ترین حربه برای نرم کردن نیروی مخالفان اسلام و ترغیب آنها درپیروی از مقررات اسلامی اندیشیده شده است، ممهذا تضاد ها و تمارضات بارز و بدون مفهوم در آیه هائی که در این باره بحث میکنند، اثر این حربه را خنثی و منتفی میسازند. هنگامی که حتی یک مسلمسان متعبددر مفاهیم متون آیات مذکور تعمق میکند و متوجه میشود علاوه پر تشوریهای غیر منطقی شکافته شدن آسمان، گرد شدن کوهها، روان شدن آب دریاها و غیره، خداوند در باره زمان وقوع روز قیامت، دارای تشتت عقیده بوده و مطالب منضادی در این باره اظهار داشته است، به یقین هر نوع ایمانی به مطالب میشود.

و اما در باره آن قسمت از آیه ۹ سوره واقعه که میگوید در روز قیامت فاصله بین ماه و خورشید برداشته میشود و ماه و خورشید یکی میشوند، ذکر چند نکته لازم بنظر میرسد:

ماه نزدیک ترین سیاره به زمین است که حد متوسط فاصله آن از زمین هماه نزدیک ترین سیاره به زمین است که حد متوسط فاصله آن از زمین در وز ۳۸۴٫۴۰۰ کیلو متر (۳۸۴٫۴۰۰ کیلو متر (۱۹۰۰ کیلو متر فاصله داردوهرسال یکبار بد دور خورشید میگردند. قطر ماه ۴۸۰٫۳۰ کیلو متر (۱۹۰۰ میل) و یا کمی بیش از یک چهارم قطر زمین است. ماه نیز مانند سایر سیاره ها نور خود را از خورشید

١- آيه ١ صوره انبياء؛ آيه ٥٥ صوره نجم؛ آيه ١ صوره قمر؛ آيه ٣١ صوره رحمن؛ آيه ١ صوره نحل؛ آيه ٤٠ صوره نباء.

۲ ـ آیه ۱۷ سوره شوری.

٣ ـ آيه ٢٠٩ سوره انبياء؛ آيه ٢٥ سوره مزمل.

مسگسرد، بطوریکه ما تنها آن قسمت از ماه را که از خورشید نور میگیرد میتوانیم به بینیم. ۱

خورشید، مرکز منظومه شمسی و یک ستاره نورانی است که از گاز بسیار گرم تشکیل شده . قطر آن ۲۰۰۰ ۱۳۹۳ ۱۸ کیلومتر(۲۰۰۰ ۱۰۶ میل) و یا ۱۰۹ مرتبه بیش از قطر زمین است. توده خورشید ۲۳۳۰ مرتبه بیش از تودهٔ زمین و خلظت نسبی آن ۱۰۴ مرتبه بیش از غلظت آب است. حد متوسط فاصله خورشید از زمین درحدود ۲۰۱۰ مرتبه بیش از غلظت آب است. حد متوسط فاصله خورشید از زمین درحدود ۲۰۱۰ مرتبه بیش از غلظت آب است. حد متوسط فاصله خورشید از نرمین درحدود ۲۰۱۰ کیلومتر(۲۰۰۰ ۱۰۰ ۱۳۰ میل) میباشد. دانشمندان علوم نمین درحدود ۲۰۱۰ کیلومتر(۲۰۰۰ ۱۳۰ میلومت) میباشد. دانشمندان علوم نبومی معتقدند که خورشید یک ستاره عادی و با ثبات است که در ظرف ۲ تا ۶ بیلیون سال آینده نیز دچار بیلیون سال آینده نیز دچار تحولی نخواهد شد.

زمین کلیه نیروهای خود را از خورشید میگیرد، بطوریکه اگر خورشید نبود، زندگی در روی کره زمین نمیتوانست وجود داشته باشد. دانشمندان علوم نجومی ثابت کرده اند که اگر خورشید اندکی گرم تر و یا کمی کمتر به زمین بتابد، زندگی روی زمین نابود خواهد شد.

با توجه به نکات مذکور و در نظر گرفتن این واقعیت که بین کره ماه و ستاره خورشید در حدود ۱۵۰٬۰۰۰ کیلو متر فاصله دارد، به یقین میتوان گفت که عند به بدرداشته شدن فاصله بین خورشیدوماه و یکی شدن ایندو با آنهمه تفاوتها و تضادهای طبیعی که درعناصرمتشکله آنها وجود دارد، در واقع یک غلوغیرعلمی و تفریحی است که امر و زهیچ ذهنیتی و لوساده ترین مغزها پذیرای آن نمیتواند باشد. بنابر تحقیقات مسلم علمی دانشمندان علوم نجومی ،مدت ۴ بیلیون سال است که خورشید به وظائف عادی خود مشغول است و هیچ نوع مدرکی در نظم دردست نیست نشان دهد که تا کنون هیچ اتفاق غیر عادی و غیر منطقی در نظم

۱. نخیلات مفسران اسلامی تا آنجا پرواز مبالغه آمیز داشته است که طبری در تفسیر معروفش نوشته است، در یک شب ۱۴، محسد با اشاره انگشت ماه را به دو نیم کرد که نیمی از آن به غرب و نیمی به شرق رفت. ترجمه تفسیر طبری، به تصحیح حبیب یغمائی، ۷ جلد، جلد هفتم، (تهران : دانشگاه تهران)، صفحه ۱۷۸۲

منظومه شمسی بوقوع پیوسته و یا در آینده احتمال چنین رو یدادی برود، پس چگونه میتوان حتی تخیل کرد که در روز قیامت ستاره خورشید و ماه یکی میشوند!

نکته جالب توجه دیگر در بحث روز قیامت در قرآن، موضوع آیه ۲ سوره انفطار است که میگو ید در روز قیامت «ستارگان فرو میریزند.» نگاه کوتاهی به کیفیت وجودی ستارگان در منظومه شمسی، غیر معقولاته بودن این بحث را آشکار میسازد.

ستارگان ازدوگازهیدروژن(۲۵درصد) وهلیوم(۲۵درصد) بوجودآمده اند. ستارگان در شب و روز میدرخشند، ولی ما درخشش آنها را تنها در موقعی که هوا تاریک و آسمان صاف است می بینیم. در روز نور خورشید آسمان را روشن میگرند و مانع دیدن نور ستارگان دیگر میشود. سیاره ها از خورشید و ستاره های دیگر نور میگیرند. علت درخشش ستارگان، فعل و انفعالات حرارتهای اتمی است دیگر نور میگیرند. علت درخشش ستارگان، فعل و انفعالات حرارتهای اتمی است که در درون آنها وجود دارد. در منظومه شمسی در حدود ۲۰۰۰ بیلیون بیلیون که در درون آنها وجود دارد. در منظومه شمسی در حدود ۲۰۰۰ بیلیون بیلیون مذکورتنهاتعداد ۲۰۰۰ مستاره رامیشوان باچشم غیرمسلح دید.حتی بادور بین مذکورتنهاتعداد در میشر از در ۱۰۰۰ ستاره را رؤیت کرد. ستاره ها از لحاظ های قوی نصیتوان بیش از ۱۰۰۰ ستاره را رؤیت کرد. متاره ها از لحاظ های قوی نصیتوان بیش از ۱۰۰۰ ستاره را رؤیت کرد. متاره ها از لحاظ های قوی نصیتوان بیش از ۲۰۰۰ ستاره را رؤیت کرد. متاره ها از لحاظ

حجم، نور و حرارت با یکدیگر تفاوت دارند. خورشید از لحاظ مذکور، یک ستاره

مستوسط بشمار مي آيد. علت اينكه خورشيد درخشان ترين ستاره بنظر ميرسد آنست

که نزدیک ترین ستاره به زمین است. قطر بزرگترین ستاره ها یک بیلیون میل

(۱٫۶ بیلیون کیلومتر) و در حدود ۱۰۰۰ مرتبه بیشتر از خورشید و حجم آنها بیش از

فاصله بین زمین و خورشید است.

۳۵۰۰۰ درجه سانتی گراد (۴۵۰۰ تا ۶۳۰۰۰ درجه فارنهایت) میباشد.

این بود شرح مجملی درباره کیفیت وجودی ستارگان. آنوقت منطق قرآن اینهمه محاسبات شگفت انگیز نجومی را درباره ستارگان نادیده گرفته و بسادگی پیش بینی کرده است که در روز قیامت ۲۰۰ بیلیون بیلیون ستاره که تنها یکی از آنها حجمش از فاصله بین کره زمین و خورشید بیشتر است، به زمین فرو میریزند. همچنین در آیه ۵ سوره الملک، قرآن میگوید:

وَلَقَانُ زَيِّنَا السَّمَاءُ الدُّنْيَا بِمَصَابِيْهُ وَجَعَلَنْهَا وُجُوْمًا لِلصَّيْطِيْنِ وَاعْتَدُنَا لَهُ ف عَنَابَ التَحِيْرِ ٥

«و ما آسمان دنیارا به چراغهای رخشان زیب و زیور دادیم و آنها رابمنزله تیر. هائی قرار دادیم تا شیاطین را برانند و آماده کردیم برای آنها عذاب آتش را.»

اگر مطالب هزل آمیز مذکور را در واقع کلام مستقیم خداوند تبارک و تعالی که مصون از هر نوع خطا و اشتباهی است بشمار آوریم، باید فرض کنیم که خداوند لا اقل در باره کیفیت نجومی ستارگان با بندگان عر بش سر شوخی داشته است. اما اگر موضوع مذکور را مولود کیفیت ذهنی اعراب بدوی و بدون فرهنگ ۱۴۰۰ سال پیش صحرای عر بستان فرض کنیم، دراینصورت بزودی از ورطه شگفتی آزاد خواهیم شد.

از طرف دیگر، با توجه به اینکه قرآن در بیشتر مواردی که راجع به زمان وقوع روز قیامت سخن میگوید، بصراحت اشعارمیدارد که روز قیامت بسیار نزدیک شده است، بطور طبیعی این پرسش را بوجود میآورد که آیا این زمان نزدیک را در چه مقیاسی باید جستجو کرد. آیا مقیاس نزدیکی زمان وقوع روز قیامت برای خداوند عمر خود محمد بوده است و یا یکی از اخلاف او؟ آیا این نزدیکی زمان در مقیاس خداوند باریتعالی یکسال، ده سال، یکصدسال و یا چند قرن است؟

اکنون مدت ۱۴۰۰ سال از نزول آیات مذکور قرآن که روز قیامت را پیش بینی کرده اند، میگذردوهنوزاز وقوع روزقیامت خبری نشده است. آیا خداوند تبارک و تعالی انتظار ظهور نیچه، اسپینوزا، گوته، هگل، فوئر باخ و برتراندراسل را داشت تا با عقاید و افکار ضد مذهبی خود، ایمان بشریت را از مبانی الهی

منحرف کنند و یا اینکه خداوند قادر نبود ظهور کارل مارکس پیامبر ماتریالیست را که اکنون ۱/۳ جمعیت بشر را زیر چتر ایدئولوژی خدا ناشناسی جای داده است ، پیش بینی کند و روز حساب را زود تر بمرحله اجرا در آورد.

## تقدير و سرنوشت

به یقین میتوان گفت، هیچ دینی در دنیا از لحاظ اصالت «تقدیر و سر نوشت» یارای برابری با دین اسلام را ندارد. زیربنای معتقدات اسلامی را اصل «قضا و قدر» تشکیل میدهد. اصل «سرنوشت» در اسلام حاکی است که هیچ چیزی در این دنیا بدون اراده خداوند بوجود نیامه و وجود خارجی نیز نمیتواند داشته باشد. خداوند از پیش سر نوشت بندگانش را تعیین کرده و آنرا در لوح تقدیرشان نوشته است. در اسلام یک فرد مسلمان نه تنها به اصل «اراده آزاد» معتقد نیست، بلکه آنرا کفر محض میداند. بر طبق اصول اسلام اگر انسان در دنیا نیکی کند، بعلت آنرا کفر محض میداند. بر طبق اصول اسلام اگر انسان در دنیا نیکی کند، بعلت آنستکه خداوند از پیش این تقدیر را برایش مقرر داشته واگر نیز مرتکب زشتکاری شود، به آن سبب است که خداوند، برای وی چنین سرنوشتی مقرر نموده است.

بطوریکه گفته شد، در هیچیک از مسالک و مذاهب دنیا، عقیده به تقدیر و سرنوشت و یا «فاتالیسم» مانند دین اسلام حالت اطلاق ندارد. یونانیها و از جمله «هومر» برای «سرنوشت» دو بعد قاتل بودند. بعضی اوقات قدرت «سرنوشت» را حتی مافوق «زئوس» (خدای خدایان) و گاهی اوقات آنرا پائین تر از قدرت «زئوس» میدانستند. اما یونانیها، هیچگاه انسان را بعلت فلسفه سرنوشت، از گناه میسری نمیکردند. اولی در اسلام خداوند در بالای «سرنوشت» قرار دارد و در واقع

McClintock and Strong's Encyclopedia, vol. III, p. 494.

۱- به مقاله «هومر» در باره سرنوشت در ماخذ زیر مراجعه فرماثید:

اراده او اصل سرنوشت را بوجود می آورد. محمد سرنوشت فرد بشر و مشیت خداوند را در طراز یکدیگر قرار داده و نه تنها انسان را از دخالت حتی جزئی در سرنوشت خود محروم کرده، بلکه اراده خداوند را مخالف خواست فرد انسان قرار داده است. توجیه سرنوشت انسان و مشیت الهی به شرح مذکور، بطور طبیعی به اراده خداوند جنبه انتی نومی ینیسم میدهد و مشیت الهی را از مناسبات اخلاقی تهی میسازد، «فاتالیسم» را مسئول اعمال و رفتار انسان قلمداد میکند و خداوند را خسالق شرارت ها و کجرفتاریهای افراد انسان بشمار می آورد. آیات مشروحه زیر

آیه ۱۴۵ سوره آل عمران:

وَمَا كُتُنَ لِنَفْسِ أَنْ تَنُوْتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ كِتَابًا مُؤْجَلًا ...

«هیچکس جزبه فرمان خدانخواهدمردواین موضوع نوشته شده است....» آبه ۱۷ سوره انفال:

فَلَوْ تَعْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ اللَّهُ كَتُلَهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللَّهُ رَفَى "

مبين اصل مطلق «فاتاليسم» و يا اصالت «سرنوشت» در اسلام هستند.

«نه شمابلکه خداکافران راکشت و چون توتیرافکندی نه توبلکه خدااین

کار را کرد....»

آیه ۵۱ سوره تو به:

قُلُ لَنْ يُصِيبُنَا إلاماكتب الله كنا" ...

«بگوهرگزجزآنچه خداخواسته است به مانخواهدرسید...»

آیه ۴ سوره ابراهیم:

... فَيُضِلُ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهُ مِنْ يَشَاءُ ...

«.... خداوندهمرکه رابخواهدگمراه وهرکرااراده کند هدایت خواهد

کرد.....» این آیه بکرات در سراسر قرآن تکرار شده است .

آیه ۹۶ سوره صافات:

وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمُلُونَ ٥

«و خداوند شما و آنچه را که شما میسازید، خود آفریده است.» و مهمتر از همه آبه ۳۰ سوره دهر است که میگوید:

#### وَمَا تَثَلُونَ إِلَّا لَنْ يَعَادُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا أَ

«شما نمي خواهيد چيزي جز آنچه خدا بخواهد.»

«البركوی» آیه مذكور را به این شرح تفسیر كرده است: «باید به یقین گفت كه خوب و بد را خداوند از پیش مقدر كرده است. هر عملی كه از انسان سر میزند، اعم از اینكه خوب باشد یا بد، از پیش در لوح قضا و قدر ثبت شده است. اگر انسان موتكب عمل خوب شود، خداوند قبلاً آنرا مقدر كرده و اگر انسانی مرتكب عمل ناشایست شود نیز بعلت آنست كه خداوند قبلاً حكم آنرا مقرر كرده، ولى البته باید دانست كه خداوند از ا نجام عمل زشت راضی نیست. بنا بر این آنچه كه ما در باره اینكه چرا خداوند برای انسان ارتكاب عمل زشت مقدر میكند، میتوانیم بگوئیم آنست كه ارتكاب عمل زشت بوسیله انسان، دارای هدفهای خاصی است كه تنها عقل خداوند قادر به درك آنست و ما نمیتوانیم قلسفه آنرا بقیمیم.» ا

در اسلام احادیث بسیاری وجود دارد که نشان میدهد، فرد مسلمان معتقد است، بدون اراده و میل خداوند انجام هیچ عملی امکان ندار د. مشکات \_ المصابح در قسمت مربوط به «قدر» میگوید:

«خداوند آدم را خلق کرد و سپس پشت او را با دست راستش لمس کرد و در نشیجه یک خانواده از آدم بوجود آمد. پس از آن خداوند به آدم گفت، من این خانواده را برای بهشت خلق کردم و اعمال و رفتار افراد خانواده مذکور مانند آنهائی خواهد بود که بهشت برایشان مقدر شده است. آنگاه خداوند مجدداً پشت آدم را لمس کرد و خانواده دیگری از او بوجود آمد و خداوند به آدم گفت، من این خانواده را برای جهنم خلق کردم و اعمال و افعال این خانواده مانند آنهائی که جهنم برایشان مقرر شده خواهد بود.»

<sup>1-</sup> Samuel M. Zwemer, The Moslem Doctrine of God (New York: 1905), p. 95.

مردی از پیخمبر در باره توجیه ماهیت اعمال و رفتار انسان پرسش کرد. پیغمبر پاسخ داد: «هنگامی که خداوند بنده اش را برای بهشت خلق میکند، تمام اعمال و رفتارش تا هنگام مرگ و موقعی که وارد بهشت میشود، درخور اعمال افرادی که بهشت برایشان مقدر شده خواهد بود، و هنگامی که خداوند کسی را برای آنش خلق میکند، تاموقعی که انسان مذکور بمیرد و وارد جهنم شود، کلیه اعمال و افعالش مانند افرادی خواهد بود که جهنم برایشان مقرر شده است.» ا

مشکات المصابح درجای دیگرمینویسد:

«زمانی آدم و موسی در پیشگاه خداوند با یکدیگر به شرح زیر بحث میکردند. موسی به آدم گفت، (تو انسانی هستی که خداوند ترا با دستش خلق کرد و از روحش در تو دمید و فرشتگان به پرستش توپرداختند و خدا ترا در بهشت جای داد و سپس توبا گناهی که مرتکب شدی، سبب سقوط خود و افراد بشر به کره زمین شدی.) آدم پاسخ داد، (و تو موسی، آدمی هستی که خدا ترا به رسالت مبعوث و کتابی برایت نازل کرد و الواحی را که همه چیز روی آنها ثبت شده است برای تو فرستاد. اکنون به من بگو، چند سال قبل از خلقت من، خداوند تورات را نوشت؟) موسی، پاسخ داد (چهل سال.) آدم گفت (و آیا در آن نوشته شده بود که من بر خلاف دستور خدا عمل خواهم کرد؟) موسی پاسخ داد، (آری.) آدم گفت، (پس خرا تو مرا برای انجام عملی که خداوند چهل سال قبل از خلقت من مقرر کرده است، سرزنش میکنی؟)» آ

حدیث دیگری حاکی است که روزی محمد، بایکدست یک مشت و با دست دیگر مشت دیگری خاک برداشت و آنها را به اطراف پراکنده کرد و گفت: «خداوند نیز اینچنین بندگانش را از دستهایش رها میکند و گروهی از آنها را به بهشت و گروهی دیگر را به جهنم خواهد فرستاد.»

٦ مشكات المصابح، چاپ دهلي، صفحه ٢١

ج ـ ماخذ بالا.

س ماخذ بالأ.

حدیث دیگری میگوید: «این افراد برای بهشت و آن افراد برای آتش جهنم خلق شده و رفتن دسته اول به بهشت و گروه دوم به جهنم برای ما تفاوتی ندارد.» ا

حدیثی از قول عایشه روایت شده که «روزی پیغمبر برای شرکت در مراسم تدفین طفلی دعوت شده بود. عایشه نقل میکند، من به پیغمبر گفتم، (یارسول اله، به یقین طفلی دعوت شده بود. عایشه نقل میکند، من به پیغمبر گفتم، (یارسول اله به یقین این طفل یکی از پرندگان بهشتی خواهد بود، زیرافرد معصومی بوده که با این سن و سال امکان ارتکاب گناه بداشته است.) پیغمبر جوابداد، (نه عایشه، این سن و سال امکان ارتکاب گناه بداشته است.) پیغمبر جوابداد، (نه عایشه این علور نیست، زیرا خداوند بهشت و جهنم را هنگامی که افراد انسان در صلب پدرانشان بوده و هنوز متولدنشده اند، برای آنها مقدر میکند و بدین ترتیب یک فردانسان در صلب پدرش، بهشتی و یاجهنمی میشود.)» ۲

برای اثبات مطلق بودن عقیده «سرنوشت و تقدیر» در اسلام شاید هیچ مطلبی گو با تر از آیات ۲۳ و ۲۴ سوره کهف نیست. آیات مذکور حاکی است: گو با تر از آیات ۲۳ و ۲۴ سوره کهف نیست. آیات مذکور حاکی است: ۲۳-وَلَا تَغُوْلُنَ لِشَائِ ﴿ إِنْ قَاعِلُ ذَلِكَ عُدُّانٌ ٢٣-لِلْاً أَنْ يَشَاءُ اللّهُ ﴿ ...

«هرگز مگومن این کاررا فردا خواهم کرد مگر آنکه بگوئی اگر خدا بخواهد....»

عبارت «انشاءاله» (اگرخدا بخواهد) که بزرگترین مظهر سرنوشت پرستی در اسلام است، آنچنان با فرهنگ اسلامی آمیخته شده که کمترمسلمانی ممکن است، در صحبت های روزمره اش عبارت «انشاءاله» را ذکر نکند. ذکر عبارت «انشاءاله» در صحبت های روزمره حتی بین افراد تحصیل کرده مسلمان نیز رواج دارد و اگر شخصی از انجام موضوعی سخن بگوید و عبارت «انشاءاله» را ذکر نکند، طرف مخاطب به وی گوشزد میکند که بگوید (انشاءاله» (اگر خدا مخاهد).

یکی دیگر از دلائل مطلق بودن اصل «سرنوشت» در اسلام تفسیر آیه ۱۱ سوره

د قياس الانبياء، چاپ ايران، صفحه ٢٦

<sup>2-</sup> Zwemer, The Moslem Doctrine of God, p. 97.

سجده وحدیشی است که دراین باره دردقایق الاخبار وشموس الانوارد کرشده است. شرح موضوع که در تلمود ا نیز آمده بدینقرار است که روزی سلیمان پیغمبر در حالیکه دو نفر از کاتبانش در معیتش بودند، قرشته قبض روح را مشاهده کرد که با ناراحتی به اطراف خود می نگرد، سلیمان فهمید که فرشته قبض روح برای گرفتن جان دو نفر کاتب او در آن محل آمده است. لذا سلیمان با قدرت سحر آمیز خود، دو نفر کاتب را فورا به سرزمین «لوز» که بر طبق افسانه مذکور، هیچکس درآن نخواهد مرد منتقل کرد. روز بعد سلیمان مجدداً فرشته مرگ را در حالیکه خوشحال و خندان بنظر میرمید مشاهده کرد. فرشته مذکور، برای سلیمان توضیح داد که خداوند و یرا مامور کرده بود جان دو نفر کاتب مذکور را در سرزمین «لوز» بگیرد و لذا او از وجود کاتبان مذکور در نزد سلیمان و اینکه چگونه او قادر خواهد بود، اما بود، جان افراد مذکور را در سرزمین دوردست «لوز» بگیرد به حیرت افتاده بود، اما دستور سلیمان در انتقال افراد مذکور به سرزمین «لوز» موضوع را حل کرد و وی دستور سلیمان در انتقال افراد مذکور به سرزمین «لوز» موضوع را حل کرد و وی توفیق یافت، دستور خدا را در محل مورد نظر به اجرا بگذارد. ۲

تئوری جهنم در اسلام یکی از فرآورده های فلسفی مرنوشت پرستی در دین مذکور میباشد. کلمه «جهنم» ۳۰ مرتبه و کلمه «آتش» بمراتب بیش از آن در قرآن ذکر شده و حاکی از آنست که در اسلام رحم وشفقت و محبت مفهومی ندارد و اصول دین اسلام دارای طبیعت شقاوت، بیرحمی، و سنگدلی میباشد. بر طبق محتویات قرآن و احادیث مربوط، جهنم باید پر از کفاری که خداوند بر طبق محتویات قرآن و احادیث مربوط، جهنم باید پر از کفاری که خداوند خلق کرده است، بشود. (آیات ۱۰ و ۱۴ سوره نساء، آیه ۶۸ سوره توبه، آیه ۱۳ سوره سجده و آیه ۱۵ سوره علق،) هیچیک از مذاهب دنیا، جهنمی وحشتناکتر و سبعانه تروشکنجه بارترازاسلام برای بدکاران پیش بینی نکرده اند. ادرآیه ۳۱ سوره سبعانه تروشکنجه بارترازاسلام برای بدکاران پیش بینی نکرده اند. ادرآیه ۳۱ سوره

<sup>1-</sup> Talmudic Tractate, Sukkah, 53 a.

٢- به تفسير آيه ١٦ سوره سجده و هقايق الاخبار وشمس الانوار مراجمه فرمائيد.

٣- بەفھىل دھم كتاب زير مراجعه فرمائيد:

<sup>4-</sup> Stanley Lancpool, Studies in a Mosque, p. 311-26.

ق خداوند، جمهنم رامخاطب قرارداده وميگريد:

... مَلِ امْتَكُوْتِ وَتَغُوْلُ مَلْ مِنْ مَرْدِينِ

«.... آیاامروزمملواز وجود کافران شدی؟ (جهنم پاسخ میدهد) آیادوزخیان بیش ازاین نیزمیتوانندباشند.»

درجهنم غیر از آتش و حرارت چیز دیگری وجود ندارد و دوزخیان فقط آب کشیف و آمیخته با آتش برای آشامیدن در اختیار خواهند داشت. آیات ۱۹ و ۲۰ سوره حج میگو ید، برای کافران لباسی از آتش باندازه قامت آنهابریده اندو بر مر آنان آب سوزان جهنم ریزند تا پوست بدنشان و آنچه درون آنهاست به آن آب سوزان گداخته شود.

افراد ساکسن جهنم برای رهائی از عذاب شکنجه بار جهنم پیوسته تقاضای مرگ میکنند، ولی پاسخ میشنوند که تا ابد باید در عذاب بسوزند. (آیه ۳۹ سوره بقره ، آیه ۱۹۷ سوره آل عمران، آیه ۳۳۰ سوره ابراهیم، آیه ۷۴ تا ۷۸ سوره زخرف و آیه ۲ تا ۷۸ سوره غاشیه.)

عقیده به «فاتالیسم» در اسلام، قدرت ابتکار و خلاقیت مغزی را از مسلمانان سلب کرده و امر توسعه و پیشرفت را در جوامع اسلامی منتفی ساخته است. فرد مسلمان اعتقاد دارد که خداوند سر نوشت هر انسانی را قبل از تولد طرح ریزی کرده و کوشش های او بدون اراده الهی به نتیجه ای نخواهد انجامید. بعقیده مسلمانان، دستور یک فرشته، یک جنایتکار، یک پشه همه در هر واحدی از زمان حیاتشان، دستور خداوندرابموقع اجرامیگذارندوحاصل اعمال آنهاقبلاً بوسیله خداوندسرنوشت ریزی شده است. هر موجودی بهر نحوی که خدا مقدر کرده زندگی میکند و هر عملی نیز که انجام میدهد، از پیش بوسیله مشیت خداوندی تصویب و در لوح تقدیر عملی نیز که انجام میدهد، از پیش بوسیله مشیت خداوندی تصویب و در لوح تقدیر شبت شده است. بنا بمراتب بالا میتوان گفت که سرنوشت پرستی در اسلام ذهنیت مسلمانان را محجر کرده و جوامع اسلامی را از توسعه و پیشرفت باز داشته است.

طبری مینویسد: «پیغمبر اسلام چنین گفت که از نحوبیاموزید به آنقدر که سخن درست گوئید و هرچه بر خوانید راست برخوانید و از نسب پدران و مادران بدانید بدانقدر که خویشاوندان را بدانید و شمار روز ها بدانید، اینقدر بسنده باشد

بیشتر نه ...... پس اگر بدین علم ها بیشتر از این آموختن فایده بودی اندر اسلام پیغمبر علیه السلام نهی نکردی.» ۱

بنظر میرسد که گفته «کنون سل» یکی از دانشمندان معروف اسلام شناس بتواند یک نتیجه منطقی برای پایان این فصل بشمار رود. نامبرده در این باره مینویسد:

«اصل سیاه سرنوشت پرستی باعث شده است که فرد مسلمان کلیه مظاهر حیات را در چارچوب نوشته های قرآن می بیند و در نتیجه جوامع اسلامی در قهقرای زوال وعقب افتادگی باقی ماندهاند.»

## جهاد

جهاد یا جنگ مقدس یکی از ابتکارات مهم محمد در ترغیب پیروانش به نابود کردن دشمنان اسلام بوده است. در قرآن درموارد متعدد، مسلمانان مکلف به جهاد شده و احکام جهاد در سوره بقره از آیه ۱۹۰ ببعد بین احکام و مقررات روزه و حج ذکر شده است، آیه ۱۵۴ سوره بقره و آیات ۱۶۹ و ۱۷۰ سوره آل عمران میگوید، فکر نکنید آنهائی که در راه خدا شهید شدند مرده اند، بلکه دارای عمر جاودائی بوده و نزد خداوند متنعم و از فضل و رحمت او در شادمانی بسر خواهند برد.

پیروان اسلام دنیا را به دو منطقه تقسیم بندی میکنند. «دارالاسلام» و «دارالحرب». دارالاسلام آن قسمت هائی از دنیاست که به تصرف اسلام درآمده و ساکنان آن زیر چتر اسلام بسر میبرندو دارالحرب آن قسمت از دنیاست که هنوز به تصرف اسلام در نیامده است. پیروان اسلام معتقدند بین این دو قسمت از دنیا

۱- ترجمه قفسیر طبری، به تصحیح حبیب بنمائی، ۷ جلد، جلد اول، چاپ دانشگاه تهران، صفحه

<sup>2-</sup> Canon Sell, Faith of Islam.

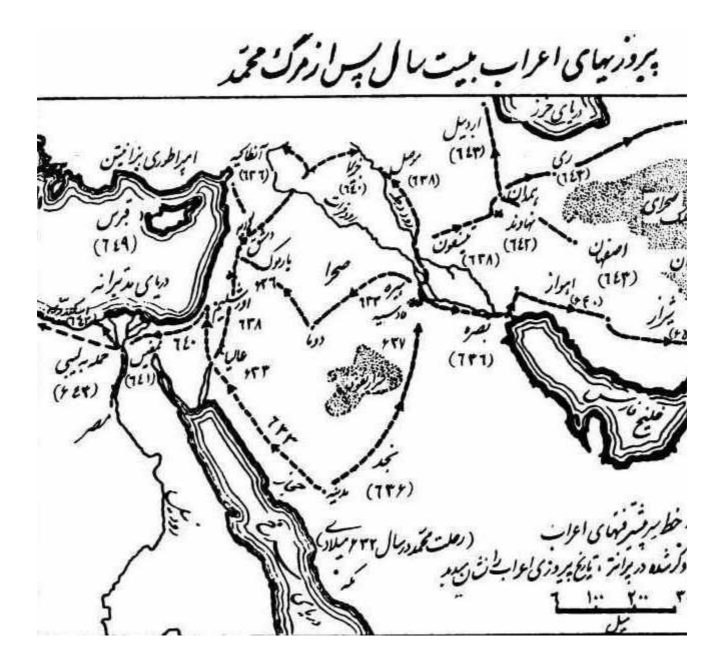
(آن قسستی که زیر سلطه اسلام است و قسست دیگری که ساکنانش به اسلام نگرو یده اند) صلح و آشتی نمیتواند بر قرار شود مگر اینکه مسلمانان کلیه دنیا را زیر نفوذ اسلام در آورند.

رهبران اسلام ممكن است به بعضى جهات مقتضى با آن قسمت از دنيا كه به تصرف مسلمانان در نيامده، در صلح موقتى بسر برند، ولى وظيفه آنان اينست كه قسمت هاى غير مسلمان دنيا را فتح و در صورت امكان ساكنانش را به قبول اسلام واداركنند. بطور طبيعى مسلمانان در هيچ شرايطى آن قسمت هائى از دنيا را كه دراختيار دارند، به غير مسلمانان واگذار نخواهند كرد. مسلمانان تعريف و مفهوم دارالاسلام را تا آنجا بسط داده كه معتقدند دارالاسلام بهر منطقه اى كه حداقل یک قاعده اسلامى در آنجا معمول باشد، اطلاق خواهد شد. ا

برطبق قاعده جهاد، هر مسلمانی موظف است در برابر غیرمسلمان وارد جهاد شود و هر کسی که در راه خدا جهاد کند و بکشد یا کشته شود، بر طبق آیات پیش گفته شده ۱۵۴ سوره بقره، ۱۶۹ و ۱۷۰ سوره آل عمران شهید تلقی می شود و جایش در آن دنیا در بهشت خواهد بود و از نعم الهی در بهشت مستفیض خواهد شد.

باتشوری جهاد محمد موفق شد، دشمنانش را بیرحمانه سرکوب کند و پس از مرگش نیبز جانشینانش با اجرای قاعده مذکور قلمرو اسلام را به آنسوی مرزهای عربستان بسط دادند، بطوریکه در سال ۷۵۰ میلادی حوزه اقتدار اسلام از مرزهای چین تا سلسله جبال پیرنه در اسپانیا بسط پیداکرده بود. هد

<sup>1-</sup> G. Von Grunebaum. Medieval Islam (Chicago: 1946), p. 9.



### فصل ششم

# سوره های مکّی وسوره های مدنی قرآن

هرچه کشوری بیشترمذهبی باشد، جنایت درآن ز یادتراست.

نابلتون به گورگاد ۲۱ دسامبر ۱۸۱۷

قسرآن دارای ۱۱۶ سوره است که ۸۸سوره آن در ده سالی که محمد درمکه اقامت داشته (از بعثت تاهجرت)، تدوین شده و بنام سوره های مکّی معروف میباشد. ۲۳ سورهٔ دیگر آن درمدینه و درمدت ۱۳ سالی که محمد پس از هجرت از مکه درمدینه سکونت گزیده است وضع شده و بنام سوره های مدنی معروف شده است.

هرگاه سوره های مکنی و مدنی قرآن موردیک نگاه تحقیقی و تطبیقی قراربگیرند،
تفاوت بارزی در کیفیت هدفهای تدوین آنها مستفاد خواهد شد. سوره هایی که در ده
سال از بعشت تا هجرت محمد در مکه تدوین شده، دارای زیر بنای خالص روحانی
است و درآیات سوره های مذکور همه جاسخن از ارشاد مردم و دعوت آنها به نیکی
واجتناب از رشتی ها و پلیدی ها و تنزیه اخلاق همگانی میرود. درسوره های مکی،
مؤلف احکام و متون قرآن، مردی زاهد، وارسته وانسان دوست است که مسیح وارباحش

بشردوستی ونوع خواهی قابل احترامی مردم رابه خداشناسی و پرهیز کاری دعوت میکند، ظلم و بیداد گری وتعیش رانکوهش وانساندوستی و حمایت از بینوایان را تشویق و ستایش میکند، اماسوره های مدنی زیر بنا ومفهومی متفاوت دارند. تدوین کننده سوره های مدنی کاملاً تفاوت دارد، پیوسته دم از قتل و کشتار مخالفان دین میزند و برای نابود کردن بیرحمانه آنها کمر همت بسته است.

محمد در ابتدای ظهور در ابراز هدفش معنی بر کسب قدرت و حکومت براعراب بسیار محتاط بود ، ولی بتدریج و مخصوصاً موقعی که وارد مدینه شد وقدرتش بالا گرفت ، بطور صریح از هر وسیله ای برای استحکام قدرتش استفاده کرد . در سوره های مکی محمد پسامبری محتاط وانسان دوست است که پسوسته به پیر وانش درس خداشناسی ، نوعدوستی و سازش بامنافقین و گمراهان رامید هد ، ولی در سوره های مدنی وی بصورت رهبری سختگیر و غیرقابل انعظاف تجلی و با بیر حمی قصد نابود کردن مخالفانش را دارد . در سوره های مکی ، محمد بیشتر برای مردم داستان سرائی میکند ، ولی در صوره های مدنی برای آنها قانون و مقر رأت زندگی و ضغ میکند و برای مقر رات مذکور ضمانت های اجرایی شدید و طاقت فرسایی قائل میشود . در سوره های مکی محمد پیوسته مردم را به اطاعت از «خدا و رسول» هدایت مینماید .

گولدز بهر مینو یسد در سوره های مکی قرآن معمولاً احکام و شرایعی وضع نشده و مردم فقط به خداشناسی ، زهد و تقوی و نیکوکاری و اجتناب از بد کاری موعظه میشوند، ولی در مدینه محمد درصد دساختن یک حکومت مقند راسلامی برمیاید و لذا برای حصول این هدف به قانونگزاری و وضع قوانین و مقررات ، تنظیم ر وابط افراد مردم با یکدیگر و همچنین ر وابط افراد مردم در برابر جامعه برمیاید . درمکه محمد تنها پنج اصل برای پروان اسلام وضع کرد: اول توحید و اقرار به نبوت محمد، دوم نماز، سوم ر کات ولی به نحواختیاری ، چهارم ر و و زه آنهم به نوش یهود در روزدهم محرم ، پنجم حج . اما سایر احکام و شرایع اسلامی در ده سالی که محمد درمدینه سکونت اختیار کرده و ضع شده است ، ابعارت دیگر محمد درمک نقش «نبتی » و درمدینه و ظیفه «رسول» راایفا ،

<sup>1-</sup> Goldzoheir, Muhammedanische Studien, vols. 1-2 (Halle: 1899).

میکردهاست. ۱

درسوره های مکّی محمد انسان آزاده ای است که قصد دارد ازمقام یک انسان روحانی ، در رستگاری رابروی مردم بگشاید ، ولی درسوره های مدنی ، محمد سلطانی جنگجو ، مبار زوقدرت طلب میشود که میخواهد بنیان سلطنت مذهبی وسیعی را روی پایه های مذهب استوار کند و برای نیل به این هدف ما کیاولی وار هروسیله ای رابرای رسیدن به مقصود مشروع تلقی میکند . بهمین دلیل است که با استفاده از قدرت فراستش دکتر ین «جهاد» را اختراع و مقرر میدارد که مخالفان اسلام را باید بیر حمانه از دم شمشیر گذرانید . ۲

## محمدمکی، پیامبری ناصح، خیرخواه، مسالمت طلب وآزاده

سوره های انعام: الزمر ، یونس، هود، حجر، نحل و طه را می توان نمونه هایی از سوره های مکی دانست که محمد در بعضی آیات آنها در نقش زاهد خداشناس و بشر دوست ظاهر می شود و برای ارشاد افراد بشر به رستگاری موعظه می کند. آیات زیر نمودار هدف مذکور می باشند:

آيه ١٣٥ سورة انعام :

قُلْ يَقَوْمِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَتِكُوْ لِنَ عَامِلٌ 'فَسَوْفَ تَعْلَنُوْنَ مَنْ شَكُوْنُ لَوْ عَاقِبَهُ النَارِ ا

«بگوای گروه نادان هر چه درتوانایی دار ید درعمل بکارببر ید، من نیزنیک عمل میکنم آنگاه شیما آگاه خواهید شد چه کسی عاقبت خوب دارد وستمکاران رارستگاری نست. »

۱ — دانشسندان ارو پایی فرضیه های «نبوت» و «رسالت» را یکی میدانند، ولی دانشمندان اسلامی بین
آنها قائل به تسییز شده و معتقدند «نبی» کسی است که اطلاع و پایشا رت میدهد، اما رسول یا فرستاده شخصی
است که قوانین و مقررات و احکام خداوند را به مردم ابلاغ میکند.

۲ – آیه ۲۱ سوره احزاب.

آیه ۱۵۹ سورهٔ انعام:

إِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُواشِيعًا لَيْنَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْ وَإِنَّهُ ٱلْمُرْهُمُ إِلَى الله ...

«درحُه بقت آنهایی که درمعتقدات دینی فرقه فرقه شدند، چشم از آنها بپوش که چنین کسانی بکارتونیایند. ازدست آنها غمگین مباش که مجازات آنها باخداست...»

آية ٤١ سورة الزمر:

إِنَّا آَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ لِلتَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنِ الْهُتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ وَإِنْمَا يَضِكُ عَلَيْهَا وَمَا آنْتَ عَلَيْهِمْ وَكِيثِلِينَ

«ما این کتاب را به حق برای هدایت مردم بر تونازل کردیم. پس هر کس که هدایت یافت به سود خود به گمراهی افتاده است و تو و کیل آنها نیستی.»

آيه ٧٤ سورة يونس:

وَ لِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاءَرَسُولُهُمْ تَتُضِى بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ «و بسراى هسرامنى رسولى است كه هر گاه رسول آنها آمدو حجّت نمام شد، بعدل بين آنها قضاوت خواهد كرد و برهيچكس ستم نخواهد شد. »

آبه ۲۲سوره یونس:

وَكَ ثُوَلِيَّكُوْ فَمُنَاسَالُفَكُوْ فِنَ آيَتُهِ: لِمَنْ آبَنِينَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأُمِرُتُ أَنَ آكُونَ مِنَ الْسُنَالِمِينَنَ ۞

«پس هرگاه ازحق روی گردانده ونصیحت مرانپذیرفتید من ازشما اجری نمیخواهم بلکه پاداش رسالت من راخدامیدهد ومن خود ازجانب خدا مامورم که ازاهل اسلام وتسلیم حکم او باشم.»

آيه ٢سورهٔ هود:

اَلَا تَعْبُكُ وَالِلَّا اللهُ اِتَّنِي لَكُومِنْهُ مَنْ يُؤُو بَشِيْرٌ فَ

«بَجز خدای یک تاهیچکس رانپرستید ومن حقاً رسول اوهستم که برای اندر زو بشارت خلق آمده ام. »

آیه ۱۲۱ سورهٔ هود:

وَقُلْ لِكَنْ إِنَّا لِهُ فِي مُوْنَ اعْمَلُوا عَلِي مَكَانَكِكُو إِنَّا عَبِلُونَ ٥

«به آنانکه ایسان نسی آورندبگوکه شما هر چه میتوانید بزشتکاری ومعصیت خدا

بپرداز يدماهم بكارطاعت مشغول خواهيم بود.»

آيه ١٤ سورة حجر:

قاصدَغ بِمَا نُؤْمَرُ وَاغْرِضْ عَنِ الْمُثْرِكَيْنَ ٥

«پس باصدای بلند آنچه را که ازخدابه توامر شده است آشکار کن و به آزار مشرکین توجه ننما.»

آیه ۹۲ سوره مومنون

ادْنَعْ بِالْكِيْ عِي أَحْسَنُ النَّيْنَقَةُ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِعُونَ نَ

«توآزارو بدیهای امّت را به آنچه نیکوتر است دفع کن، ما جزای گفتار آنهارا بهتر میدانیم.»

آيه ٨٢ سوره نحل:

وَإِنْ تُولُوا وَإِنَّا عَلَيْكَ الْبَلْعُ الْنَهِ مِنْ ٥.

«پس اگر بازروی از خدابگردانند، برتوتبلیغ رسالت واتمام حجتی بیش نیست. »

آيات ١٢٥ و١٢٦ سوره نحل:

أَدْءُ إلى سَيِيلِ رَبِّكَ بِالْبَكْنَةَ وَالْمُوْعِظَةِ الْعَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالْبَيْ هِيَ آخْسَنُ ... وَإِنْ عَاقَبُ تُمُوْفَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوْفِئِتُمْ بِهِ وَلَيْنَ صَبَرْتُمْ لَهُوَخَيْرٌ لِلصَّبِيفَنَ

«خلق رابه حکمت و برهان وموعظه نیکو براه خدادعوت کن ...واگر کسی به شما مسلمانان ستمی رسانید شما باید بقدر آن درمقابل انتقام بکشید واگر صبوری کنید، البته برای صابران اجری بهتر خواهد بود.»

آبه ۱۳۰ سوره طه :

ئاضېزعلىماين**ئ**ۇلۇن ...

«پس توای رسول برآنچه (امت جاهل) میگو یندصبر وتحمل پیشه کن...»

بطور یک از فحوای صریح آیات مذکوربرمی آید، محمد مکی پیامبری است واعظ، خیسرخواه، انسان دوست وخدامنش که با پند واندر زمردم رابرای تابعیت ازآئین نوظهورش ترغیب و بندر یج راه رابرای کست قدرت هموار میکند.

## محمد مدنی، یک سلطان مذهبی قدرت طلب، ستمگر وانتقامجو

هنگامی که محمد به مدینه هجرت نمود و شابود قدرت را پیرامون خود احساس کرد، شخصیتش کاملاً تغییریافت. اودرمدینه دیگریرای مردم موعظه نمیکرد، بلکه به پیروانش دستور قهری میداد، برطبق احکام خدا منافقان را بزنجیریکشند و خون آنها را بیرحمانه بریزند ا آیات سوره های مدنی زیرمیتن این واقعیت بوده و بوضوح شارح تفاوتهای متون، اهداف و روشهای سوره های مکی و مدنی است.

آیه ۱۹۱ سوره بقره:

وَاقْتُلُوهُ مُرْحَيْثُ لُوَعَلَّمُوهُ مُ وَكَفْرِجُوهُ مُرْمِنُ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمُ وَالْفِتْمَةُ أَمَثُنُ مِنَ الْكُتُلِ .. «هر كجامشركين رايافتيد آنها رابكشيد وازشهرهايشان آواره شان سازيد چنانكه آنان شمارا از وطن آواره كردند. كارهاى فتنه انگيز آنها بدتر از كشتاراست... »

آیه ۷۱سوره نساء:

يَأْتُهُ اللَّهِ يْنَ أَمَنُوا خُنَّ وَالْمِنْ زَكْمُ فَأَنْفِرُوا ثَبَّاتٍ أَوِ انْفِرُوْ الْجَبِيْعَان

«ای اهل ایمان سلاح جنگ برگیر یدوآنگاه دسته دسته و یاهمه با هم برای جها داقدام کنید.»

آیه ۸۹سورهٔ نساء:

... فَلَا تَنْفِفُ وَامِنْهُ مُ الْلِيَاءَ حَلَى يُهَاجِرُوا فَى سَمِيْلِ اللهُ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوا فَتُكُومُهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَبْثِ وَجَلَمْ أُومُهُمْ ...

«...منافقین راتا در راه خدا گام برندارند، دوست نگیر یدوا گرمخالفت کردند آنهارا هرکجایا فتید به قتل برسانید...»

۱ – آیه ۲۱ سوره احزاب.

آیه ۲۹ سوره احزاب:

## مَلْعُوْدِينَ \* أَيُمُا ثُيْفُوا أَنِهُ أَنْ اللهُ الله

«مردم پليدراهر كجايافتيد، آنانرا گرفته وجدا آنهارابكشيد.»

آیه ۵ سوره تو به:

فَإِذَا انْسَلَحَ الْاَشْهُرُ الْتُعْرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُثْبِرِينَ حَيْثُ وَجَدَّ تَنُوْهُمْ وَخُذُ وَهُمْرِ وَ احْصُرُوهُمْرَ وَ افْعُدُ وَ الْمُمْ كُلُ مَرْصَدِياً ...

«پس از آنکه ماههای حرام بسر رسید آنگاه مشرکین را هرکجا یا فتید بقتل برسانید و آنها را دستگیر ومحاصره کنید واز هرسو در کمین آنها باشید... »

نکته جالب توجه درمتن آیه مذکور (آیه ۵ سوره تو به) تضاد آشکار آن با آیه ۲۱۷ سوره بقره میباشد. شرح این تضاد درابتدا نیاز به توضیح مقدمه ای دارد.

برحسب سنت دوران جاهلیت اعراب جنگ وخونر یزی را در چهارماه ذیقعده، دید حجه ، محرّم ورجب حرام دانسته چهارماه مذکور را بنام «ماههای حرام» مینامیدند. در بدارهٔ حرام بودن جنگ و جهاد در چها رماه مذکور، بطور یکه دیدیم آیه ۵ سوره تو به بطور صر یح حاکی است که درماههای حرام باید از قتل و خونر یزی خود داری شود. اما حمله به یکی از کار وانهای قریش به سر پرستی عمرو بن خضری که از شام به مکه میرفت برخلاف نصّ صریح آیه ۵ سوره تو به دراول ماه رجب که یکی از ماههای چهارگانه حرام است صورت گرفت، بدین شرح که درسال دوم هجرت، به محمد خبر رسید کار وانی از قریش بامال وامتعهٔ فراوان از شام به مگه میرود. محمد یکی از پیروان خود بنام عبداله بن جحش را ما مور حمله و هجوم به کار وان مذکور کرد. مهاجمان در محلی بنام نخله در نزدید یکی مکه کمین کردند و موقعی که کار وان به آنجا نزدیک شد، به آن حمله کرده، سالار قافله را مقتول، اموال قافله را تصاحب کردند و به مدینه نزد محمد بردند.

علاوه براینکه حمله به کار وان مذکوربرخلاف سنت اعراب درماههای حرام انجام گرفت، یکی دیگر ازاصول سنتی اعراب که دراین واقعه بوسیله ماموران محمد نادیده گرفته شد، کشتن کار وانسالار قافله بود. زیرا برطبق رسوم سنتی اعراب در موقع غزوه نمیب ایستی خون ریخت وقتل نفس برای چهاول اموال قبیله ای که مورد تا راج

قرارمیگرفت، جایزنبود، امابرخلاف موازین سنتی اعراب، ماموران محمدنه تنها درماههای حرام به کاروان مذکور حمله کردند، بلکه گار وانسالار آنرانیز مقتول نمودند. ایس ازانتشار خبروحشت انگیز مذکور که برخلاف سنت قدیمی اعراب و همچنین مخایر با مفهوم صریح آیه ۵ سوره تو به انجام گرفته بود، بزرگان طایفه قریش محمد راازانجام این عمل سخت بباد انتقاد گرفتند و ازجمله اظهار داشتند، محمد کسی که عنوان رهبری و هدایت بشریت را بخود بسته است، حتی به سنن قدیمی قومی خود نیز پای بند نیست و درماههای حرام دستور قتل و غارت و چپاول داده است. باشنیدن این موضوع بند نیست و درماههای حرام دستور قتل و غارت و چپاول داده است. باشنیدن این موضوع محمد سخت نگران شد و درصد درفع و رجوع اتهام مذکور بر آمد و لذا بلا فاصله آیه ۲۱۷ سوره بقره را که بکلی با آیه ۵ سوره تو به مغایرت دارد به شرح زیر نازل کرد.

آیه ۲۱۷ سوره بقره:

يَسْعُلُونَكَ عَنِ الشَّغْرِالْعَرَامِ قِبَالُ فِيهُ قُلِ قِبَالٌ فِيهُ كَبِيرٌ وَصَلَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفْرٌ عِلَى وَالْسَنْجِينِ الْعَرَامِ وَلِغَرَامِ اَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ ...

«ازتوراجع به جنگ درماه حرام سئوال میکنند، بگوگناهی است بزرگ، ولی گناه بزرگتر از آن نزد خدا بازداشتن مردم از راه خدا و کفریه خدا و پایمال کردن حرمت حرم خدا ومنع مسلمانان از زیارت کعبه است...»

باتوجه به اینکه چهار نفر مسئولیت کار وان مذکور را برعهده دا شند، بعدازقتل کار وان مذکور را برعهده دا شند، بعدازقتل کار وانسالار دونفر آنها اسیرویکی از آنها فرار کرد وموضوع واقعه را به اهالی قریش اطلاع داد. سپس نمایندگانی برای پس گرفتن شتران و کالاهای کار وان مورد دستبرد و همچنین اسرای آن از مکه وارد مدینه شدند. محمد شتران و کالاهای مورد نظر را پس نداد وهریک از دواسیر را درمقابل یکهزار و ششصد در هم آزاد کرد.

سایر آیاتی که شارح روحیه قدرت طلبانه و تجاوزگرانه محمد در مدینه میباشند به شرح زیر است:

آیه ۲۹ سوره تو به:

تَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ ...

۱ - کونستان و برژیل گیورگیو، محمد پیغمبری که ازنو باید شناخت، ترجمه ذبیح اله منصوری (تمهران: انتشارات امیرکبیر، ۱۳۶۳)، صفحات ۱۰۰ و ۱۰۱ «بکشید کسانی را که به خدا ور وز واپسین ایمان نمی آورند و آنچه را که خدا و رسول اوحرام کرده اند، حرام تلقی نمیکنند...»

آیه ۷۳سوره تو به:

## يَأْتُهُا الدِّبِي جَامِي الصَّعُقَارُ وَ الْمُنْفِقِينَ وَاغْلُظُ عَلَيْهِمْ " ...

«ای پیغمبربا کافران ومنافقین جهاد ومبارزه کن و برآنها بسیار سخت بگیر...»

درآیهٔ ۲۴سورهٔ نساء، محمد برای انگیزش پیروانش به جنگ با مخالفین، به یک نکته روانی جالبی متوسل میشود که شاید بتوان گفت در تشویق و تهییج اعراب به جنگ بادشمن از هرعامل روانی دیگری مؤثر تر بوده و آن اینست که از دواج بازن شوهر دار را درجنگ با کفار برای پیروانش حلال اعلام میکند. آیه ۲۶ سورهٔ نساء در این باره میگوید: و المختصف مِن الفیکه الآما میکند. ...

«نکیاح زنیان محصنه (شوهردار)برای شما حرام شد، مگرزنانی که درجنگهای با کفار منصرف ومالک شده اید...»

زن در زندگی عرب بادیه، همیشه اهمیت بسیار داشته و بعد از لذّت از غذا و آشامیدنی و یابعبارت دیگر بعد از لذّت از میری و رفع عطش، بزرگتر ین لذّت عرب بادیه این بوده است که زنی زیبا در اختیار داشته باشد. زن برای بعضی از اعراب بادیه حتی از آب وشتر گرانبها تربود، زیرا بعضی از آنها چون زندگی خود را پیوسته در بیابان میگذرانیدند، نمیتوانستند از دواج کنند. بعضی از آنها نیز پس از آمدن به شهر بضاعت از دواج نداشتند. درعر بستان بعضی از مردهای بادیه درنمام عمر بغیراز مادرخود، زن دیگری را نمیدیدند وحتی نمیتوانستند فرض کنند که زنان دیگر چه تفاوتی با مادر آنها دارند. بهمین علت است که محمد پیوسته پیروانش را با تصاحب زن به جنگجویی ترغیب میکوده است . است که محمد پیوسته پیروانش را با تصاحب زن به جنگجویی ترغیب میکوده است . است

سورهٔ دهر دارای سی آیه است که مفهوم آیات ۱۱،۵، ۱۷ و ۱۹ آن بطورخلاصه آنست که خداوند به مسلمانان وازجمله به اعراب بادیه که محمد میخواست آنها رابامسلمانان متحد کند، میگفت که شمادر بهشت لباسهای حریرخواهید پوشید، برتخت های عزّت تکیه خواهیدزد وازجامهای سیمین و کوزه های بلورین شرابی که

٧-مأخذ بالاء صفحه ٧٠

چون کافوردارای طعم زنجبیل است خواهید نوشید، پسران زیبا که تاابد نوجوان خوا هند ماند به شمما خدمت خواهند کرد وزنهای زیبا که همیشه دوشیزه خواهند بود باشما بسرخواهند برد.

دراینجا این سئوال پیش می آید که اگرشراب دارای طبیعت مضربوده و بمناسبت طبیع مضر آن خداوند آشامیدن آنرا در قرآن منع کرده است وانسان زمینی نباید وجود خودرابا این ماده آلوده کند، پس چگونه است که انسان بهشتی که طبیعتاً باید موجودی برتراز انسان زمینی باشد، مجازمیشود، از جامهای سیمین و کوزه های بلورین شراب بنوشد و پسران همیشه جوان زیبا و زنهای پیوسته با کره دراختبار داشته باشد. و پاسخ این راز بنا چار درعقل و کیاست محمد در ترغیب پیروانش به اطاعت از اوامرش خلاصه میشود.

مصداق بارزوآشکارتغییرشخصیت وروش محمدراپس ازهجرت ازمکه به مدینه وتنصمیم قاطع اورا درقلع وقمع مخالفان باشدت وحدّت هر چه بیشتر میتوان درآیه عسوره محمد دید.

#### آيه إسوره محمد

كَاِذَا لَقِينَتُمُ الْلَهِينَ كَفَهُوا فَكَوْبَ الْيَقَابِ حَلَى إِذَا آشَفَنَاهُ وَهُمْ فَشُدُوا الْوَثَاقَ فَإِمَا مَثَا بِعَلَى اللهُ الْفَافِينَ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ ال

«بنابراین موقعی که باکافران رو بر ومیشو ید، آنهارا گردن بزنید تا آنگاه که ازخونر یزی بسیار دشمن رااز پا در آور ید، پس از آن امیران جنگ را محکم ببند کشید تابعداً آنها را آزاد گردانید و یا از آنان فدیه بگیر ید ...»

متن آیه مذکور ومخصوصاً ذکر کلمه «فدیه» حاکی از نیر وی سائقه روانی دیگری برای تحریک اعراب به جنگ و کشتار مخالفین است که محمد به فراست وزیر کی آنرا تشخیص داده و در متن آیه گنجانده است.

تجزیه وتحلیل این عامل روانی نیاز به شرح مقدمه ای دارد. هنگامی که محمد و یارانش به مدینه مهاجرت کردند، دست آنها خالی بود وحتی قادر به تأمین معیشت روزانه خود نبودند. محمد خودش کارو پیشه ای نداشت ومعیشتش را یاران و پیروانش تأمین میکردند وازلحاظ مالی درمضیقه بود. از طرف دیگر محمد میخواست قدرت خود را درمدینه استحکام بخشد و برای خویش یک ار یکهٔ حکومت مذهبی بوجود آورد.

بعد بهی است که حصول این هدف بدون داشتن پول امکان پذیر نبود. بنابراین محمد میسایستی تدبیری می اندیشید که وضع مالی او ودستگاه حکومت مذهبی اش رار ونق بخشد. هدف واقعی محمد ابتدا رسیدن به قدرت وحکومت براعراب بود واین کار مستلزم داشتن بنیه مالی میبود. محمد برای پیدا کردن راه حلی جهت معمای مضیقه مالی خود و پسر وانش و کسب مال ومنال لازم جهت حصول هدفهایی که در سرداشت به روشهای سنتی اعراب متوسل شد. این روشهاعبارت بود نداز حمله ،غارت و چپاول که جنگیدن و به غنیمت بردن اموال شکست خورد گان واسیران و گرفتن «فدیه» وجه عالی ومرحله بشرفته و نسبتاً منطقی آن میتوانست محسوب شود.

بطور یکه در یکی از فصول پیشین ذکر کردیم برطبق رسوم سنتی عرب، هنگامی که در محلی رد پایسی کشف میشد، افراد کاشف، رد پای مذکور را تعقیب میکردند تابلکه بشوانند با حمله به صاحب رد پا وغارت واموال او به منبع تازه ای از وسایل زندگی دست یابند. محمد برای کسب قدرت مالی راهی آسان تر وعملی تر از این راه نمیتوانست بیابد. حمله به یکی از کار وانهای قریش به سر پرستی عمر و بن خضری در یکی از ماههای حرام که قبلاً در صفحه ۱۸۷ شرح داده شد، یکی از مصادیق بار زاین استراتری برای کسب قدرت مالی محمد بود. اعراب حمله و هجوم ناگهانی به کار وانها و یا قبیله دیگر و تصاحب اموال و زنان آنها را «غزوه» مینامیدند. واکنون محمد با نیرو یی که در مدینه گرد آورده بود، میتوانست بوسیله وجه پیشرفته غزوه یعنی جنگ رسمی با دشمنان، اموال و زنان آنها را تصاحب کند. محمد برای اجرای این هدف تئوری «جهاد» را برای بر وانش نازل کرد.

درعلوم سیاسی، «تنوی» و «عمل» ازعوامل لایتجزآی یک اقدام کلّی بشمار میروند. بهمین دلیل معروف است که میگو بند «عمل بدون تئوری کوروتئوری بدون عمل مرده است. » ولی محمد نیازی به کار برد این قاعده نداشت. این اصل در باره قدرت و طلبانی بکار میرود که از راههای سیاسی درصدد کسب قدرت برمی آیند، اما محمد خودرا درلباس نبوت قرو برده واز زبان خدابا پیروانش حرف میزد و دستورات الهی و یابعبارت دیگر احکام مذهبی والهی که اونازل میکرد، میبایستی بدون تعقل و تفکر اجراشود. دستورخد اتعقل نا پذیر است و نه در آن زمان بلکه امروز نیز پس از ۲۰۰۰ سال

باید فوراً بمرحله اجرا درآید و هرکسی باآن مخالفت کند باید بلافاصله خون از رگهایش خارج گردد. تثوری «جهاد» یعنی جنگ رسمی بادشمنان و درنتیجه گرفتن «قدیه» و «حزیه» از آنان در واقع نتیجه مستقیم جها دمیبود. آیه ۲۱۶ سوره بقره بشرح زیر روشنگر این واقعیت است:

كُنِبَ عَلَهَكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَكُوهُ لَكُورٌ وَعَلَى أَنْ تَكُوهُوا شَيْئًا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ وَعَلَى إَن شِيْبُوا شَيْئًا وَهُوَشَرُّ لَكُمْرُ ۚ وَاللهُ يَعْلَمُ وَالنَّتُو لِلا تَعْلَمُونَ ۞

«حکم جهاد برای شما مقرر گردید وحال آنکه برشما تا گوار و مکر وه است، لیکن چه بسا چیزی رامکر وه میدانید وآن برای شماخوب باشد و چه بسا چیزی راخوب بدانید و آن به ب صلاح شما نباشد و خداوند به امور دا تاست و شما نمیدانید.»

و بعداً نيز درتائيد حكم جهاد آية ٤٧ سورة نساء ميكويد: عَلَيْقَاتِلْ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ الْإِيْنَ يَشُرُونَ الْعَيْوَةَ الدُّنْيَا بِالْاَخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَيُقَتَلُ أَوْ يَغْلِبُ فَمَوْتَ ثُوْتِيْهِ لَجُرًا عَظِيمًا ۞

«پس در راه خدابا آنهایی که زندگی دنیا را بر آخرت برتری دادند ، جهاد کنید وهر کسی درجهاد در راه خدا کشته شد و یاغلبه کرد ، بزودی بوی اجری عظیم خواهیم داد . »

پاسکال میگوید: «عدالت بدون وجود نیروی اجرایی بسی مفهوم ونیروی اجرایی بدون عدالت ظلم خواهد بود. » اما این قاعده درعلوم سیاسی بکار میرود، نه معتقدات مذهبی. درامور سیاسی هرانسانی حق دارد ازدولتی که اداره امور جامعه را برعهده دارد انتقاد کند، اما درامورمذهبی و بویژه دراسلام، برطبق آیاتی که در پیش ذکر کردیم، انتقاد ازمذهب مخالفت با خدا تلقی شده و مجازات مرگ دارد.

بهرحال محمد بافراست وگیاست خاص خود، بمنظور تأمین بنیهٔ مالی پیروان وسپاهیان اسلام و قوام بخشیدن به بنیان حکومت اسلامی خود، به ایجاد تئور یهای خمس، زکات، جهاد، غنائم، جزیه ۱ وفدیه ۲ اقدام کرد.

۱ - خراج زمین و یا مالیاتی که در قدیم مسلمانان از کفار و اهل ذمه (یهود و نصاری که در کشورهای اسلامی زندگی میکردند) میگرفتند.

٣- مالي كه كسي براي خريد جان خود و آزاد كردن خود ميدهد

آید ۱ عسورهٔ انفال برای صدور حکم خمس نازل شده و حاکی است که هر مسلمانی باید یک پنجم ازعایدی خودراید خدا، پیخمبر، منسوبین پخمبر، یتیمان، بینوایان و در ماندگان در سفر اختصاص دهد. آید ۱ سوره انفال نیز هر چیزی را که بدون رنج مردم حاصل میشود، مطلقاً به پیخمبر اختصاص داده است و آید ۲ سوره حشر نیز غنائم جنگی را بطورا خص و ان حصاری به پیخمبر و آید ۷ سوره حشر غنائم حاصله از اموال کافران را به پیخمبر، خویشا و ندان او، یتیمان، فقرا و رهگذران اختصاص میدهد.

آیه ۱ ع سوره انفال:

وَاعْلَمُوَّا اَكْمَا عَنِمْ تَعْرَقِنْ شَيْءَ فَآنَ لِلْوَحُمُسَةُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْلِي وَالْيَتْمُى وَالْسَنَكِيْنِ وَابْنِ التَيبِيْلِ إِنْ كُنْتُو المَنْتُو بِاللهِ وَمَا آئزَلْنَا عَلَى عَبْدِ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعُنِ وَاللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ ٥

«و بدانید از آنچه که به غنیمت بشما برسد، یک پنجم آن مخصوص خدا ورسول وخو بشان او و بتیمان وفقیران و درماندگان در سفر میباشد، اگرشما به خدا و آنچه که ما در روز آزمایش، روزی که دونیر و در برابریکدیگر قرار گرفتند، برای بنده خود نازل کردیم ایمان دار ید و خدا بر هر چیز تواناست. »

آیه ۱ سورهٔ انفال:

يَنكَلُونَكَ عَن الْاَنْعَالِ قُلِ الْاَنْعَالُ بِلْعُورِ الرَّسُولِ " ...

«در باره حکم انفال از توسئوال میکنند، بگوکه انفال مخصوص خدا ورسول است ...» آیه ۲ و ۷ سوره حشر نیز دارای احکامی مانند آیات فوق است بدین شرح که اولی غناشم جنگی را اختصاصاً به محمد و دومی به محمد و خویشان او ویتیمان، فقرا و درماندگان درسفر اختصاص میدهد.

مفهوم کلمه خداورسول در آیه مذکور و تفسیر اینکه چگونه یک مسلمان میتواند به خدا خمس بدهد یک تعبیر زیاد تر نمیتواند داشته باشد و آن اینست که محمد خودرا با خدا یکی میداند و خدا را قبل از نام خود ذکر میکند تا به مسلمانان و انمود کند که انفاق مالی به محمد و خویشانش در و اقع کمک مالی به خداست.

محمد پرداخت زکات رابرای مسلمانان آنقدرالزام آوردانسته است که آنرا درقرآن همطراز با نمازذکر کرده است. درقرآن در ۳۲مورد سخن از زکات رفته که ۲۷ مورد آن

وَٱلْمُرْصَٰتُواللهُ فَرْضَا حَسَنَا ۚ لَاكُلُوْمَ نَ عَلَامُ سِيعاً بِعَلَمْ وَلَادُخِلَتَكُوْ بَعَلَيَ بَعُرِي مِن تَنْتِهَا الاَثْلَارُ ...

«...وخداوند گفت من باشماهستم هرگاه نماز بخوانید و زکات بدهید و به فرستادگان من ایسمان آور ید و به آنها احمترام بگذار ید و آنها را یاری کنید و به خدا قرض نیکودهید، دراینصورت گناهان شما بیامرزم وشمارادر بهشتی که زیرد رختانش نهرجاری است داخل کنم ...»

نکته قابل ذکر دراین بحث آنست که درمذهب تستن، فقهای مذهب مذکورخمس رامردود دانسته و تنها زکات رابرسمیت شناخته و وصول آنرانیز وظیفه حکومتهای وقت دانسته اند. ولی درمذهب تشیع وصول خمس و زکات بوسیله دولت تحریم وجزء وظایف روحانیون محسوب و درعمل یکی از منابع در آمد طبقه روحانیون قلمداد شده است. خمس و زکات درم ذهب تشیع پسوسته وسیله اخاذی و کلاشی آخوندهای شیعه بوده است. روح اله خمینی در کتاب و ساله توضیح المسائل «خدا، رسول، منسو بین رسول، یتیمان و درسفر درماندگان» مذکور در آیه ۱ عسورة انفال را به «سیدهای فقیر، سیدهای یتیم وسیدهای درسفر درمانده و مجتمد جامع الشرایط » تعبیر کرده است اکه کاملاً با وسیدهای درسفر درمانده و مجتمد جامع الشرایط » تعبیر کرده است اکه کاملاً با مدلول آیه ۱ عسورة انفال در بارهٔ خمس مغایرت دارد.

مسلمانان برای هراسیرجنگی که دراختیار داشتند، مبلغ چهار هزار درهم ۲ پول مطالبه میکردند ودرصورت پرداخت مبلغ مذکور اسیرجنگی را آزاد میتمودند. برای اینکه بدانیم قدرت مالی چهارهزار درهم در آن زمان چقدر بوده، بهتر است آنرا با بهای چند

۱ مسئله شماره ۱۸۳۴ کتاب وساله توضیح المسائل خمینی در باره خمس میتویسد: «خمس را بیاید دو قسست کرد: یک قسمت آن سهم سادات است. بنا براحیاط واجب باید با اذن مجتهد جامع الشرایط به سید فقیر، یا سید یتیم، یا به سیدی که در سفر درمانده شده بدهند و نصف دیگر آن سهم امام علیمه السرایط بدهند یا به مصرفی که او اجازه میدهد، علیمه السرایط بدهند یا به مصرفی که او اجازه میدهد، برسانند...»

۲- گیورگیو، محمد پیغمبری که از نوباید شناخت، صفحه ۲۶۸

حيوان وكالابشرح زيرمقايسه كنيم.

بهای یک شتر در آن دوره درمکه چهارصد درهم بود و یک گوسفند درمکه چهل درهم و یک گوسفند درمکه چهل درهم و یک بزبیست و پنج درهم ارزش داشت. یک نیزه در بازارمکه چهار درهم و یک کجاوه که روی شتر قرار میگرفت، سیزده درهم می ارزید. یک غلام نیزبسته به سن وزیبایی اش از یکصد و پنجاه درهم تاهشتصد درهم ارزش داشت ، ۱

پس ازجنگ بدربزرگان قریش تصمیم گرفتند، از پرداختن فدیه به سپاه محمد برای آزاد کردن اسیرانشان خودداری کنند، زیرا معتقد بودند که این عمل باعث تقویت بنیه مالی مسلمانان خواهدشد. اما چون خانواده هایی که درسپاه محمد اسیرداشتند در بازخرید اعضای خانواده خود اصرار کردند، لذا تصمیم مذکور بلاا جرا ماند و پرداخت فدیه برای بازخرید اسیران، سطح مالی سپاهیان محمد را به نحوقابل توجهی بالا برد.

تئوری جهاد شاه کار محمد ومحصول فراست او درشناخت عوامل روانی اعراب ومتحد کردن طوایف متخاصم عرب زیر پرچم اسلام و گسترش آئین محمد در آنسوی مرزهای عربستان بوده است. محمد با ایجاد واجرای تئوری جهاد، نه تنها پایه های حکومت خودرا مستحکم کرد وضع مالی دستگاه دینی اسلام وهمچنین پیروانش راقوام بخشید، بلکه پس از در گذشت او باهمت جانشینانش در حدودسال ۵۰میلادی حوزه اقتدار امپراطوری اسلام از مرزهای چین به سلسله جبال پیرنه در ایتالیا توسعه یافت واسلام سه امپراطوری باعظمت دنیای قدیم یعنی امپراطور یهای ایران، مصروسور یه رافتح کرد وسکنه این کشورها مسلمان شدند.

درقرآن در ۳۱ آیه ازجهاد سخن گفته شده است که بعضی از آیات مذکور درصفحات پیش ذکر شد. بطور کلی از فحوای آیات قرآن میتوان گفت که جهاد در ۶ مورد بکار میرود:
۱ - جنگ برضد مشرکین و بت پرستان ۲ - جنگ برضد مرتدین ۳ - جنگ برضد اهل کتاب و ۶ - جنگ برای دفاع از اسلام.

١- مأخذبالا.

٣٩معند دالاه منحد٣

جهاد نیز ازفر آورده های سوزه های مدنی است و درسوره های مکی ذکری ازجهاد وقت ال نشده است. محمد تئوری جهاد رابا کسب غنائم جنگی و تصرف زنان ملل مغلوب توام کرد و از اتحاد این دوعامل روانی انگیزه ای برای پیروانش بوجود آورد که از هرعامل دیگری بیشتر میتوانست اعراب را به جنگ بادشمنان اسلام ترغیب و تشویق نماید. آیات زیردر باره کسب غنیمت درجهاد تازل شده و نشان میدهد چگونه محمد باوعدهٔ کسب غنیمت پیروانش را به جنگ بادشمنان بر انگیخته است :

#### آيه ٢٠ سورة فتح:

وَعَلَاكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَيُثِيْرُةً تَلْخُنُونَهَا فَعَمَلَ لَكُوْ هَانِهِ وَكَفَ أَيْنِ مَ النَّاسِ عَنَكُوْ وَ لِتَكُونَ أَيَةً لِلْمُوْمِنِيْنَ وَيَهْدِي تِكُومِ رَاطًا مُسْتَقِيمًا \*

«خدا کسب غنیمت های بسیاری رابشما وعده داده است و برای شماست که در آن شتاب کنید وخدا دست مردم را از سرِ شما کوتاه کرد تا دلیل اهل ایمان باشد وخداشما رابراه راست هدایت میکند.»

نکته جالب اهمیت در بحث غنائم حاصله و چگونگی مالکیت آنها، متن آیه ۱ سوره انفال بشرح زیر است:

يَنعَلَوْنَكَ عَن الْأَنفَالِ ثَهِلِ الْأَنفَالُ بِنْهِ وَالرَّسُولِ فَالْتَعُواللَّهُ وَأَصْلِمُوا ذَاتَ بَيْنِكُوْ وَأَطِيْعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِنْ كَنْ الْأَنفَالُ بِنْهِ وَالرَّسُولِ فَالْتَعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ إِنْ كَانْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥

«ازتوراجع به (انفال) پرسش میکنند، پاسخ بده که انفال مخصوص خداورسول است. بسابراین در برابرخدا پرهیز کارباشید ودراین موارد به صلح مسالمت بین خودتان اقدام کنید وخدا ورسول رااطاعت کنید، اگر اهل ایمان هستید.»

برطبق شرح قرآن مهدی الهی قیمشدای درصفحه ۲۲۹، «انفال »عبارت است ازغنائمی که بدون جنگ ازدشمنان بدست می آید، زمینهای خراب و بیمالک، معادن، بیشه ها، فراز کوهها، کف رودخانه ها، میراث باقیمانده ازافرادی که وارث ندارند و بطور خلاصه هر چیزی که بدون رنج حاصل شود.

به این ترتیب خداوند عالم برطبق متن آیه ۱ سوره انفال، کلیه اموال مذکور را ملک خود و پیغمبرش دانسته است. بدیمی است که چون خداوند قابل رؤ یت نیست، لاجرم رسول اوازجانب وی متملک اموالش خواهدشد. بانزول آیه های مذکور محمد پیروانش را به جهاد و درنتیجه آن دست یافتن به غنیمت وتصاحب املاک مردم وتصرف زنان و بردگان آنها نشویق کرد. اعراب نیز چون اولاً قبل از ظهور محمد از معتقدات مذهبی عاری بودند و ثانیا معتقدات دینی برایشان نسبت به کسب مال ومنال و دسترسی به زنان زیبار و وسفید پوست آنسوی شبه جزیره عربستان، عامل درجه دوم اهمیت محسوب میشد، دعوت محمد را پذیرا شدند و با کمال بیرحمی به جهاد با مخالفان و قتل و کشتار آنها و چپاول و غارت اموالشان مشغول شدند.

باتسهید برنامه ها واقدامات مذکور، بندر یج بیت المال دستگاه مذهبی محمد رونق قابل توجهی یافت و پیروانش را به ثروت ومکنت رسانید. سهمی که سر بازان اسلام از خنایم جنگی بدست میآوردند به انضمام حقوقی که درایام صلح از بیت المال میگرفتند، آنها را در زمره توانگران قرارداد. برای مثال سوارانی که درلشگرکشی شمال افریقا به رهبری عبداله بن سعد بن ابی السرح شرکت کرده بودند، هر یک سه هزار مثقال طلا و سر بازان پیاده هر یک هزار مثقال طلا دریافت می کردند. ا

در علوم سیاسی گفته ای وجود دارد که حاکی است: «قدرت موجد فساد خواهد شد.» نگاه عمیقی به تاریخ تحولات اسلام نشان میدهد که حتی شخصیت الهی محمد نتوانست از تأثیر این گفته بر کنار بماند. محمد زاهد انساند وستی که درمکه پیوسته بازمی و آرامش مردم را بسوی خداشناسی، درستکاری و رستگاری میخواند، درمدینه تبدیل به سیاستمد اری خشن، حاکمی سختگیر، قانونگزاری دوراندیش و جنگچویی بدون انعطاف شد که قصد داشت بنیان یک خکومت مقتدرمذهبی را پایه ریزی کند، ولی البته و ظایف دینی اش را درموعظه بعنوان یک مربی اخلاقی فراموش نکرد.

باید اذعان داشت که محمد از نظر مالی تا پایان عمر منزة و درخوریک انسان قابل ستایش باقی ماند و کمتر درصد داستفادهٔ شخصی برآمد. درست است که برای تقویت بنیهٔ مالی دستگاه خود دستور کار وانزنی و غارت و چپاول اموال و تصرف زنان دشمنان را میداد، ولی خود درنهایت قناعت زندگی میکرد و از این لحاظ صحابه او نیز به وی تأشی میبستند. اما از نظر توجه به زن میتوان گفت که گفتهٔ «قدرت موجد فساد خواهد شد»

۰\_ ۲۳ سال، منعه ۲۰۹

بخوبی در باره زندگی خصوصی محمد وتغییر شخصیت اوصادق بوده است. زیرا محمد، انسان زاهد و پارسامنشی که بیش از مدت بیست سال با خدیجه زنی که هیجده سال از اومشن تربود، زندگی زناشویی کرده بود، بطور ناگهانی به زنان روی آورد.

محمد پس از رسیدن به قدرت با بیست زن ازدواج کرد. این زنان بغیراز زنان برده ای بودند که بعلت داشتن شوهر کافر و یامشرک در حرمسرای محمد زندگی میکردند و مسلمانان تصرف جنین زنانی را برخود حلال میدانستند.

زنانی را که محمد در حرمسرای خود داشت ، میتوان به سه طبقه بشرح زیر تقسیم کرد: ۱ ـــ زنان عقدی که از دواج با آنها مستلزم رعایت تشریفات عادی از قبیل حضور گواه ورضایت ولّی زن وخود او بود.

۲ زنان برده که دارای شوهر یا کافر یا مشرک و یا اصولاً بدون شوهر بودند
 و بسبب مذکور مسلمانان آنها را بر خود حلال فرض می کردند.

۳ زئانی که خود را بدون شرط به پیغمبر می بخشیدند و بدون تشر یفات زنان عقدی میتوانستند به همخوابگی رسول در آیند ۱.

مدلول صریح آیه ۵۰ سورة احزاب این حق را استثناءً به محمد داده وسایر مسلمانان را از داشتن چنین حقی محروم کرده است ۲۰

با وجود اینکه محمدانسانی بصیر واندیشمند بود ، ولی اشتباهات اودر بارهٔ نزول چنین آیه هایی برای مسایلی که معمولاً بحث آنها نباید از اطاق خواب انسان بخارج نشر کند ، آنهم از طرف خداوند ، جای نهایت شگفت است . این شگفتی زمانی به حد کمال ، توجه انسان راجلب میکند که محمد حتی در بارهٔ نو بت همخوابگی بازنان خویش نیز از طرف خداآمه نازل میکند . "

باتوجه به اینکه محمد خود رابشری مانندسایر افراد بشرا فرض میکرده و اساس

۱. مأخذ بالا، صفحات ۱۰۹، ۱۰۹

۲- بدصفحه های ۲-۲ بدیمد همین کتاب مراجعه فرمایند.

س به صفحه شماره ۲۰۸ همین کتاب مراجعه فرمایند.

٤- آيه ١٣ سوره حجرات، به صفحه شماره ٣٠٥ همين كتاب مراجعه فرمايند.

و پایه دین اسلام رابرشالودهٔ برابری اوبرادری بنیان نهاده و برطبق احکام صریح قرآن واسلام، کلیه افراد بشررااز نظر حقوق مساوی دانسته است، حقوق ومزایایی را که وی استشناناً برای خود در بارهٔ زن و زنانش قائل شده، نه تنها اعتباریک پیامبر آسمانی، بلکه حتی یک انسان با انصاف ومعقول عادی را نیز از اوسلب میکند.

حاصل بحث آنست که سوره های مکی و سوره های مدنی قرآن معرف دو پیغمبر هستند، یکی پیغمبر مکی یعنی انسانی آزاده ، پارسا ، بشردوست ، آرام ، با گذشت ، فدا کار ، اصلاح طلب و موعظه گرکه قصد دارد زند گیش راوقف خدمت افراد به بشر و هدایت آنها براه صواب و رستگاری کند . دوم پیغمبر مدنی و یا انسان قدرت طلبی که پایه های قدرتش مستحکم شده و بصورت سیاستمداری سختگیر ، سرداری مبارز ، رهبری غیرقابل قدرتش مستحکم شده و بصورت سیاستمداری سختگیر ، سرداری مبارز ، رهبری غیرقابل گذشت و حاکمی غیرقابل انعطاف در آمده و لا جرم از سطح عالی و معنوی یک مرشد دینی به ژرفای فکری یک حاکم مادی و فرصت طلب تنزل پیدا کرده است . پی

۱. به ماده پانزدهم قانون اساسی مدینه و صفحه شماره ۲۰۵ همین کتاب مراجعه فرمایند. ۲- قرآن، آیه ۲۰ سوره حجرات.

## فصل هفتم

# تضادهای قرآن

تضادبا قدرت لایتناهی ایزد یکنا مبانیت دارد. توماس آکیناس

اگر چه حکمت قرآن بر پایهٔ هدایت وارشاد مردم بنیاد ریزی شده و کوشش دارد زندگی اخلاقی و معنوی منزهی را به افراد مردم تعلیم دهد، معهذا قسمت چشمگیری از مطالب قرآن بطور یکه با ارائه آیات مر بوط خواهیم دید مشحون از تضادها، تعارضات، تجلی احساسات و هیجانات سرکش انسانی ، تهدیدات ، تطمیعات ، نو پدهای موهوم ترغیب به جنگ و آدمکشی و تصاحب اموال و زنان دیگران میباشد . بعضی از آیات قرآن به بحث در بارهٔ روابط خصوصی محمد با دیگران و مخصوصاً بازنان متعددش اختصاص داده شده و برخی از آنها نیزدر چگونگی تماس مردم با محمد و عظ میکند . آیات و مظالبی که درسرا سرقر آن بکار رفته سعی میکند محمد را یک موجود مافوق بشرواستایی نشان دهد و مردم را با اجبار مذهبی و ادار به فرما نیرداری از او بکند ، ولی بطور یکه خواهیم دید ، بعضی از مظالب قرآن در چنان سطح ضعیف ذهنی تدوین شده است که وجود چنین فرضی را بکلی منتفی میسازد .

هنگامی که یک خواننده غیرمتعبد و بیطرف قرآن رامطالعه میکند، بطور طبیعی این فکر دراوبوجود می آید که اگر واقعاً قرآن کلام خدابوده و بوسیله جبرئیل بر پیغمبر خدا نازل شده، معمولاً احکام ومتون آن باید درسطحی که لازمه شأن لا هوتی خداوند تبارک وتعالی باشد، به ارشاد و هدایت مردم بپر دازد، امّا بطور یکه به تفصیل باذکر آیه های مر بوط خواهیم دید، بسیاری از مطالب قرآن پر از تضادها، تناقضات، تجلّی کینه ها، عداوت ها، شرح حیله ها، ذکر وقایع ناچیز وغیرمنطقی بوده و درآنچنان سطح ابتذال مایه ای تنظیم شده که کمتر خواننده غیرمتعبد واندیشمندی میتواند آنرایک کتاب آسمانی وآیت تعلیمات الهی تلقی نماید.

درجهان ادبیات کتبی وجوددارد که قبل ازمیلاد مسیح برشتهٔ تحریر درآمده و هنوز از نقطه نظر تعالیم اخلاقی بکارت خودراحفظ کرده و ازآثارادبی بدیع جهان بشمارمیروند. از جمهورافلاطون اخلاق نیکوماخس ارسطوه سیاست از جمهورافلاطون اخلاق نیکوماخس ارسطوه سیاست ارسطو، پلوتارک وغیره راذ کر کرد. تألیفات مذکوربا براهینی محکم و نافذ به خواننده اصول اخلاق وار زشهای معنوی تعلیم میدهند و افراد بشررا به زندگی اخلاقی و اجتماعی بهشرو بار ورتری رهنمون میشوند. بعلاوه اندیشگران بزرگ و نامداری مانند حمورابی، کنفوسیوس، بود اوز رتشت درتاریخ جهان ظهور کرده و افکار و عقاید نوینی برای هدایت و ارشاد بشرآورده اند که دارای پایه های اصولی و منطقی فنانا پذیری هستند که هنوز مرجع و الهام دهندهٔ افکار مصلحین و مرشدان راه حقیقت بشمار میروند.

بدیسی است که اگرمحسد دارای وسعت ذهنی مشابهی باهر یک ازفلاسفه ونو پسندگان مذکور میبود و یا با افراد اندیشمند و بصپر مشورت میکرد، میبوانست کتاب دینی بهتر، قابل دفاع تروکاملتری به بشریت عرضه کند. ولی چون قصد داشت، به قرآن واحکامی که درآن آورده است، جنبهٔ الهی وآسمانی بدهد، درتد و ین مطالب قرآن تنها به ذهنیت خودمتگی شد و بهمین دلیل است که مطالب ومتون قرآن، بطور یکه خواهیم دید، پرازتناقضات واحکام ضد و نقیض است.

دربارهٔ محلی که محمد تعلیماتش را فراگرفته، بین محققان اختلاف نظر وجود دارد. گروهی از محققان معتقدند که محمد آموزشهای اولیّه اش را در مکّه تحصیل کرده است. گروه دیگری از محققان اظهار عقیده کرده اند که اوقسمتی و یاقسمت اعظم اطلاعات مذهبی اش را در زمانی که بعنوان کار وانسالاریه خارج از عربستان و مخصوصاً سور به مسافرت میکرده، فراگرفته است. معهذا چنانکه ملاحظه میشود، در قرآن مطلبی وجودندارد که محمد نتوانسته باشد آزا درمکه و یامدینه آموخته و یامجبور شده باشد برای تحصیل آن به خارج از عربستان مسافرت کند. البته میتوان به یقین گفت، آموزشهای محمد در خارج از مکه ومدینه و درمسافرتهای تجاری که به سایر نقاط کرده در بسط اطلاعات او بسیار موثر بوده است. از طرف دیگر بطور یکه گفتیم، چون محمد در بسط اطلاعات او بسیار موثر بوده است. از طرف دیگر بطور یکه گفتیم، چون محمد واعسالی را که برای پیروانش مقرر میکند، کلام نازل شده از طرف خداست، لذاحتی واعسالی را که برای پروانش مقرر میکند، کلام نازل شده از طرف خداست، لذاحتی با نزدیکتر بین صحابه خود مانند ابو بکر و عمر نیز در باره امور مشورت نمیکرد، ابدیهی با افراد ذیصلاحیت و صاحب نظر مشورت مینمود، موفق میشد از بسیاری اشتباهاتی که در با افراد ذیصلاحیت و صاحب نظر مشورت مینمود، موفق میشد از بسیاری اشتباهاتی که در با افراد ذیصلاحیت و صاحب نظر مشورت مینمود، موفق میشد از بسیاری اشتباهاتی که در نمونه ها و مواردی چند از محمد، تضادهای چشم گیر بعضی از احکام و متون قرآن است که به آسانی ذهن هر خواننده روشنگری را جلب میکند و ما در این بحث به ذکر نمونه ها و مواردی چند از تضادهای مذکور می پردازیم.

آیا برطبق فرمان خدا محمداستثنائاً مجازشده است، هریک از زنان عالم را که بخواهد برای خودانتخاب وتصاحب کند؟

متن آیه ۵۰ سورهٔ احزاب به شرح زیرحاکی است که محمد در باره انتخاب زن ازسایر مومنان استثناء شده و درانتخاب زنان آزادی کامل دارد:

يَايَّهُا النَّبِيُّ إِنَّا آخَلَنَا لِكَ الْوَلِجَكَ الْفِي الْمِنَ ابْتَهْتَ أَجُوْرَهُنَ وَمَا مَلَكَتَ يَهِينَكَ مِمَّا اللَّهُ عَلِيْكَ وَبَالْتِ عَبِيلَكَ اللَّهِ عَلِيْكَ وَبَالْتِ عَلِيْكَ اللَّهِ عَبِيلَكَ وَبَالْتِ خَلْتِكَ اللَّيْ عَاجَرْنَ مَعْكَ وَاخْرَاءُ مُؤْمِنَةً

١ -- محمد بن اسماعيل البخاري، صحيح البخاري، ٤ جلد، جلد دوم، صفحات ١٠٦٥ و ١٠٦٠

رانَ وَهَبَتَ نَفْسَهَا لِلنَّهِي إِنْ أَرَادُ النَّيِئُ أَن يَتَنَكِّمُهَا خَالِمُهُ لَكَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِينَ قَلْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فَى أَزْوَا وَمِمْ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَا لَهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ لالهُ غَفُوْرًا رَجِيْهًا

«ای پستسبر مازنانی را که مهرشان ادا کردی بر توحلال کردیم و کنیزانی را که بغنیمت خدانصیب توکرد وملک توشد و نیز دختران عموود ختران عمه و دختران خالوو دختران خدانه آنها که باتواز وطن خود هجرت کردندونیز زن مؤمنه ای که خود رابدون شرط و مهر به توبسخشد و رسول هم به نکاحش مایل باشد که این حکم مخصوص توست نه مؤمنانی که مامیدانیم در باره زنان و کنیزان ملکی آنها چه مقرر کرده ایم. این زنان که همه رابرتوحلال کردیم بدین سبب بود که بروجود تود رامرنکاح هیچ حرج و ژحمتی نباشد وخدا را بر بندگان رحمت بسیار است. »

حکم آیهٔ مذکون اصحاب نزدیک محمد مانند ابو بکروهمچنین زن محبوبش عایشه رابرآشفت و آنها به محمد اعتراض کردند که این چگونه خدایی است که ترا در استفاده بدون قبد و شرط از زنان اینچنان آزاد میگذارد تا توهر زنی را اراده کنی بتوانی در اختیار بگیری. منطق محمد در بر ابرا عتراضات مذکور به بن بست رسید ولذا خدای محمد حکم آیه ۵۰ سوره احزاب را لغو و آیه ۵۲ سوره مذکور را به شرح زیر نازل کرد:

لایکون لک النسکا و من بعث و کاک آن تکبل یقی من آنه دای و آنه ایمین کستهای الا کرد:

«ای رسول بعداز این دیگرنه هیچ زن برتوحلال است ونه مبدل کردن این زنان به دیگرزن هر چند از حسنش به گفت آئی و در نظرت بسیار زیبا آید مگر که کنیزی مالک شوی و خدابر هر چیز مراقب و نگیبان است.»

بطور یکه می بینیم برطیق مدلول صریح آیه ۵۰ سورهٔ احزاب، خداوند محمد را مجاز کرده است بدون رعایت مقررات ازدواج که برای سایریندگانش وضع کرده، هرزئی را که اراده کرد دراختیار خود درآورد تا درامرنکاح برای پیغمبر حرج و زحمتی بوجود نیاید. سپس برطبق متن آیه ۵۲ همان سوره، خداوند حکم قبلی خودرا لغوو پیغمبرش را از ازدواج جدید و یا تبدیل زوجه هایش به زوجه های جدید منع میکند.

تنضاذ احكام مذكور واشتباهات محمددر وضع احكام ومقررات ضدونقيض

درقرآن، به دلایل زیرشگفت حرانسان اندیشمندی رابشدت برمی انگیزد:

۱-- محمد درقرآن انسانی برابرسایرانسانها ذکرشده وتنهاتفاوتی که باسایرافراد بشر دارد آنست که از طرف خداوند ما موروحی دستورات او به افراد همنوعش شده است. آیه ۲ سوره سجده دراین باره میگوید:

قُلْ إِنْمَا أَنَا بَكُرُّ مِعْلَكُمْ يُوخَى إِلَىّ آكَمَا إِلْهَاكُمْ إِلَّهُ وَاحِمَّ فَاسْتَقِيْمُوَّا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوْهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِيْنَ ۚ

«یامحمدبهٔ آنها (مشرکین)بگو که منهم مثل شما بشرهستم، با این تفاوت که ازطرف خداوند به من وحی میشود به شما بگویم که خدا یکی است پس همه بطور مستقیم براه او بروید و آمرزش طلبید و وای برمشرکین.»

۲\_اساس و پایهٔ اسلام بر بستیان برابری و برادری استوارشده است. آیه ۱۳ سوره حجرات دراین باره میگوید:

لَّانَهُمُّا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أَنْ فَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَّآشِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآشِلَ لِتَعَارَفُوا اِنَّ أَكْرَمَكُمْ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآشِلَ لِتَعَارَفُوا اِنَّ أَكْرَمَكُمُ وَعِنْدُ اللهِ النَّالِيَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

«ای مردم ماهمه شمارا از یک مذکرو یک مؤتث آفریدیم وشمارابه شعبه ها وفرقه های مختلف تقسیم کردیم تایکدیگررابشناسید و گرامی ترین شما نزد خداوند پرهیز کارترین شماست...»

۳ ـــ آیهٔ ۱۰ سورهٔ حجرات نیزدر باره برابری و برادری مسلمانان میگوید: اِنْهَا الْمُؤْمِنُونُ اِخْوَةٌ ۰۰۰

«درحقیقت مؤمنان همه برادریکدیگرند...»

 ۱۵ ماده پانزدهم قانوناساسی مدینه که بوسیله خودمحمدتدو پنشدهاست بیگوید:

«هرحقی که فقیرتر بن مؤمن ازآن برخوردارمیشودمساوی است باحقی که غنی تر بن مسلمان از آن برخوردارمیگردد. »

> ۵-آیه ۵۰ سورهٔ قمر حاکی است: وَمَاۤ اَمُوُنَاۤ اِلّا وَالِعِمَاةُ كَالَمَنِيمِ بِالْبَصَرِ ٥

«وفرمان ما درعالم يكي است ودرسوعت چشم بهمزدن بايد انجام پذيرد.»

با وجود آیات واحکام صریح قرآن در باره اینکه اولاً محمد فردی از جامعه انسانی و مانند سایر افراد بشریوده ثانیاً همه مسلمانان بایکدیگربرا در و برابر هستند و بعلا وه فرمان خدا تخییر ناپذیراست، اشتباه محمد در نزول آیات متضاد مذکور واینکه خود را از سایر مسلمانان در باره استفاده از زن مستثنی کرده و برای خود از جمله این امتیاز را قائل شده است که بسواند هرزنی را که بخواهد بدون رعایت مقرراتی که برای سایر مؤمنان در قرآن ذکر شده تصاحب کند، در خوریسی حیرت و شگفت است.

یکی ازنکات قابل استناد درتضاد احکام قرآن و گفتار و کردار محمد واقعه زیر است :

روزی ابولهب عموی محمد مردان قبیله هاشم وازجمله محمد را درمنزل خود دعوت کرد. پس از حضور مدعوین، ابولهب، محمد راخطاب قرار داد وازاو پرسش کرد با توجه به اینکه او گفته است مشرکین به جهنم خواهند رفت، عقیده او در باره جدش عبدالمطلب چیست. محمد آیه ۱۲۳ سوره تو به به شرح زیر را برای مدعوین خواند:

مَا كَانَ لِلنَّيْنِ وَالَّذِيْنَ امْنُوا أَنْ يَنتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُوَا أُولِي قُريل ...

«پیخمبروآنهایی که ایمان آورده اندنبایدبرای مشرکین طلب آمرزش کنند، ولوآنکه مشرکین ازخو بشان آنهاباشند...»

سپس ابولهب ازمحمد پرسید در باره برادرش ابوطانب چه میگوید. محمد پاسخ داد، چون ابوطالب نیز درزمان مرگ اسلام نیا ورده واز دین اجدادش دست نکشیده بود، از اینرو اونیز آمرزینه نیست.

آنگاه ابولهب تمام چند نفر ازاجداد خود را که درضمن ازاجداد محمد نیزیشمار میرفتند برز بان آورد وازمحمد پرسش کرد که آیا آنها آمرز یده اندیانه. محمد مجدد آآیه مذکور را قرائت کرد و اظهار داشت: «حکم خداوند قطعی است و استثناء نمی پذیرد.»

اکنون این بحث مطرح میشود که اگر حکم خدا قطعی بوده واستثناء پذیر نیست، پس چگونه است که خداوند اینهمه درقرآن احکام ضدونقیض صادر کرده ومخصوصاً در باره زندگی خصوصی محمد و استفاده اواز زنان قائل به استثناء وصدور احکام متعارض شده است!

# نقش خداوند درقرآن بعنوان كارگزارر وابط عمومي پيغمبر

خداونددرنقش کارگزار روابط عمومی پیغمبر به زنان محمددرس پیغمبرداری، به مسلمانان درس آداب معاشرت با پیغمبروزنان اورامیدهد، به محمدامتیازات استثنایی برای رفت اروآمیبزش بازنانش تفویض و برای نوبت همخوابگی محمد بازنانش فرمان صادرمیکند.

درآیات زیرخداوند ازیک طرف به پیغمبرش آئین زناشویی وطرز رفتا ربازنانش رامی آموزد ودراین باره بطور استثنائی مزایایی برای اوقائل میشود که سایر مسلمانان ومؤمنان باید از آنها محروم بمانند و ازدگرسویه زنان پیغمبر آداب معاشرت بادیگران ومخصوصاً چگونگی رفتا ربا پیغمبر درس میدهد و به آنها توصیه میکند که اگر مرتکب گناه شوند دردنیای اخروی مجازاتشان دو برابرزنان عادی بوده واگر از پیغمبر اطاعت کنند، باداششان دو برابرزنان دیگر خواهد بود.

آیات زیرحاکی است که زنان پیغمبربرای رستگاری دردنیای اخروی باید مطیع ومنقاد محمد بوده وخودرا وقف خواست های انسانی او کنند. آیات ۲۸ تا ۳۶ سورهٔ اخزاب میگوید:

يَانِهُا النَّبِيُ قُلْ لِاَوْلَهِ عِلَى إِنْ كُنْ تُنْ تُودَنَ الْعَيْوةَ الدُّهُ يَا وَذِيْنَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَتِ عَكَنَ مُودَنَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالدُّارُ الْاَخِرَةَ وَالْ اللهُ اَللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمَسُولَهُ وَالدُّارُ الْاَخِرَةَ وَالْ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَسُولُهُ وَالدُّارُ الْاَخِرَةَ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَسُولُهُ وَ اللهُ اللهُ وَمَا يَعْدَلُهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَنْ يَا اللهُ وَمَنْ يَعْدَلُهُ وَمَنْ يَعْدُلُهُ وَمَنْ يَعْدَلُهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَنِينَ وَاعْتَدُونَا لَهُ اللهُ وَمَا مَوْتَنِينَ وَاعْتَدُونَا لَهُ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَنِينَ وَاعْتَدُونَا لَهُ اللهُ وَمَا مَوْتَنَا لَوْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَنَانُ وَ وَمَن اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَنْ فَوْلا فَعَلُوهُ وَاللهُ اللهُ وَمَا مَوْتَنْ فَوْلا فَعَلُوهُ وَاللهُ اللهُ وَمَا مَوْتَنْ فَا لَهُ وَمَا مَوْتَنْ فَا لَهُ وَمَا مَوْتَنَا لَهُ اللهُ وَمَا مَوْتَنْ فَا لَهُ وَمَا مَوْتَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَنَا لَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَوْتَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا مَوْتَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

«ای پسخممبربه زنان خودبگواگرشماطالب زیب وزیورزندگی دنیا هستیدبیائیدتامن مهرشما را پرداخته وهمه را به خوبی و خرسندی طلاق دهم. واگرطالب خداورسول