وی در خانه نبود و همسرش زینب، دختر جحش، که زنی سی ساله و بسیار زیبا بود، مشغول غسل کردن بود. محمد با یک نگاه به قامت فتان و زیبای زینب، عاشق او شد.

طبری رو یداد مذکور را با جزیی تفاوت با نویسندگان دیگر شرح داده و می نویسد، هنگامی که محمد درب خانه زید به انتظار ایستاده بود تا او را بداخل خانه دعوت کند، باد پردهٔ اطاق زینب را کنار زد و محمد از لای در نیمه باز، بدن نیمه عریان او را با لباس خانه دید و شیفته زیبایی افسونگر او شد.

به هر حال، هنگامی که محمد وارد خانه زید شد، نظر دیگری به زینب انداخت و در حالی که زیبایی زینب قلبش را بشدت تکان داده و تسخیر کرده بود، بی اختیار گفت: «سبحان الله مقلب القلوب.»

زینب که از شنیدن جمله مذکور به شور و وجد آمده بود، هنگامی که شوهرش زید به خانه آمد، موضوع را با وی در میان گذاشت. زید که کمی بیش از یک سال از ازدواجش با زینب می گذشت، با آگاه شدن از جریان امر، فهمید که عشق زینب در خانه قلب محمد جای گرفته است. از این رو فوراً نزد محمد رفت و به او اظهار داشت، قصد دارد زینب را طلاق دهد تا او با وی ازدواج کند. محمد از قبول پیشنهاد زید سر باز زد و گفت: «زنت را برای خودت نگهدار.» اما زید به فراست دریافت که سخنان محمد با احساس قلبی او کاملاً تفاوت دارد و محمد برای رعایت ظاهر امر، مبادرت به ابراز پاسخ منفی کرده است. از این رو زید با خود فکر کرد، از آن پس صلاح نیست زنی را که پیامبر خدا به وی چشم دوخته است، در اختیار خود داشته باشد و زینب را بطور رسمی طلاق گفت.

«و یلیام مویر» می نویسد، ممکن است، زید تمایل چندانی به ادامه زندگی با همسرش زینب نداشت و از این رو در اصل قصد طلاق او را داشت و از این فرصت برای طلاق او استفاده کرد. همچنین امکان دارد که ازدواج با زنی که همسرش علاقه ای برای ادامه زندگی با او را ندارد، از نظر اخلاقی در فرهنگ عرب زیاد غیر اخلاقی تلقی نشود، اما در بارهٔ این موضوع بخصوص، باید توجه داشت که زید پسر خوانده محمد بود و حتی در عربستان در زمان جهالت، ازدواج

با همسر پسر خوانده و یا پسر صلبی غیر اخلاقی و غیر قانونی بشمار می رفت. به هر حال تا زمانی که زینب مجبور به نگهداشتن عده طلاق بود، محمد شعله عشقش را نسبت به او مهار کرد، اما بمحض این که عده زینب به سر رسید، روزی که محمد در کنار عایشه نشسته بود، جبر ثیل نازل شد و عایشه بر طبق معمول محمد را با پتویی پوشانید تا خود را در معرض الهام آیات الهی قرار دهد. پس از خاتمه الهام، در حالی که لبخند رضایت بخشی چهره محمد را پوشانیده بود، گفت: «اکنون باید یک نفر نزد زینب برود و به وی مژده دهد که خداوند او را به عقد ازدواج من درآورده است.» ۲۹

آیاتی که به کیفیت مذکور به محمد الهام شد، زهر شرم و رسوایی ازدواج با همسر پسر خوانده را که تا آن روز در فرهنگ عرب غیر اخلاقی و غیر قانونی بشمار می رفت، زدود، و به محمد اجازه داد با زینب، همسر زید، پسر خوانده اش ازدواج کند؛ ازدواج با همسر پسر خوانده را قانونی و شرعی اعلام کرد و حتی محمد را از این که عنشق خود را که خداوند مایل بوده است فاش شود، پنهان نگهداشته و به سبب ترس از سخنان مردم در ازدواج با همسر پسر خوانده اش تردید و اهمال بخرج داده سرزنش کرده است. آیات مذکور و ترجمهٔ فارسی آنها به شرح زیر است:

آیه ٤ سؤرهٔ احزاب:

م-مَاجَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهُ وَمَاجَعَلَ انْوَاجَكُو الْآنَ تُظْهِوُونَ مِنْهُنَ أَكُو مِنْهُنَ الْمَعَلَ اللهُ لِيَحْوَلُ الْعَقَ الْمُعَلِّدُ وَمَاجَعَلَ الْدُوعِيَاءَكُمُ الْمُنَاءَكُمُ وَلَا لَهُ لَا يُعْوَلُ الْعَقَ وَلَكُو بِالْوَاهِكُونُ وَاللهُ يَعُولُ الْعَقَ وَلَكُو بِالْوَاهِكُونُ وَاللهُ يَعُولُ الْعَقَ وَلَكُو بِالْوَاهِكُونُ وَاللهُ يَعُولُ الْعَقَ وَهُو يَهُولِ النَّهُ يَعُولُ الْعَقَلُ اللَّهُ وَمُولِهُ فَي النَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

«خداوند در درون بدن انسان دو قلب قرار نداده و نیز زنانتان را که طلاق می دهید، مادر شما بشمار نیاورده و همچنین پسر خوانده های شما را پسران شما ندانسته است. این گفتار شما زبانی و خالی از واقعیت است و خداوند سخن به حق می گوید و شما را به حقیقت راهنمایی می کند.»

آیه ۳۷ سوره احزاب:

، وَإِذْ تَتَقُولُ لِلَّذِي كَنْ مَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَالْتِي اللَّهَ

29 Muir, The Life of Mohammed, p. 291.

وَنُحْفِقُ فِى نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيْتُو وَتَحَنَّى النَّاسُ \* وَاللهُ آحَثُى آنُ تَخْطُمهُ \* فَلَمَا قَطَى زَيْنًا مِنْهَا وَطَرًّا ﴿ زَوْجُنَاكُهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى النُّوُمِنِيْنَ حَرَبُمُ فِى آزُواجِ آدْعِيَآئِهِمْ ﴿ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَ وَطَرًّا \* وَكَانَ آمُرُ اللهِ مَعْعُولًا ۞

«و تو با آن کس که خدایش به او نعمت داد نیکی کرده و گفتی زنت را نگهدار و از خدا بترس. و آنچه در دل پنهان داشتی خدا آشکار ساخت و تو از مخالفت و سرزنش خلق ترسیدی و سزاوارتر بود از خدا بترسی. پس ما هم چون زید از آن زن کام دل گرفت، او را به نکاح تو درآوردیم تا بعد از این مؤمنان در نکاح زنان پسرخوانده خود که با تشریفات شرعی از شوهرانشان طلاق می گیرند، اشکالی نداشته باشند و فرمان خدا باید انجام پذیرد.»

آیه ٤٠ سوره احزاب:

٧٠- مَا كَانَ مُحَمِّدٌ أَنَا أَحَدِ فِن تِجَالِكُمُ وَلَكِنْ تَسُولَ اللهِ وَخَالْتُمَ النَّي بِنَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ

«محمد پدر هیچ یک از مردان شما نیست، لیکن او رسول خدا و خاتم انبیاء است و خدا بر همه امور عالم آگاه است.»

مویر می نویسد، آیات مذکور بطور شگفت انگیزی شرم و رسوایی ازدواج مذکور را زایل کرد و زید از آن پس «زید بن حارث» نامیده شد، نه «زید بن محمد.»

آیه بالا (۴۰ سوره احزاب) درپاسخ منافقین مدینه نازل شد که با طعنه و استهزاء می گفتند: «رسول خدا با همسر پسر خوانده اش ازدواج کرده است.»

مویر نوشته است «سلمه» مستخدم محمد داوطلب رسانیدن پیام مذکور به زینب شد، ولی «کوله» اشعار داشته است که پس از اتمام عدّه زینب، محمد به زید دستور داد نزد زینب برود و او را برایش خواستگاری کند. ۳۰ «کوله» نوشته است، دلیل این که محمد، زید پسر خوانده خود و شوهر سابق زینب را برای انجام این ماموریت انتخاب کرد، آن بود که قصد داشت به مردم نشان دهد که این ازدواج بدون اکراه و با رضایت زید همسر سابق زینب انجام گرفته است و

<sup>30</sup> Ibid.

همچنین با این عمل می خواست به زید بفهماند که او نباید دیگر عشق زینب را در قلب خود نگهدارد.۳۱

کوله می نویسد، هنگامی که عایشه از ازدواج محمد و زینب آگاه شد، بدون اجازه محمد به خانه زینب رفت و به محمد گفت: «یا رسول الله، توچگونه با یک ملاقات و بدون خواستگاری و وجود شاهد با زینب ازدواج شرعی انجام داده ای؟» محمد در پاسخ عایشه گفته است: «خواستگار این ازدواج خداوند و شاهد آن جبرئیل بوده است.» ۳۲

کوله بنقل از احادیث معتبر نوشته است، عایشه گفته است: «اگر در قرآن تنها یک آیه وجود داشته باشد که محمد از وجود آن ناراضی بوده و میل داشته است، آن آیه را مخفی نگهدارد، آیه ای است که ازدواج او را با زینب همسر پسر خوانده اش تجویز کرده است.» ۳۳

«مویر» به نقل از عایشه می نویسد که وی گفته است، پس از این که آیهٔ مربوط از جانب خداوند نازل شد و ازدواج محمد را با زینب همسر پسر خوانده اش تجویز کرد، وی نسبت به مبانی نبوت محمد مشکوک شده است. ۳۴

زینب پس از ازدواج با محمد، با فخر و تکبر می گفت: «ازدواج من با رسول خدا بر حسب دستور الهی انجام گرفته و خداوند خودش عامل این ازدواج بوده است، در حالی، که ازدواج محمد با سایر همسرانش بوسیلهٔ منسو بین آنها به عمل آمده است.»

زینب مدت ۵۳ سال عمر کرد و در حدود مدت ده سال پس از رحلت محمد درگذشت. \*

<sup>31</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 495.

<sup>32</sup> Ibid., p. 498.

<sup>33</sup> Ibid., p. 497.

<sup>34</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 291.

# فصل هفتم همسر كوروش

نوشته های تاریخی نشان می دهد که کوروش نه تنها در امور سیاهیگری دارای نبوغ نظامی و در جهانگشایی و کشورداری بسیار انسان دوست و نوع پرور بوده و با دوست و دشمن به بکسان مدارا می کرده؛ در امور خانوادگی نیزیکی از وفادارت بن مردان روزگار بوده است. اکوروش برخلاف نوشتهٔ «یوستی» ۲ که از روامات نے مایدای مانند «کتزیاس» اقتباس شده، یک زن بیشتر نگرفته است.

۱ شاپور شهبازی، کوروش بزرگ (شیران انتشارات دانشگاه پهلوی، ۱۳۶۹ خورشیدی)، صفحه ۳۳۲.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> F. Justi, Iranisches Namenbuch (Marburg, West Germany: 1896), s. 396.

۳«کتزیاس» Cetesias مادر «کمبوجیه» را «آمی تیس» Amytis دختر «آسنیاگ» دانسته است. تردید نیست که چون همسر «بخت النصر» نیز «آمی تیس» نام داشته است، از اینرو کتزیاس نام مادر كمبوجيه را آمي تيس همسر بخت النصر اقتباس كرده است. اما ساير تاريخ نويسَان بدون استثناء مادر کوروش را «ماندان» دختر آسیتاگ پادشاه ماد دانسته اند. کتزیاس در تمام نوشته هایش نسبت به كوروش نظر منفى داشته است.

«هرودوت» این موضوع را با صراحت کامل تأکید و اضافه کرده است که کوروش درپاسبانی از خانه و میهنش زبانزد جهانیان شده بود. ۴

کوروش با «کاسان دان» دختر «فرناسپه» از شاهدختان خاندان هخامنشی ازدواج کرد. کاسان دان همسر کوروش قبل از خود او درگذشت و بر طبق نوشتهٔ هرودوت مرگ همسر، کوروش را در اندوهی بیکران فرو برود و وی برای مدتی در سوگ همسرش مو یه می کرد و پس از مرگ کاسان دان تا زنده بود دیگر همسری برنگزید. ۷

هرودوت می نویسد، مصریان به منظور این که شکست خود را از ایرانیان به نحوی جبران کنند، شهرت دادند که کوروش دختر «آمازیس» فرعون مصر را برای ازدواج خواستگاری کرده است، اما فرعون مصر بجای آمازیس دختر زیباروی «اپریس» فرعون سابق مصر به نام «نی یتیس» از را که خود او برانداخته بود برای کوروش فرستاد و «کمبوجیه» از نی یتیس متولد شده است. نتیجهٔ منطقی این داستان این است که چون کمبوجیه از یک مادر مصری بوجود آمده بود، بنابراین شایستگی جانشینی فرعون مصر را نیز داشت و کمبوجیه در واقع یک شاهزادهٔ مصری بوده است که بر ایران سلطنت می کرده، نه یک شاهزادهٔ ایرانی که به مصر لشکر کشیده و آن کشور را تسخیر کرده است.

هرودوت اضافه می کند که داستان مذکور را مصریان برای دلخوشی خود جعل کرده بودند تا از شدت خفتی که بر اثر شکست بوسیلهٔ ایرانیان تحمل کردند، کاسته باشند. زیرا اولاً همه می دانستند که ولیعهد ایران باید پارسی و از خاندان سلطنتی باشد و ثانیاً همه آگاه بودند که مادر کمبوجیه کاسان دان هخامنشی بوده

<sup>4</sup> Herodotus, vol. iii.

<sup>5</sup> Cassandana

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Farnaspa

۷ شهبازی، کوروش بزرگ، صفحهٔ ۳۲۳.

<sup>\*</sup> Amasis

<sup>9</sup> Apries

<sup>10</sup> Nietis

همسر كوروش

174

است. ۱۱

بدین شرح، کوروش بزرگ، کیازندی که بزرگترین پادشاه عصرخودو تواناترین مرد روی زمین بود آنقدر از نظر ارزشهای اخلاقی و انسانی بهره می برد که بیش از یک زن در زندگی او وجود نداشت، در حالی که در گفتار بعد خواهیم دید، نویسندگان، محدثان، و تاریخ نویسان معتبر، چهل و یک نفر زن را در زندگی محمد، پیامبرشاه عربی رقم زده اند.

<sup>11</sup> Herodotus, iii, 2.

## فصل هشتم

## ازدواج های محمد و زنان او

### احكام قرآن درباره زنان محمد

در حالی که کوروش تنها یک همسر به نام کاسان دان اختیار کرد و پس از درگذشت یگانیه همسرش هرگز دیگر ازدواج نکرد، محمد بن عبدالله بر طبق نوشته های تاریخ نو یسان معتبر عرب اسلام و غربی بغیر از زنانی که به نحوی از انحاء با آنها در رابطه زناشویی بود، با تعداد بیست و نه زن عقد زناشویی بست. زن در زندگی محمد، بقدری اهمیت داشته است که هفده آیه از آیات قران به زنان محمد و چگونگی رفتار آنها در اجتماع بطور کلی و منش آنان با محمد بطور خصوصی اختصاص بافته است.

ابن عباس گفته است: «بالا ترین مقام مسلمانان در دنیا (یعنی محمد) از لحاظ شور جنسی نسبت به زنان نیز بالا ترین مقام را بین مسلمانان دارا بوده

۱ سورهٔ احزاب: آیات شماره ۲، ۲۸ تا ۳۵، ۳۷، ۹۱، ۵۰، ۵۲، ۵۲، ۵۳؛ سوره تحریم: آیات شماره ۱، ۳۵، ۵۲، ۵۲، سوره تحریم:

111

است،»۲

علامه ملا محمد باقر مجلسی می نویسد، از امام جعفر صادق پرسش کرده اند پیامبر چند نفر زن می تواند بطور شرعی داشته باشد، امام جعفر صادق پاسخ داده است پیامبر می توانست هر تعداد زن که مایل بود برای خود اختیار کند. بعلاوه او مجاز بود با دختران عمو و دختران عمه و دختران خاله و دختران دایی و هر زن مسلمان دیگری که اراده می کرد بدون پرداخت مهریه با آنها ازدواج کند. بدیهی است که این امتیاز استثناثاً مخصوص محمد بود و سایر مسلمانان حق استفاده از جنین مزیتی را نداشتند. ۳

قبل از اینکه فهرست زنان حرمسرای محمد را توضیح دهیم باید به این نکته توجه داشته باشیم که آیه ۵۰ سوره احزاب به شرح زیر شش نوع همسر از طبقات مختلف برای محمد تجو یز کرده است:

ه - يَا يُهُا النَّبِيُ إِنَّا آخُلَلْنَا لَكَ ارْوَاجِكَ النِّيَ اتَهْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتُ يَعِينُكَ مِئَا النَّهِ النَّهِ النَّهِ عَلَيْكَ مِئَا النَّهِ عَلَيْكَ مِئَا النَّهِ عَلَيْكَ النَّيْ النَّهِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ النَّيْ مَكَكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ النَّيْ مَكَكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ النَّيْ مَكَكَ وَامْرَاهُ مُوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَقْسَهَا لِلنَّيْمِ إِنْ آرَادَ النَّيْمُ أَنْ يَكُمْ النَّهُ عَلَيْكَ مَنْ وَمَا مَلَكُمْ فَا اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ وَمَا مَلَكَمْتُ عَلَيْكُ مِنْ وَمَا مَلَكَمْتُ اللَّهُ عَقُولًا لَحِمُمُ اللَّهُ عَلَيْكَ حَرَجُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُولًا لَحِمُمُ اللَّهُ عَلَيْكَ حَرَجُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُولًا لَحِمُكًا وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَقُولًا لَحَمُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللَّهُ عَقُولًا لَحَمُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللَّهُ عَقُولًا لَكُونُ عَلَيْكَ حَرَجُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُولًا لَحَمِينًا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكَ مِنْ مَنْ اللَّهُ عَقُولًا لَكُونُ عَلَيْكَ مَنْ عَلَيْكُ مَنْ اللَّهُ عَقُولًا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْمُ لَا لَاللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلْمُ لَا لَاللَّهُ عَلْمَ لَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلْمُ لَالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

«ای پیغمبر ما زنانی را که مهرشان ادا کردی برتو حلال کردیم و کنیزانی را که خدا به غنیمت نصیب تو کرد و ملک تو شد و نیز دختران عمو و دختران عمه و دختران دایی و دختران خاله آنها که با تو از وطن خود هجرت کردند و نیز زن مومنه ای که خود را بدون شرط و مهر به تو ببخشد و رسول هم به نکاحش مایل باشد که این حکم مخصوص توست نه مومنانی که ما می دانیم در باره زنان و

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: University of Oxford Press, 1956), pp. 395-99.

۳ علامه ملا محمد باقر مجلسی، حیات القلوب یا زندگی حضرت محمد، جلد دوم (تهران: کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۷۶ هجری)، صفحه ۹۰۰.

کنیزان ملکی آنها چه مقرر کرده ایم. این زنان که همه را بر تو حلال کردیم بدین سبب بود که بر وجود تو در امر نکاح هیچ حرج و زحمتی نباشد وخدا را بر بندگان رحمت بسیار است.»

گروههای ششگانه طبقاتی که بر طبق آیه مذکور، محمد خود را مجاز با ازدواج با آنها دانسته است به این شرح است:

 ۱ ـ زنان عقدی رسمی که بر طبق مقررات شرعی محمد باید برایشان مهر قائل شود.

۲ ـ برده هایی که در جنگ ها اسیر و بعنوان غنیمت جنگی سهم محمد می شوند. بر طبق این قسمت از آیه ۵۰ سوره احزاب محمد بزده های مذکور را صیغه می کرد و آنها را دراختیار خود نگه می داشت، مانند جو یریه. بعضی از تاریخ نو یسان اسلامی ریحانه را نیز جزء این گروه از زنان محمد بشمار آورده اند.

٣ ـ دختران عمو، دختران عمه، دختران دايي و دختران خاله.

۶ ـ زنان این طبقه بر طبق مدلول آیه ۵۰ سوره احزاب عبارتند از: «آنهایی که با محمد از وطن خود مهاجرت کرده اند.» اما مفهوم این قسمست از آیه زیاد روشن نیست و معلوم نمی کند که آیا هدف از «زنهایی که با محمد از وطن خود مهاجرت کرده اند.» محدودیتی بر زنان طبقه سوم بشمار می رود و یا دلالت بر طبقه جداگانه ای از زنان دارد. بعبارت دیگر معلوم نیست که آیا هدف این قسمت از آیه ۵۰ سوره احزاب «تنها دختران عمو، دختران عمه، دختران دایی، و دختران خاله ای است که محمد با آنها از مکه به مدینه مهاجرت کرده» و یا اینکه این قسمت از آیه حاکی از طبقه جداگانه ای از زنان بوده و بطور کلی تمام زنانی را که محمد با آنها از وطن مهاجرت کرده است در بر می گیرد. عبدالله بن مسعود با معتقد است که این زنان طبقه خاصی از همسران محمد را تشکیل می دهند و ارتباطی با زنان طبقه سوم ندارند. «زینب دختر خزیمه» را باید جزء این طبقه از را نان محمد بشمار آورد. بدیهی است که چه زنان طبقات سوم و چهارم را جزء یک

<sup>4</sup> Watt, Muhammad at Medina, p. 393.

گروه بدانیم و یا هریک از آنها را طبقه جداگانه ای بشمار آوریم؛ آنچه مسلم است، محمد خود را از پرداخت مهریه به آنها معاف کرده است. باید دانست که در اسلام ازدواج با دختر عمومجاز است و بهمین سبب محمد مدت کوتاهی قبل از مرگ درصدد ازدواج با «قوتیله بنت قیس» بود که مرگ این فرصت را به او نداد. ه

۵ ـ زنان مومنه ای که خود را بدون شرط ومهر به محمد ببخشند و او نیز به نکاح . آنها مایل باشد «میمونه» جزء این طبقه از زنان محمد بوده است.

ابن سعد ٔ در جلد هشتم کتاب خود فهرست زنان دیگری را ذکر می کند که در هیچیک از طبقات پنجگانه بالا قرار نمی گیرند. این زنان بر طبق نوشته ابن سعد به شرح زیر هستند:

 ۱ ـ زنانی که محمد آنها را به عقد ازدواج خود درآورده، ولی با آنها وارد مرحله زفاف و همخوابگی نشده است.

٢ ـ همسراني را كه محمد طلاق داده است.

۳ ـ زنانى كه محمد به آنها پيشنهاد ازدواج داده ولى موفق به ازدواج با آنها نشده است.

#### زنان عقدی و رسمی محمد

فهرست زنان عقدی و رسمی محمد بر طبق نوشته تاریخ نویسان مشهور ومعتبر اسلامی به شرح زیر بوده است:

۱ - خدیجه دختر خوو یلید - خدیجه اولین زن محمد بود که در سال ۵۹۵ میلادی، هنگامی که چهل سال ازعمرش می گذشت به عقد ازدواج محمد که ۲۵ ساله بود، درآمد. خدیجه مدت بیست و چهار سال و یکماه با محمد زندگی کرد و در حدود سال دهم بعثت (سه سال قبل از هجرت) وفات یافت. بغیر از

<sup>5</sup> Ibn Saad, viii, p. 105.

<sup>6</sup> Ibid.

ابراهیم کلیه فرزندان محمد را خدیجه زایش کرده است. ۲

۲ ـ سوده دختر حمزه ـ محمد در سال دهم هجرت (۲۰ میلادی) با سوده که سی سال از عمرش می گذشت ازدواج کرد. شوهر سابق سوده به نام «سکران بن عمرو» از مسلمانانی بود که به حبشه مهاجرت کرده ودر آن کشور درگذشته بود. <sup>۸</sup> عایشه دختر ابو بکر ـ عایشه سومین زن محمد و یگانه دختر با کره ای است که محمد با او ازدواج کرده است. محمد در زمانی که عایشه ۶ سال داشت او را در مکه نامزد کرد و هفت ماه بعد از هجرت به مدینه (سال ۴۲۳ میلادی) در حالیکه عایشه ۹ سال و خود او ۵۳ سال داشت با او ازدواج کرد. عایشه محبو بترین زن محمد بود و تا زمان خلافت معاو یه عمر کرد و در سن ۷۰ سالگی بدرود حیات گفت. اعایشه لقب «صدیق» داشت و او را «عایشهٔ صدیق» می نامیدند.

کوله نوشته است، هنگامی که عایشه از ظرفی آب می آشامید، محمد آن ظرف را از دست عایشه می گرفت و از همان محلی که لبهای عایشه با آن تماس گرفته بود، بقیه آب ظرف را می آشامید. همچنین موقعی که عایشه گوشت های استخوانی را می خورد، محمد استخوان را از دست عایشه می گرفت و از همان محلی که عایشه با دندانهایش گوشتهای استخوان را خورده بود، بقیه گوشتهای استخوان را می خورد، ۱۰

عایشه خود نیز به دلائل زیر معتقد بود که وی محبو بترین زن محمد بوده است: ۱۱

### ۱ ـ او تنها دختر باكره اي بوده كه محمد با او ازدواج كرده

<sup>7</sup> Ibn Saad, viii, pp. 7-11, i/1.85; At-Tabari, i, p. 1766f.; Caetani, i, pp. 166-73.

<sup>\*</sup> Ibn Saad, viii, pp. 35-39; At-Tabari, i, pp. 1767-9; Caetani, i, p. 312.

مجلسي ، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، جلد دوم، ص ٣٥١.

Ibn Saad, viii, pp. 39-56; At-Tabari, i. p. 1769f.; Caetani, i. p. 424.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> S. W. Koelle, Mohammed and Mohammedanism (London: Rivingtons, 1888), p. 391.

<sup>11</sup> Ibid., p. 491.

است (ساير زنان محمد بدون استثناء قبلا ازدواج كرده وغير باكره بودند).

۲ - والدین هیچیک از سایر زنان محمد مانند والدین او در
 جهت اجرای مشیت الهی به مدینه مهاجرت نکرده اند.

۳ ـ در جریان واقعه «صفوان بن معطل سهمی» ۱۲ آیاتی مبنی بر بیگناهی او از آسمان نازل شده است.

٤ ـ قبل از اينكه محمد با او ازدواج كند، جبرئيل تصوير ويرا روى قطعه اى ازپارچه ابريشمى به محمد نشان داده و گفته است: «با اين دختر ازدواج كن،» و محمد به اين دستور عمل كرده و با عايشه ازدواج كرده است.

۵ - او با محمد زیریک سقف حمام می کرده است. هیچیک دیگر از زنان محمد از چنین موهبتی برخوردار نبوده اند.

۶ ـ محل سکونت واستراحت او جنب مسجد و محلی بوده
 است که محمد نماز برگزار می کرده است.

٧ ـ آیه های قران تنها در اطاق او نازل می شده است.

 ۸ ـ در لحظه ای که روح محمد از بدنش پرواز می کرد، او سرش را بین سینه و شکم عایشه قرار داده بود.

۹ ـ محمد در روزی رحلت کرده است که شب آنروز در
 گاهنامه زندگی شبانه محمد نوبت عایشه بوده است که با وی

۱۲ هنگامی که محمد پس از جنگ با طایقه «بنی مصطلق» از شمال غربی مکه به مدینه مراجعت می کرد، در بین راه برای استراحت سپاهیانش خیمه زد. در موقع ترک آن محل، عایشه برای قضای حاجت از کجاوه اش دور شده بود و مستخدمین او موقعی که کجاوه را روی شتر گذاشتند، متوجه عدم حضور عایشه نشدند و از اینرو عایشه در بیابان تنها ماند. در این جریان «صفوان بن معطل سهمی» که یکی از جوانان خوش سیمای قبیله «بنی سلیم» و از مهاجرین بود به عایشه برخورد کرد و او را بر پشت شتر خود نشانید و پس از یک شبانه روز وارد مدینه شد. این موضوع شایعه بسیاری در بارهٔ این که عایشه و «صفوان بن معطل سهمی» چگونه شب را با یکدیگر در بیابان گذرانیده آند بوجود آورد. سرانجام آیات ۳ تا ۲۲ سورهٔ تور نازل شد و عایشه را از اتهام یا گذاهی که به او نسبت می دادند، آزاد کرد.

شب را به صبح برساند.

۱۰ محمد در محل سکونت عایشه دفن شده است. بدیهی است که عشق و محبت محمد نسبت به عایشه برایش گاهی اوقات بسیار گران تمام می شد، زیرا بین تمام همسران او، عایشه تنها کسی بود که از او انتقاد می کرد و حتی در چند مورد در بارهٔ نبوت محمد شک و تردید نمود. (به صفحهٔ شماره ۱۵۹ همین کتاب مراجعه فرمایید).

زمانی از خود محمد پرسش کردند، کدام یک از زنانش را از همه بیشتر دوست دارد. محمد پاسخ داد: «عایشه را.» همچنین از وی پرسش کردند، کدام یک از مردان را بیش از همه دوست دارد، محمد پاسخ داد: «ابو بکر را.» ۱۳

در زمنان خلافت عمر نیز هنگامی که می خواستند برای زنان محمد حقوق و مقرری ماهیانه تعیین کنند، عمر دستور داد برای هریک از زنان محمد ماهیانه ۱۰,۰۰۰ درهم، ولی بمناسبت این که عایشه محبوبترین زن محمد بوده، برای او ماهیانه ۲۰,۰۰۰ درهم حقوق و مقرری اختصاص داده شود. ۱۴

با این وجود مجلسی می نویسد، «ابن بابویه» و «برقی» به سند معتبر از امام محمد باقر روایت کرده اند، هنگامی که امام زمان ظاهر می شود، عایشه را زنده می کند و به او تازیانه می زند تا برای فاطمه (دختر محمد) از او انتقام بکشد. راوی از امام محمد باقر پرسش می کند، چرا امام زمان دست به چنین کاری می زند؟ امام محمد باقر پاسخ می دهد، علت آن است که عایشه به مادر ابراهیم افترا زد که فرزندش متعلق به محمد نیست و از راه نامشروع نطفه ابراهیم در زهدان مادرش قرار گرفته است. راوی پرسش می کند که چرا محمد خود او را تازیانه نزد و خداوند مجازات او را به تاخیر انداخت که امام زمان این کار را انجام دهد. امام محمد باقر پاسخ می دهد، دلیل آنست که خداوند محمد را برای رحمت فرستاده است و امام زمان را برای انتقام و عذاب خواهد فرستاد.

· با وجود کلیه فرنودهای مذکور و حتی اعتراف خود محمد مبنی بر این که عایشه را بیش از سایر زنانش دوست داشته است؛ علامه ملا محمد باقر مجلسی

<sup>13</sup> Koelle, Mohammed and Mohammadanism, p. 491.

<sup>14</sup> Ibid.

١٥ مجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٦١١.

همچنین در کلیهٔ کتابهایش هر کجا از عایشه نام برده، بلافاصله بعد از آن عنوان «ملعونه» را بکار برده است. در ایران نیز می دانیم که خطاب کلمهٔ «عایشه» به زنان بعنوان اهانت بکار می رود و هر زمانی که بخواهند به زنی اهانت کنند، اورا «عایشه» خطاب می کنند. در واقع می توان گفت که بدنام کردن عایشه، یکی از اخترانات ملایان شیعه گری است که برای گرم نگهداشتن دکان دینداری خود همانطور که «ابوبکر» یعنی محبو بترین یار محمد را تخطه و لعنت می کنند، همانطور نیز بر خلاف کلیهٔ نوشته های اسلامی و حتی اعتراف خود محمد، شخصیت عایشه را کیاده می سازند. این واقعیت نشان می دهد که در بعضی موارد، تأمین منافع شخصی و طبقانی افراد مردم، حتی بر مقدسات دینی آنها نیز برتری پیدا تأمین منافع شخصی و طبقانی افراد مردم، حتی بر مقدسات دینی آنها نیز برتری پیدا

٤ - حفصه دختر عمر بن الخطاب محمد در سال سوم هجرت (۶۲۵ میلادی)، با حفصه در زمانی که ۱۸ ساله بود ازدواج کرد. شوهر حفصه به نام «خنیس» در جنگ بدر کشته شده بود. حفصه تا زمان خلافت عثمان و به قولی تا زمان خلافت علی زنده بود و در مدینه بسر می برد. ۱۶۰

۵ - امه سلمه (هند) دختر المقیره - محمد در سال چهارم هجرت (۶۲۶ میلادی)، با امه سلمه، در زمانی که ۲۰ ساله بود، ازدواج کرد. شوهر امه سلمه به نام «ابوسلمه بن ابوالاسد» در جنگ احد بر اثر زخمی که به او وارد شده بود وفات یافته بود. امه سلمه از کلیه زنان محمد بیشتر عمر کرد و پس از همه آنها وفات بافت. ۱۷

۶ ـ زینب دختر خزیمه ـ محمد در سال چهارم هجرت با زینب دختر خزیمه در حالیکه ۳۰ سال از عمرش می گذشت و دو ازدواج را پشت سر گذاشته بود وصلت کرد. شوهر اول زینب «طفیل بن حارث» و همسر دومش «عبیده» برادرش بوده که در جنگ بدر درگذشته بود. زینب دختر خزیمه، چند ماه بعد از

<sup>16</sup> Ibn Saad, viii, pp. 56-60; At-Tabari, i, p. 1771; Caetani, i, p. 540.

<sup>17</sup> Ibn Saad, viii, pp. 60-67; At-Tabari, i, p. 1771; Caetani, i, p. 588f.

174

ازدواج با محمد درگذشت. ۱۸

۷- «جویریه دحترحارث» - جویریه دختر حارث رئیس طایفه یهودی بنی مصطلق بود که هنگام حمله سپاهیان محمد به قبیلهٔ مذکور اسیر شد او در سال پنجم هجرت (۲۲۷میلادی) ، محمد او را صیغه کرد و سپس آزادش نمود. جویریه قبل از اسارت، با پسر عمویش «ابن ذوالشفر» ازدواج کرده بود. جویریه دارای آنچنان زیبایی خبره کننده ای بود که هر فردی را مجذوب می کرد. وی در زمان اسارت و دستگیری تنها ۲۰ سال داشت. تاریخ نویسان نوشته اند، محمد بعدها جویریه ۲۵ سال عمر کرد و در سال ۵۲ جویریه را به عقد ازدواج خود درآورد. جویریه ۲۵ سال عمر کرد و در سال ۵۲ هجری بدرود حیات گفت. ۲۰

۸ - «زینب دختر جحش» — این زن یکی از معروفترین زنان محمد و دختر خاله او بوده است. ۲۱ دلیل شهرت زینب آن است که او زن پسر خوانده محمد «زید بن حارث» بود. بطوری که در گفتار پیشین شرح دادیم، روزی محمد برای ملاقات با زید به خانه او رفت. زید در خانه نبود و محمد همسر زید را در حالی که مشغول غسل کردن بود، دید و عاشق او شد. ۲۲ پس از این که زید از جریان رو یداد آگاه شد، زینب را طلاق داد تا محمد آزادانه بتواند او را به عقد ازدواج خود درآورد. پس از این که زید همسرش زینب را طلاق داد، محمد در سال پنجم هجرت در زمانی که زینه همسرش زینب را طلاق داد، محمد در سال پنجم هجرت در زمانی که زینب ۳۸ ساله بود با او ازدواج کرد. پس از ازدواج محمد با زینب، اهالی مدینه از جمله «طلحه» عمل محمد را در بارهٔ ازدواج با همسر پسر خوانده اش ازدواج می کند، ولی خودش با همسر پسرخوانده اش ازدواج می کند. ۲۳ از این رو محمد آیه ۳۷ سورهٔ احزاب را دراین باره نازل کرد و ادعا نمود که دلیل ازدواج با زینب، همسر پسرخوانده اش

<sup>18</sup> Ibn Saad, viii, p. 82; At-Tabari, i, p. 1775; Caetani, i, p. 588f.

١٩ به صفحات شماره ١٤٧ و ١٤٨ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>20</sup> Ibn Saad, viii, pp. 83-85; At-Tabari, i, p. 1772; Caetani, i, p. 601.

<sup>21</sup> Ibn Saad, viii, pp. 71-82; At-Tabari, i, p. 1772f.; Caetani, i, p. 610f.

٢٢ محلسر، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٢٠٤٠.

۲۲ همان کتاب، ص ۵۹۹.

صدور دستور و مشیّت الهی بوده است. ۲۴ زینب در زمان خلافت عمر درگذشت.

علامه محمد باقر مجلسی می نو یسد۲۵: در ضیافتی که به مناسبت ازدواج
زینب ترتیب داده شده بود، مهمانان می خواستند بامحمد در بارهٔ چگونگی
ازدواجش با زینب دختر جحش گفتگو کنند، اما محمد می خواست هرچه زودتر
با همسر جدیدش زینب خلوت کند، از این رو آیه شماره ۵۳ سوره احزاب قرآن
نازل شد که می گوید:

مه - يَاكِيُهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوْ الْا تَلْحُلُوا بُيُوْتَ النَّيِي اِلْآ أَنْ يُؤُذَنَ لَكُوْ اللَّهِ طَعَامِ عَيْرَ تُظِينُنَ اللهُ أَ وَالْكِنُ إِذَا دُعِيْتُوْ وَادْخُلُوا وَاذَا طَعِمْتُوْ وَالْمُوَا وَلامُسْتَأْنِسِيْنَ لِحَدِيْتٍ \* إِنَّ ذَلِكُوْ كَانَ يُؤْذِى النَّرِيَ فَيَسُتَتْحِي مِثْكُورُ وَاللهُ لَا يَسْتَحَى مِنَ الْحَقِ

«ای کسانی که ایسان آورده اید به خانه های پیغمبر داخل نشوید مگر او اجازه دهد و بر سر سفره طعامش دعوت کند، در آن حال نیز نباید زودتر از وقت آمده و به ظروف غذا چشم انتظار بگشایید بلکه موقعی که دعوت شده اید بیایید و موقعی که غذا تناول کردید، زود پی کار خود بروید، نه اینکه برای سرگرمی و صحبت آنجا باقی بمانید که این کارپیغمبر را آزار می دهد و او از شرم به شما چیزی نمیگوید،

۹ - «رمل دختر ابی سفیان» - «رمله» معروف به «امه حبیبه» در سال هفتم هجرت (۲۲۸ میلادی)، پس از مراجعت محمد از خیبر به عقد ازدواج او درآمد. ام حبیبه بیوهٔ «عبدالله بن جحش» بود که به اتفاق شوهرش به حبشه مسافرت کرده بود و شوهرش در آنجا اسلام را ترک نموده و نصرانی شده بود. پس از مرگ عبدالله بن جحش محمد با ام حبیبه که ۳۸ سال از عمرش می گذشت و هنوز در حبشه بود، ازدواج کرد. ۲۶

1٠ ـ «صفيه دختر حيى بن اخطب» \_ صفيه از طايفه يهودي بني النضير و

Tf همان کتاب، همان صفحه.

۲۵ مجلسي، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ۲۹.

<sup>26</sup> Ibn Saad, viii, pp. 68-71; At-Tabari, i, 1772; Caetani, ii, p. 55.

همسر کنانه بن ربیع رئیس خیبربود که درسال هفتم هجرت (۱۲۸ میلادی) در جنگ خیبربوسیلهٔ سپاهیان محمد اسیر شد. چون «کنانه بن ربیع» شوهر «صفیه» در هنگام دستگیری اش، حاضر به افشای محلی که جواهراتش را مخفی کرده بود نشد، محمد دستور داد با شکنجه او را وادار کنند محل اخفای جواهرات و نقدینه هایش را بازگو کند. کنانه بن ربیع زیرشکنجه جان سپرد و محمد، همان شب روزی که کنانه بن ربیع را مقتول کرده بود، همسر ۱۷ ساله بسیار زیبایش «صفیه» را با خود به حجله برد. ۲۷ محمد ابتدا صفیه را صیغه کرد و بعد گو یا او را به عقد اژدواج خود درآورد. ۲۸

۱۱ - «میمونه دختر الحارث» - محمد در سال هفتم هجرت، پس از مراجعت از حجة الوداع با «میمونه» که ۲۷ سال از عمرش می گذشت، ازدواج کرد. میمونه خواهر العباس، عموی محمد و پیش از ازدواج با او، زن «ابوز بره» بود. میمونه در سال ۳۲ هجری در گذشت. ۲۱

#### صبغه های محمد

۱ ـ «ماریه قبطیه دختر شمعون» ـ «ماریه» برده سیاهپوست، ولی بی نهایت زیبایی بود که «مقوقس» پادشاه مصر در سال هفتم هجرت او را بعنوان هدیه بیلی محمد فرستاده بود. محمد بشدت زیر تأثیر زیبایی استثنایی ماریه قرار گرفت و او را صیغه کرد و در مجاورت خانه صفیه وی را سکنی داد. محمد تا پایان عمر «ماریه قبطیه» را در حرمسرای خود نگهداری کرد. «ماریه» پسری زایید که ابراهیم نامیده شد، ولی پس از بیست و دوماه که از عمرش گذشت، وفات کرد. «ماریه» خود در سال ۱۲ هجری، یعنی پس از پنج سال از رحلت محمد در گذشت.

وجود ماريه قبطيه در حرمسراي محمد سبب ايجاد دو رو يداد مهم شده كه

۲۷ به صفحات شماره ۱۵۰ تا ۱۵۵ همین کتاب مراجعه فرمایید.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibn Saad, viii, pp. 85-92; At-Tabari, i, p. 1773; Caetani, ii, pp. 34ff., 49.

<sup>29</sup> Ibn Saad, viii, pp. 94-100; At-Tabari, i, p. 1773; Caetani, ii, p. 66.

رو پیداد اول باعث نزول آیه اول سوره تحریم قرآن شده و رو پداد دوم را علی پسر عمو و داماد محمد و خليفهٔ چهارم ذكر كرده است. رو يداد اول را بيشتر تاريخ نويسان اسلامي واسلام شناسان " نقل كرده اند و نويسندهٔ اين كتاب شرح رو يداد مذكور را بدون هيچ تغييري از گتاب حيات القلوب، تأليف علامه ملا محمد باقر مجلسي از اعلم علماي تشيع نقل و اقتباس مي كند. ملا محمد باقر محلسی نوشته است، ۳۱ روزی محمد از «حقصه» دختر عمر که یکی از زنانش بود دیدار می کرد. حفصه برای دیداریدرش محمد را ترک کرده و زودتر از زمان پیش بینی شده از خانهٔ پدرش مراجعت نمود و هنگامی که به خانه اش رسید، مشاهده كرد كه در اطاقش ازيشت بسته شده است. پس از اين كه حفصه چند ضربه به در نواخت، محمد در حالی که عرق از بیشانی اش سرازیر می شد، در اطاق را بروی او باز کرد. حفصه با مشاهده وضع محمد، بزودی به جریان امریی برد و از این که محمد درغیاب او «ماریه» برده سیاهیوست صیغهاش را به رختخواب او برده و با وي هميستر شده بود بشدت خشمگين شد. محمد براي تسکین حقصه سوگند خورد که ماریه را بر خود حرام خواهد کرد و دیگر با وی همبستر نخواهد شد. بعلاوه محمد برای دلجو بی بیشتر از حفصه، اظهار داشت که اگر او سوگند بخورد که رازی را برای همیشه نزد خود نگهدارد، وی راز مهمی را یه وی خواهد گفت. پس از این که حفصه سوگند خورد که راز مذکور را نزد خود محفوظ نگاه خواهد داشت، محمد به وي اظهار داشت كه پس از او ابوبكر و عمر به نوبت جانشین او خواهند شد و خلافت را عهده دار خواهند گردید. حفصه، موضوع را با عایشه در میان گذاشت و بعد هر دوی آنها پدران خود را از جریان امر آگاه ساختند.

سپس هر چهارنفر آنها درصدد برآمدند محمد را مسموم کنند، اما جبریبل موضوع را به محمد اطلاع داد و از این رو نقشهٔ ابوبکر و عمر و دخترانشان در این

<sup>30</sup> Ibn Saad, viii, pp. 153-6; At-Tabari, i, p. 1775; Caetani, i, p. 730.
٦٠٨-١٢ محلس، ، حيات القلوب يا زندگى حضرت محمد، جلد دوم، صفحات ٢٠٨-١٢.

باره فاش و خنثی شد. ۳۲ شرح توطئهٔ این چهار نفر برای مسموم . کردن محمد را تنها ملا محمد باقر مجلسی نوشته و سایر تاریخ نو یسان اسلامی متذکر این نکته نشده اند.

بهرحال، به دنبال سوگندی که محمد درباره حرام کردن ماریه قبطیه به خود یاد کرده بود، آیه اول سوره تحریم نازل شد و خداوند به محمد دستور داد که وی مجاز است سوگند خود را بشکند و با «ماریه قبطیه» در آینده همبستر شود. این موضوع سبب شد که محمد مدت ۲۹ روز از معاشرت با سایر زنانش خودداری کرد و این مدت را تنها با «ماریه قبطیه» بسر برد. آیهٔ اول سوره تحریم قرآن که دراین باره صادر شده به شرح زیر است:

یّاَیّهُهَا النّبِیْ لِمَ تُحْیِّمُمَآ اِحَلَ اللّهُلَكَ تَبْنَیّغی مَرْضَاتَ اَزْوَاجِكُ وَاللّهُ غَفُوزٌ رّجِیْمٌ «ای پیخمبر برای چه آن را که خدا برای تو حلال کرد، برای خشنود کردن زنانت بر خود حرام کردی و خداوند آمرزنده و مهر بان است.»

رویداد دوم دربارهٔ شرح زندگی محمد با ماریه قبطیه را «گیللوم» آز اسلام شناسان معروف غربی و علامه ملا محمد باقر مجلسی ۲۴ توضیح داده اند. «گیللوم» از قوله ابن اسحق، ۳۵ و ابن هشام ۳۶ و ابن خطیر، ۳۷ نقل می کند که علی ابن ابیطالب روایت کرده است که چون پسر عموی ماریه قبطیه به نام «معبور» ۳۸ دائماً به محل سکونت ماریه رفت و آمد می کرد، محمد به علی دستور داد رفتار «ماریه» را زیر نظر بگیرد و چنانچه متوجه شد که معبور با ماریه رابطه نامشروع برقرار کرده است فوراً او را بکشد. علی به محمد اظهار داشت: «با سر و جان امر تو را اطاعت خواهم کرد و هیچ مانعی مرا از انجام این وظیفه باز نخواهد

۲۲ همان کتاب، صفحه ۲۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Alfred Guillaume, New Light on the Life of Muhammed, Journal of Semitic Studies, Monograph No.1 (Cambridge: University Press, Undated), p. 56.

٢٠ مجلسي، حبات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٥٩٤.

<sup>35</sup> Ibn Ishaq, trans. Alfred Guillaume, p. 466.

<sup>36</sup> Ibn Hisham, p. 693.

<sup>37</sup> Ibn Kathir, vol.5, p. 304.

۴۸ «ابن خطیر» نام پسر عموی «ماریه قبطیه» را «معبور» ذکر کرده است. همان کتاب، همان صفحه.

داشت. اما آیا تنها مشاهده شخص من از عمل نامشروع این دو برای اجرای دستور تو کافی خواهد بود؟» محمد پاسخ داد: «آری، بطوریقین، مشاهدهٔ شخص تو به تنهایی برای اجرای این دستور کافی خواهد بود.»

علی می گوید او شمشیرش را برداشت و بمنظور اجرای دستور محمد ملاقاتهای ماریه و معبور را زیر نظر گرفت. در ضمن جریان تعقیب آنها متوجه شد که ماریه و معبور در خانه ماریه خلوت کرده اند. هنگامی که معبور خانهٔ ماریه را ترک می گفت علی با شمشیر کشیده اش به او حمله برد. اما معبور که متوجه جریان امر شده بود فرار اختیار کرد و در ضمن فرار از نخل خرمایی که سر راه فرارش بود بالا رفت. هنگامی که معبور از نصف درخت خرما بالا رفته بود، متوجه شد که علی دارد به او نزدیک می شود، از این رو خود را به پایین پرتاب کرد و روی علی افتاد. هنگامی که ضمن پایین افتادن از درخت خرما، لنگ معبور به هوا بالا رفت، علی متوجه شد که فاقد آلت مذکر جنسی است؛ از اینرو شمشیرش را غلاف کرد و نزد محمد رفت و جریان را به وی گزارش داد. محمد پس از شنیدن ماجرا، شکرخدای را بجای آورد.

۲ ـ «ریحانه دختر زید» ـ ریحانه زن بسیار زیبایی بود از طایفه یهودی بنی النضیر که با زید، یکی از جوانان طایفه یهودی بنی قریظه ازدواج کرده بود. در سال پنجم هجرت (۲۲۷ میلادی) در جریان قتل عام مردان طایفه بنی قریظه، شوهر ریحانه مقتول شد و محمد او را بعنوان سهم غنیمت جنگی خود تصاحب کرد<sup>۲۹</sup> و شب همان روزی که شوهرش را کشته بود، ریحانه را با خود به رختخواب برد. ۲۰ محمد بارها به ریحانه اصرار کرد به عقد ازدواج او درآید، اما ریحانه پیشنهاد محمد را رد کرد و هر دفعه پاسخ داد وی برتری می دهد بعنوان برده و صیغه او باقی بماند، زیرا این امر متضمن فایده برای هردوی آنها خواهد

٣٩به صفحات شماره ١٤٩ و ١٥٠ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Dagobert D. Runes, *Philosophy for Everyman* (New York: Philosophical Library, Inc., 1968), p. 68.

144

بود. ۲۱ ریحانه در سال دهم هجرت ( ۹۳۲ میلادی)، یک سال پیش از محمد وفات یافت. ۲۲

#### ساير زنان محمد

عموم تاریخ نویسان اسلامی نوشته اند، بغیر از زنانی که محمد یا آنها را به عقد ازدواج خود درآورده و یا آنان را صیغه کرده بود و فهرست آنها در گفتارهای بالا شرح داده شد، وی با حدود بیست زن دیگر نیز دارای روابط زناشویی بوده و یا دست کم فکر زناشویی با آنها داشته است، ولی آنچه مسلم است وی با هیچ یک از زنان این گروه، برای مدت زیادی، مبادرت به زناشویی نکرده است. تفهرست زنان این گروه به شرح زیر است:

۱ - «عصما بنت نعمان» - درباره رابطه این زن با محمد بین نویسندگان اختلاف نظر هست. ابن سعد، <sup>64</sup> طبری، <sup>64</sup> و ابن اسحق، <sup>64</sup> نوشته اند، محمد در سال نهم هجرت عصما را به عقد ازدواج خود درآورد، اما پیش از زفاف طلاقش داد.

ملا محمد باقر مجلسی نوشته است، هنگامی که عصما را برای ازدواج نزد محمد آوردند، عایشه و حفصه نسبت به او حسودی کردند و وی را فریب دادند تا ازدواجش با محمد انجام نگیرد. بدین شرح که به وی اظهار داشتند اگر می خواهد محبت محمد را بخود جلب کند، باید نسبت به وی بی اعتنایی و بی میلی نشان دهد. از این رو، هنگامی که عصما با محمد رو برو شد گفت: «بنظرم می رسد که من از دست تو باید به خدا پناه ببرم!» محمد به وی پاسخ داد: «من فکر

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Martin Lings, Muhammad: His Life based on the Earlier Sources (London: George Allen and Unwin, 1983), p. 233.

<sup>42</sup> Ibn Saad, viii, pp. 92-94; At-Tabari, p. 1775; Caetani, i, p. 634, ii, p. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> G. H. Stern, Marriage in Early Eslam, pp. 151-57; Caetani, ii, p. 47f.; Wellhausen, Die Ehe bei den Arabern, p. 464f.

<sup>44</sup> Ibn Saad, viii, pp. 102-105, 158. 13,25.

<sup>45</sup> At-Tabari, I, 1775.3.

<sup>46</sup> Ibn Hisham, p. 1004f.

14.

می کنم بهتر است تو به افراد خانواده ات پناه ببری» و سپس فوراً او را طلاق گفت. ۴۷

۲ - «قوتیله دختر قیس» - قوتیله خواهر «اشعث بن قیس» بود که بر ضد ابو بکر شورش کرد و سپس یکی از رهبران مهم اسلام شد. هنگامی که محمد در شرف ازدواج با قوتیله بود، وی درگذشت. ۴۸ بعضی گفته اند، محمد پیش از همخوابگی او را طلاق داد. ۴۹

۳ - «ملائک، دختر کعب» - گروهی معتقدند محمد در رمضان سال هشتم
 هجرت با «ملائک» ازدواج کرد، و او پس از آن وفات یافت. ۵ عده ای نیز عقیده
 دارند که محمد پس از ازدواج و قبل از زفاف، وی را طلاق داد. ۵۱

٤ - «بنت جندب دختر دمره» - گروهی ازدواج محمد را با این زن تأیید و عده ای آن را تکذیب می کنند. ۵۲

۵ - «فاطمه دختر صحاک» ـ تاریخ نویسان اسلامی نوشته اند محمد در ماه ذیقعده سال هشتم هجرت با فاطمه دختر صحاک ازدواج کرد و سپس وی را طلاق گفته است. ۵ اما ملا محمد باقر مجلسی در باره این زن شرح دیگری دارد. او می نویسد محمد در هنگام نزول آیات شماره ۲۸ و ۲۹ سوره احزاب با «فاطمه» ازدواج کرد، اما فاطمه از زیب و زیور این دنیا و محشور شدن با خدا و رسول او در دنیای آخرت، اولی را انتخاب کرد و از محمد جدا شد. ۵ آیات شماره ۲۸ و ۲۹ سوره احزاب به شرح زیر است:

٢٠- يَارَثُهُمُ النَّبِي قُلْ لِاِرْوَاحِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِدْنَ الْحَلُوةَ الدُّنْيَأَ وَزِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعَكُنَ وَمُ النَّهِ وَرَسُولُهُ وَالدّارَ الْأَخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالدّارَ الْأَخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ

۴۷ مجلسی، حیات القلوب یا زندگی حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ۵۹۷.

<sup>48</sup> Ibn Saad, viii, p. 105f., 158-16; At-Tabari, i, p. 1776.5; Ibn Hisham, p. 1004.15.

<sup>11</sup> مجلسي، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، حلد دوم، صفحه ٥٩٧.

<sup>50</sup> Ibn Saad, viii, p. 106, 158. 8, 11.

٥١ مجلس، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٥٩٧.

<sup>52</sup> Ibn Saad, viii, p. 106.

<sup>53</sup> Ibn Saad, viii, p. 100. 24, 101.6, 158.9, 26

٥٠ محلسي، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٥٩٧.

## اعَدُ لِلْمُعْسِنْتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا

«ای پیغمبر به زنان خود بگو اگر شما طالب زیب و زیور زندگی دنیا هستید بیایید تا من مهر شما را پرداخته و همه را بخوبی و خرسندی طلاق دهم. و اگر طالب خدا و رسول و مشتاق زندگی آخرت هستید همانا خدا به نیکوکاران از شما زنان پاداشی عظیم عطا خواهد کرد.»

ملا محمد باقرمجلسی می نویسد، این زن پس از جدا شدن از محمد برای امرار معاش در خیابانها فضله شتر جمع آوری می کرد و پیوسته می گفت: «من چقدر بدبخت بودم که بین زندگی این دنیا و آخرت، اولی را قبول کردم.»<sup>۵۵</sup>

۲ - «عمره دختریزید» ــ عده ای از تاریخ نویسان اسلامی نوشته اند، محمد با این زن ازدواج کرد و سپس او را طلاق داد. ۵۶ اما مجلسی نوشته است، چون عمره مبتلا به مرض جذام بود محمد او را طلاق داد. ۵۷

 ۷ — «عالیه دختر زبیان» — بر حسب نوشته تاریخ نو یسان اسلامی، محمد با این زن نیز ازدواج کرده و سپس او را طلاق گفته است. ۵۸

۸ - «سبا دختر سفیان» - این زن نیز ابتدا به عقد ازدواج محمد درآمده و بعد محمد او را طلاق داده است. ۵۹

۹ ـ «نـشأه دختر رفيعه» ــ محمد با اين زن نيز ازدواج كرده و سپس او را طلاق
 داده است. <sup>۶۹</sup>

۱۰ ـ «قضیه دختر جابر» ــ این زن به «امه شریک» معروف بوده و عموم تاریخ نو یسان اسلامی عقیده دارند که وی در جهت آن قسمت از آیه ۵۰ سوره احزاب قرآن که می گوید «محمد با زن مومنه ای که خود را بدون مهر و شرط به وی ببخشد و رسول هم مایل به نکاح او باشد می تواند ازدواج کند» و در بالا شرح

٥٥ همان كتاب، همان صفحه.

<sup>56</sup> Ibn Saad, viii, 100.25, 102.7; At-Tabari, i, p. 1777. 3; Ibn Hisham, p. 1004f.

۵۷ مجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ۵۹۷.

<sup>58</sup> Ibn Saad, viii, p. 100.26, 102.10; At-Tabari, i, 1776.2.

<sup>59</sup> Ibn Saad, viii, p. 101.1, 102.5.

<sup>60</sup> At-Tabari, i, p. 1774.3.

داده شد خود را بدون مهر و شرط در احتیار محمد گذاشته و به عقد ازدواج وی درآمده است. اما بعضی از نو یسندگان معتقدند که محمد خود به وی پیشنهاد ازدواج داده ولی قبل از زفاف او را طلاق گفته است. اع

۱۱ - «فاطمه دختر شوره» - جزئیات ازدواج محمد با این زن برای نو پسندگان اسلامی روشن نیست و آنها معتقدند شاید وی بانام دیگری شناخته شده است.۶۲

۱۲ ـ «صنعا یا سبا دختر سلیم» ــ محمد با این زن ازدواج کرده، اما وی قبل از زفاف بدرود حیات گفته است.۶۳

۱۳ ـ «الشنباء دختر عمر» ــ محمد إين زن را به عقد ازدواج خود درآورده، اما چون وی معتقد بوده است که مرگ ابراهيم فرزند محمد مشکوک می باشد، لذا محمد وی را طلاق داده است.

۱٤ - «خوله دختر الحوحيل» ــ محمد اين زن را به عقد ازدواج خود درآورده،
 ولي قبل از زفاف وي بدرود حيات گفته است. ٥٩

۱۵ ـ «شرق دختر خليفه» ــ اين زن خاله خوله بود و پس از مرگ خوله بجای او به عقد ازدواج محمد درآمد. ۶۶

11 - «خوله دختر حکیم (سلیم)» ـ این زن از طایفه عبدالشمس بود که به طایفه هاشم مر بوط می شود. خوله دختر حکیم پس از مرگ همسرش «عثمان بن مأذون» که در حدود جنگ احد اتفاق افتاده بود، خود را بدون قید و مهر و شرط به محمد بخشید. اما محمد از قبول او برای ازدواج خودداری کرد و گو یا چون وی بیوهٔ یکی از مسلمانان اولیه بود، محمد او را در خانواده اش پناه داد و خوله نیز به خدمت او درآمد. بعضی از تاریخ نو یسان اسلامی نوشته اند علت خودداری محمد

<sup>61</sup> Ibn Saad, viii, pp 110-12; At-Tabari, i, 1774. 15, 1775.7; Ibn Hisham, p. 1004.3.

<sup>62</sup> At-Tabari, i, p. 1776.7.

<sup>63</sup> Ibn Saad, viii, p. 106f.; At-Tabari, i, p. 1774.6.

<sup>64</sup> At-Tabari, i, p. 1774-10.

<sup>65</sup> Ibn Saad, viii, p. 114f.; At-Tabari, i, p. 1776.12.

<sup>66</sup> Ibn Saad, viii, p. 115; At-Tabari, i, p. 1776.1.

١٨٣

از ازدواج با خوله بالا بودن سن وي و يا شايد هم علت ديگري بوده است.<sup>۶۷</sup>

بغیر از بیست و نه زن مذکور که فهرست آنها در بالا در سه گروه ذکر شد، تاریخ نو یسان اسلامی، از هفت زن دیگر نیز نام برده اند که بین آنها و محمد گفتگوی ازدواج در میان آمده، اما هیچگاه جنبهٔ عملی به خود نگرفته است. دو نفر از زنان مذکور جزء انصار بودند که خود با محمد برای ازدواج با وی وارد گفتگو شده بودند، اما خانوادهٔ آنها چون از محمد اطمینان نداشتند، آنها را از این ازدواج منع کردند، فهرست زنان هفتگانه مذکور به شرح زیر است:

۱ - «حبيبه دختر سهل» ــ از انصار ۶۸

۲ - «لیلی دختر خاتم» - از انصار ۴۹ ملا محمد باقر مجلسی از قول «ابن شهرآشوب» نوشته است، «لیلی» از محمد خوشش نیامد و از ازدواج با او خودداری کرد. مجلسی اضافه می کند که گرگ این زن را درید. ۷۰

۳ ـ « امه هاني دختر ابيطالب » ـ از طايفه قريش، هاشم. ٧١٠ ـ

٤ ـ «امه حبيب دختر العباس» ـ از طايفه قريش، هاشم. ٧٦

۵ ـ «دو به دختر امير» از طايفه سعسعه. ٧٣

٦ - «صفیه دختر بشامه» از طایفه تمیم، الانبار. ۲۰

٧- «عماره يا عمامه دختر حمزه» از طايفة قريش، هاشم.٧

گیللوم، یکی از اسلام شناسان معروف غربی در رابطه با نظر محمد نسبت به زن و ازدواج، حدیشی نقل می کند که ابن اسحق آن را از «ابن عباس» شنیده

. ٢٠ محلسي، حيات القلوب با زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ٥٩٧.

<sup>67</sup> Ibn Saad, viii, p. 113.

<sup>68</sup> Ibn Saad, viii, p. 106, 158. 8,11.

<sup>69</sup> Ibn Saad, viii, p. 107f.; At-Tabari, i, p. 1776.14.

<sup>71</sup> Ibn Saad, viii, p. 108f.; At-Tabari, i, p. 1777.5.

<sup>72</sup> At-Tabari, i, p. 1777.15.

<sup>73</sup> Ibn Saad, viii, p. 109f.; At-Tabari, i, p. 1777.7.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ibn Saad, viii, p. 110; At-Tabari, i, 1777. 13.

<sup>75</sup> Ibn Saad, viii, p. 113f.

است. برطبق حدیث مذکور، ابن عباس می گوید روزی محمد طفل دختر او را که روی زمین می خزید مشاهده کرد و اظهار داشت، هرگاه در زمانی که این طفل رشد می کند، او زنده باشد، با وی ازدواج خواهد کرد. اما محمد در زمانی که هنوز طفل دختر ابن عباس دورهٔ طفولیت را می گذرانید وفات یافت. این طفل که «امه حبیب» نامیده می شد، هنگامی که به سن ازدواج رسید با «الاسود بن ابوالاسد» برادر «ابوسلمه» ازدواج کرد. امه حبیب یک پسر به نام «رزق» و یک دختر به نام «لو بابه» زایش کرد. دلیل این که دختر امه حبیب را لو بابه نامیدند این بود که مادر بزرگش معروف به «ام الفضل» نیز لو بابه نامیده می شد. ۲۰

علامه ملا محمد باقر مجلسی که از مشاهیر علما و افقه فقهای تشیع می باشد، در حیات القلوب، از چند زن دیگر که روابط زناشو یی با محمد داشته اند نام می برد. زنان مذکور به شرح زیر می باشند:

۱ - «شینیا دختر سالت» - بر طبق نوشتهٔ مجلسی، محمد قصد ازدواج با «شینیا» را داشت، اما قبل از این که دختر مذکور را برای او بیاورند، دار فانی را وداع گفت.۷۷

۲ - مجلسی، بدون این که نام ببرد، می نویسد محمد در صدد ازدواج با زنی بود که پدر وی با ازدواج او با محمد مخالف بود و از این رو به دروغ اظهار داشت که دخترش مبتلا به مرض جذام می باشد. مجلسی می نویسد بمحض این که پدر دختر مبادرت به اظهار دروغ مذکور نمود، دخترش فوراً بوسیلهٔ قدرت معجزهٔ پیامبر دچار مرض جذام شد. ۸۷

۳ - مجلسی، همچنین بدون این که نام ببرد، سخن از زن دیگری بمیان می آورد که به قول او بعضی گفته اند محمد زن مذکور را قبل از ازدواج طلاق داد و

<sup>76</sup> Guillaume, "New Light on the Life of Muhammad," p. 55.

۷۷ مجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ۵۹۷.

۲۸ همان کتاب، همان صفحه.

برخی اظهار داشته اند محمد با وی ازدواج کرد و سپس او را طلاق گفت<sup>۷۱</sup>، شاید این زن، یکی از زنانی بوده است که ابن سعد، طبری و ابن هشام در فهرست خود نام او را ذکر کرده اند.

٤ ـ «تكانه» ـ مجلسى مى نو يسد تكانه نيز دختر برده سياهپوستى بود كه «مقومس» پادشاه مصر مانند «ماريه قبطيه» به محمد هديه كرد. محمد ابتدا او را آزاد كرد و سپس وى را به عقد ازدواج خود درآورد. بعد از درگذشت محمد، عباس با او ازدواج كرد. ^^

۵ - «بنت ابی الجون» — دختری بود از قبیله «کنده» که محمد او را به عقد ازدواج خود درآورد. اما موقعی که ابراهیم فرزند محمد مرد، «بنت ابی الجون» اظهار داشت اگر محمد پیامبر خدا می بود فرزندش نمی مرد. این امر باعث شد که محمد قبل از مقار بت «بنت ابی الجون» را طلاق گفت. ۸۱

ملا محمد باقر مجلسی می نویسد، برطبق روایات متعدد محمد با بیست و یک نفرزن ازدواج کرده، در حالی که شیخ طبرسی تعداد زنان رسمی محمد را هیجده نفر وامام جعفر صادق پانزده نفر ذکر کرده اند. <sup>۸۲</sup> مجلسی در رابطه با ازدواجهای محمد و زنان او به شرح نکاتی پرداخته است که بی مناسبت نیست در پایان این فصل، به نقل برخی از نکات مذکور مبادرت ورزیم.

کلینی به سند معتبر از قول امام رضا روایت کرده است که قدرت جماع محمد با چهل مرد برابر بود. محمد نه نفر زن داشت و در هر شبانه روز با همه آنها همخوابگی می کرد. ۸۳.

مجلسی می نویسد، زنی که نامزد ازدواج با پیغمبر می شود، ولوآن که ازدواج او با پیغمبر عملی نگردد، حق ندارد تا پایان عمر با مرد دیگری ازدواج کند. او

٧٩ همان كتاب، همان صفحه.

<sup>^^</sup> همان كتاب، همان صفحه.

٨١ همان كتاب، همان صفحه.

٨٢ همان كتاب، صفحه ٦٠١.

٨٣ همان كتاب، صفحه ٥٩٩.

اضافه می کند پس از مرگ پیغمبر، ابو بکر و عمر هر دو اجازه دادند دو نفر از زنانی که نامزد ازدواج با پیغمبر بودند با دیگری وصلت کنند. یکی از آنها بر اثر قدرت معجزهٔ پیغمبر به مرض جذام دچار شد و دیگری دیوانه گردید. <sup>۸۴</sup> اما معلوم نیست چرا علامه مجلسی نام این دو نفر را ذکر نکرده است. مجلسی اضافه می کند بعلاوه باید دانست زنی که با پیغمبر دارای روابط زناشو یی بوده، حالت تقدس پیدا کرده و ذست هیچ مردی تا پایان عمر نباید به او برسد. بدیهی است که بیشتر علمای تسنن معتقدند زنی که قبل از همخوابگی با پیغمبر از او طلاق گرفته باشد می تواند شرعاً با مرد دیگری ازدواج کند، اما علمای تشیع این عقیده را مردود دانسته و معتقدند اگر زنی نامزد ازدواج با محمد شده باشد، حتی اگر رابطه او با دانسته و معتقدند اگر زنی نامزد ازدواج با محمد شده باشد، حتی اگر رابطه او با پیغمبر به مرحلهٔ ازدواج و زفاف هم نرسیده باشد، حق ازدواج با مرد دیگری را ندارد. <sup>۸۵</sup>

مجلسی همچنین می نویسد هر زمانی که محمد با زنی قصد ازدواج داشت، زنی را می فرستاد تا بدن نامزدش را آزمایش کند و به وی دستور می داد گردن و سایر قسمتهای بدن وی را بو کند، و ببیند آیا قسمتهای مختلف بدن او خوشبوست یا نه. همچنین محمد به فرستادهٔ خود دستور می داد، قوز کهای پاهای زن مورد نظر را نیز آزمایش کند و ببیند آیا آنها پر گوشت هستند یا نه. زیرا محمد معتقد بود که اگر قوز کها پر گوشت است که تمام بدن پر گوشت است.

در این گفتار رو یهمرفته از چهل و یک نفر زن نام برده شد که محمد یا با آنها رابطهٔ زناشویی دائم از نوع عقدی و یا صیغه داشته و یا به نحوی از انحاء برای زناشویی با آنها وارد مذاکره شده است. برای درک نظر و حساسیت محمد نسبت به زن، بی مناسبت نیست رو یداد زیر را که بوسیلهٔ علامه ملا محمد باقر مجلسی نقل شده است، نقل کنیم. مجلسی از کلینی روایت می کند که روزی موذن

۸۹ همان کتاب، صفحه۵۹۸.

۸۵ همان کتاب، صفحه ۵۹۹.

مه همان کتاب، همان صفحه.

محمد به نام «ابن امه مکتوم» که شخص نابینایی بود برای ملاقات محمد وارد اتاقش شد. چون در آن هنگام عایشه و حفصه آنجا حضور داشتند، محمد در لحظهٔ ورود ابن امه مکتوم به عایشه و حفصه تکلیف کرد که اتاق را ترک گویند. آنها گفتند ولی این شخص نابیناست و قدرت بینایی ندارد. محمد پاسخ داد: «ولی شما که نابینا نیستید.» ۸۷

## بخش چهارم

## درگذشت كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

قرآن؟ چقدرازنظر علم هیأت و ستاره شناسی توخالی، ولی از لحاظ شعر و شاعری عظیم است.

پوشكين

آنهایی که تا موقعی که خشکی می بینند، فکرمی کنند دربایی در عالم وجود ندارد، کاشفین بدی هستند.

فرانسبس بيكن

114

# فصل نهم درگذشت کوروش

در زمان کوروش، تنها ۵۰٬۰۰۰, ۵۰٬۰۰۰ کیلومتر مربع از مجموع ۱٤۸٬۸۲۲,۰۰۰ کیلومتر مربع خشکیهای روی زمین شناخته شده بود که تنها در حدود ١١,٠٠٠,٠٠٠ كيلومترمربع آن را جهان متمدن آن زمان تشكيل مي دادو كوروش موفق شده بود ۸,۰۰۰,۰۰۰ كيلومتر مربع از آن سرزمينها را درنقشهٔ امیراطوری ایران وارد کند. امیراطوری ایران که به دست توانای کوروش بنیان گزاری شد، از بزرگترین امیراطوریهای جهان بود و حدود آن از شمال به دریای سیاه و از مشرق به رود سیحون، از جنوب به حبشه و از مغرب به مصر و قبرس منتهى مى شد. اين امپراطوري وسيع همه كشورهاي امروزي تركيه، سوريه، لبنان، اردن هاشمي ، اسرائيل ، عراق ، عربستان شمالي ، ايران ، افغانستان ، پاکستان و جمهوریهای آسیای میانه شوروی تا کناره های رود سیحون را دربرمی گرفت.

در شمال شرقی این امپراطوری وسیع، قبایل آریانژاد نیرومند ترک و تاتار

میزیستند که نویسندگان یونانی آنها را «سکایی» و «ماساگت» نامیده اند و متأسفانه عموم نویسندگان ایرانی که رویدادهای تاریخی ایران باستان را از نوشته های نویسندگان یونانی اقتباس کرده اند، آنها را درنوشته های خود بهمین نامها خوانده اند، ولی چون ما در زبان فارسی قبایل مذکور را به نام «تورانیان» نام می بریم، در این گفتار نیز از این پس آنها را به همین عنوان یعنی «تورانیان» نام خواهیم برد.

قبایل تورانیان از دیر بازعادت کردهٔ بودند، به مرزهای ایران تجاوز کنند، اما به قول «بنیامین» روان سرزنده و هوشیار نژاد ایرانی هیچگاه به آنها امکان نداده بود که برای مدت طویلی سرزمینهای این کشور را در اختیار خود بگیرند و ایرانیان آنها را از خاک خود بیرون رانده بودند. اکنون که کوروش شکست ناپذیر، وسعت و حدود سرزمینهای ایران را به نزدیکیهای رودهای سند و جیحون و سیحون رسانیده بود، دیگر نمی توانست وجود قبایل تجاوزگر تورانی را در شمال مرزهای امپراطوری وسیع خود تحمل کند و درصدد برآمد که با لشکر کشی به سرزمین مذکور قبایل تورانی را سرجای خود بنشاند.

هرودوت می نویسد، چگونگی درگذشت کوروش را که در لشکرکشی به سرزمین تورانیان به وقوع پیوسته، به چند گونه بازگفته اند و او به نقل روایتی که بیش از سایر روایات بنظرش درست می رسد می پردازد. <sup>۴</sup> بنا بر نوشتهٔ هرودوت در

Saccae.

<sup>«</sup>ماساگت» ها در دشتهای مبان کوههای بالکان بزرگ تا کرانهٔ پایین «آمودریا» ه (رود جبحون) می زیستند. شش قبیله از «ماساگت» ها که در تاریخ نام برده شده اند، عبارتند از «آبی سکه»، Apasaki (سکاهای دریایی یا آبی)، «آنوگالوی» Derbices ، «آتاسسی» Attasii (شخوارزمیان» Choresmii و «دربیگی» ها Derbices . دراهه ها Dahae و «دربیگی» ها و در دشتهای خاوری دریای خزر بسر می بردند. و آمودریا، و یا رود جبحون، رودخانه ای است به طول ۱۴۰۰ میل که در آسیای مرکزی و غربی (ترکستان امروزی) جریان دارد. این رودخانه از فلات پامبر سرچشمه می گیرد و به دریاچهٔ آرال (خوارزم) می ریزد.

<sup>3</sup> S. G. W. Benjamin, The Story of Persia (New York: G. P. Putnam's Sons, 1887), p. 84

<sup>4</sup> Herodotus, vol. i, p. 214.

آن زمان شهبانویی بنام «تومیریس» بر قبایل تورانیان فرمانروایی می کرده که بیوهٔ سابق پادشاه این سرزمین بوده است. کوروش بمنظور این که بدون جنگ و خونریزی بر سرزمین تورانیان دست یابد، از وی درخواست همسری کرد، اما تومیریس فهمید که کوروش طالب خود او نیست، بلکه قصد دارد سرزمینهای او را تصرف کند و از این رو از پذیرش درخواست کوروش سر باز زد. پس از آن کوروش تصمیم گرفت به سرزمینهای تومیریس که در خاور دریای خزر قرار داشت لشکر کشی کند.

کوروش بسنظور ورود به سرزمین تورانیان دستور داد قایقهایی را به یکدیگر بپیوندند و بوسیلهٔ آنها پلی بر روی رودخانه سیحون بوجود بیاورند و بمنظور محفوظ نگهداشتن سپاهیانش از دستبرد دشمن، برجهایی روی قایقها بسازند تا لشکریانش بتوانند به آسانی و با امنیت از رود مذکور عبور کنند. هنگامی که تومیریس از اقدامات جنگی کوروش آگاه شد، برای او پیامی بشرح زیر فرستاد: «ای پادشاه مادها، دست از این جنگجویی بردار و به فرمانروایی بر سرزمین خود خورسند باش و بگذار ما هم بر کشور خود حکومت رانیم. ولی چون می دانم به این اندرز گوش فرا نخواهی داد، به تو توصیه می کنم، این کار بیهوده پل سازی را رها کن و بگذار سپاهیان ما از رود سیحون به مسافت سه روز راه (۱۸ فرسخ) به داخل سرزمینهای ما دور شوند، آن وقت به سپاهیانت دستور بده آسوده از رود بگذرند تا درون خاک ما با یکدیگر نبرد کنیم و یا تو و سپاهیانت به مسافت سه روز راه به داخل خاک ایران عقب نشینی کن تا ما از رود بگذریم و در سرزمین تو با سپاهیانت رزم آزمایی کنیم.»

کوروش با سران سپاه خود در این باره مشورت کرد. همه معتقد بودند که بهتر است کوروش به داخل خاک ایران عقب بنشیند و بدین وسیله سپاه تورانیان را به داخل خاک ایران عقب بنشیند و بدین وسیله سپاه لیدی که پس داخل خاک ایران کشانیده و آنها را نابود کند. اما کرزوس پادشاه لیدی که پس

<sup>5</sup> Tomyris

<sup>6</sup> Herodotus, vol. i, p. 204, 205.

از شکست از کوروش، مورد عفو و محبت و احترام او قرار گرفته بود و پیوسته در خدمت کوروش بود؛ اظهار داشت به عقیدهٔ او بهتر است به سپاه تورانیان تکلیف شود داخل خاک خود عقب نشینی کنند، سپس ما آنها را تعقیب خواهیم کرد و در محلی خوراکیها و نوشیدنیهای لذیذ و گوارا می گذاریم و آنها را به گروهی از مردانی که قادر نیستند در جنگ شرکت کنند می سپاریم، آن وقت تورانیها که به چنین خوراکیهای لذیذی عادت ندارند، آنقدر خواهند خورد که جنگ را از یاد ببرند. آنگاه ما به آنها حمله خواهیم کرد و آنان را از پای درخواهیم آورد.

کوروش، رای کرزوس را پسنهدید و به تومیریس پیام فرستاد به خاک خود عقب نشینی کند و کرزوس را به کمبوجیه سپرد تا با نهایت احترام باوی رفتار کند و هر دو را به ایران فرستاد و خود با سپاهیانش برای رو برو شدن با تورانیان از رود سیحون عبور کرد.

کوروش وارد خاک تورانیان شد و آنچه را کرزوس به وی توصیه کرده بود، بکار بست. در نتیجه سپاه تورانیان به محل تمرکز خوراکیها و نوشیدنیها رسیدند، نگهبانان پارسی را از دم تیغ گذرانیدند و آنقدر خوردند و آشامیدند که مست شدند. در این حال سپاهیان کوروش به آنها حمله کردند و گروهی از آنها را کشتند و جمعی را اسیر کردند. پسر تومیریس به نام «اسپرگپی سس» نیز جزء دستگیر شدگان بود. او از کوروش تقاضا کرد زنجیر از دست و پایش بگشایند و پس از این که درخواست او مورد پذیرش کوروش قرار گرفت و آزاد شد، دست به خودکشی زد.

هنگامی که تومیریس از مرگ فرزند و همچنین این که کوروش به سخنان او اعتنایی نکرده آگاه شد، کلیهٔ سپاهیان خود را جمع آوری کرد و درصدد جنگ بزرگی با کوروش برآمد. جنگی که بدین ترتیب بین کوروش و شهبانوی تورانیان آغاز شد، یکی از شدید ترین نبردهای آن زمان بوده است. سرانجام تورانیان بر سپاهیان کوروش پیروز شدند و بر طبق نوشته هرودوت کوروش در این جنگ کشته شد و تومیریس سرش را در خیکی که پر از خون بود فرو برد تا باصطلاح از

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Spargapises

190

خون سيرش كرده باشد.^

بعضی از نو یسندگان نوشته هرودوت را دربارهٔ سرانجام کوروش خالی از واقعیت می دانند. درست است که کوروش باید درقلب سرزمین تورانیان با کوهستانهای سخت گذر و بیراهه و دشمنان نیرومند و از جان گذشته رو برو شده و در برابر مشکلات طبیعی و اوضاع و احوالی که هر نوع ابتکار جنگی را از کوروش سلب کرده بود، از پای درآمده باشد، اما افتادن سر او به دست تومیریس افسانه است، زیرا ایرانیها پیکر او را به پاسارگاد بردند و در آنجا دفن کردند.

«بروسوس» و کتزیاس دربارهٔ سرانجام کوروش، شرح دیگری دارند.
«بروسوس» نوشته است کوروش با طایفه «داهه» جنگید و به دست آنها و در
میدان جنگ کشته شد. ۱ کتزیاس می نو یسد کوروش با «آمرایوس» ۱ پادشاه
قبایل « دربیگی » وارد جنگ شد و چون گروهی از هندوها با فیلهای بسیار به
یاری «دربیگی» ها آمده بودند، اگرچه سپاه کوروش مردانه در برابر جنگاوران
فیل سوار هندو سخت پایداری کرد، اما سرانجام سپاه او شهلیده شد و کوروش
خود از اسب بزیر افتاد. در این هنگام یکی از هندوها با زو بین زخمی بر ران وی
زد و سپاهیان کوروش او را از صحنه جنگ دور کردند.

روز دوم جنگ، «آمورگس» ۱۲ پادشاه «اسکوتها» با بیست هزارتن به یاری کوروش آمد و در جنگی که مجدداً بین در بیگی ها و سپاهیان کوروش درگرفت، سپاه کوروش پیروز شد و در بیگی ها با بجای گذاشتن سی هزار کشته فرار اختیار کردند. «آمرایوس»، پادشاه در بیگی ها و دو پسرش نیز در جنگ کشته شدند. پس از جنگ مذکور، در بیگی ها فرمانبردار و باجگزار ایران شدند. اما کوروش بر

<sup>8</sup> Ibid., pp. 205ff.

<sup>9</sup> Berossos

<sup>10</sup> FHG, Bd. 11, s. 505.

نقل از شاپور شهبازی، کوروش بزرگ، (شیراز انتشارات دانشگاه پهلوی، ۱۳٤۹ خورشیدی)، صفحه ۳۷۱.

<sup>11</sup> Ameraeius

<sup>12</sup> Amyrges

اثر زخمی که به رانش اصابت کرده بود، پس از سه روز درگذشت.

«دیودوروس» ۱۳ نوشته است، شهبانوی تورانیها، کوروش را دستگیر کرد و به چهارمیخ کشید. «استرابو» ۱۴ و «ژوستینوس» ۱۵ (به نقل از نوشتهٔ «تروگوس پومپیوس» ۱۶) شرحی شبیه به روایت هرودوت درباره مرگ کوروش نقل کرده اند.

روایت دیگری حاکی است که اصولاً مرگ کوروش بطور طبیعی اتفاق افتاده است. بدین شرح که کوروش یکصد سال عمر کرد و در این زمان که سالخورده و از کارافتاده شده بود، روزی دستور داد، دوستان قدیمش را به حضور وی بیاورند، اما به او گفتند که پسرش «کمبوجیه» آنها را ستمگرانه کشته است. این خبر چنان کوروش را اندوهگین کرد که ژندگی را برایش تلخ نمود و در نتیجه آن پس از چند روز بیماری درگذشت. ۱۷

«گزنفون» می نویسد، هنگامی که کوروش به سن سالخوردگی رسید، شبی خواب دید که سروشی به وی گفت: «کوروش، زمان آن فرا رسیده است که آهنگ رفتن کنی و به خدایان پیوندی.» کوروش پس از بیداری به کوهها رفت و بنا به آیین ایرانیان برای «اهورامزدا» و خورشید و «میترا» و دیگر خدایان قر بانیها کرد و دگرروز، کمبوجیه فرزند بزرگش را جانشین خود ساخت و فرمانروایی ارمنستان و «کادوسیان» را به «بردیه» فرزند کوچکترش سپرد. آنگاه وصیت کرد پس از مرگ کالبدش را در زرو سیم و یا چیز دیگری نهند و زود آن را به خاک بسپارند و پس از آن دست یاران و فرزندانش را فشرد و به آرامی و آسودگی بدرود حیات گفت. ۱۸

16 Trogus Pompeius

<sup>13</sup> Diodorus Sciculus, ii, 44; xi, 33.

<sup>14</sup> Strabo, Georgraphy, xi, 8:5.

<sup>15</sup> Justinus, 1, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Onesicritus, Fragment 32 in Muller-Diodot, Scriptores rerun Alexandri Magni, p. 57, cited by G. Maspero, The Passing of the Empires (London: 1900), p. 621 n.2.

<sup>18</sup> Xenophon, Cyropaedia, vol. viii, 7:4 ff.

197

000

از آنچه دربارهٔ مرگ کوروش گفته شد، می توان نتیجه گرفت که قبایل گوناگون نیرومند و جنگجو و از جان گذشته تورانیان که در شمال شرقی ایران بسر می بردند با یکلیگر متحد شدند و کوروش، فرزند شکست ناپذیر سرزمین پارس، سردار بیسانند و بنیانگزار تاریخ پادشاهی در ایران و جهان را در کوهستانهای سخت گذر غافلگیر کردند و پس از وارد آوردن شکست به سپاهیان کوروش، او را هلاک کردند. اما سپاهیانش نگذاشتند جسدش به دست دشمن بیفتد، بلکه آن را با خود به پارس بردند و پس از این که آن رامومیایی کردند، در پاسارگاد به خاک سپردند. ۱۹ مدت سلطنت کوروش ۲۸ سال بود.

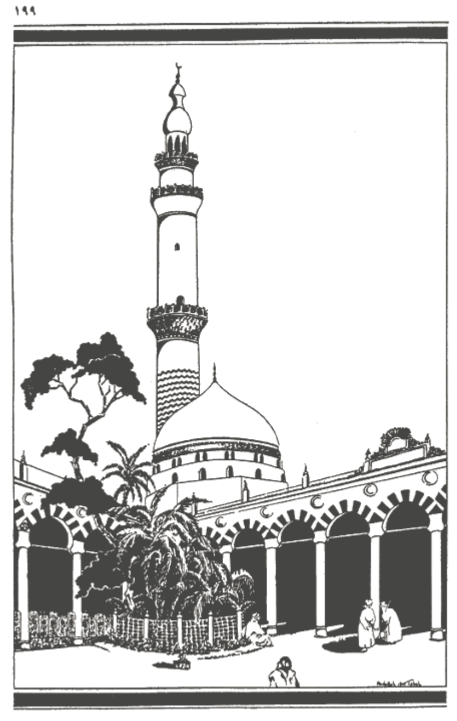
پس از درگذشت کوروش، بطوری که از نوشته های تاریخ نویسان برمی آید، کمبوجیه به سرزمین تورانیان لشکرکشی کرد و به خونخواهی پدرش آنها را فرمانبردار ایران کرد، زیرا بطوری که تاریخ می گوید، در روزگار داریوش بزرگ کلیهٔ قبایل تورانیان فرمانبردار ایران بوده اند. ۲۰ ،

۱۹ شهبازی، کوروش بزرگ، صفحه ۳۷۷.

۲۰ همان کتاب، همان صفحه.



آرامگاه کوروش بزرگ



مسجد محمد درمدینه، گنبد مسجد دربالای مزارمحمد (اطاق عایشه) ساخته شده است.

# فصل دهم

# رحلت محمد بن عبدالله

پس از این که محمد از مسافرت حجة الوداع از مکه مراجعت کرد، در صدد اعزام یک نیروی نظامی به سوریه برآمد. شکست او در «متا» و مخصوصاً کشته شدن «زید بن حارث» به دست رومیان در جنگ مذکور، برایش بسیار گران آمده بود و پس از شکست مز بور، پیوسته درصدد بود که این شکست را جبران کند. به عقیدهٔ او اکنون (تابستان سال ۱۳۲۲ میلادی)، زمان برای تلافی شکست مذکور بسیار مناسب می نمود.

محمد که در ادارهٔ امور مر بوط به رهبری مسلمانان، استاد بکار بردن اصول روانشناسی بود، «اسامه» فرزند زید بن حارث را به فرماندهی لشکری که قرار بود برای جنگ به سوریه اعزام شود منصوب کرد تا خشم «اسامه» از کشته شدن پدرش در لباس انتقام از دشمن نقش خود را بخوبی ایفاء کند. «اسامه» از طرف

ابه صفحات شماره ١٥٥ تا ١٥٩ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>|</sup> Muta.

### كوروش بزرگ ومحمد بن عبدالله

4 . 4

مادر، فرزند «برکه» پرستار سپاهپوست محمد بود که همسر اول زید شده بود. البته اسامه جوان باهوش و لایقی بود، اما تنها ۲۰ سال از عمرش می گذشت و دارای تجر به نظامی نبود. از این رو لشکریان محمد با انتصاب اسامه یعنی یک جوان ۲۰ ساله به فرماندهی نیرو یی که قرار بود در برابر سپاه توانا و مجهز روم جنگ کند، موافق نبودند و برایشان مشکل بود زیر بار اسامه بروند. اما محمد به نظر آنها اعتنایی نکرد، زیرا معتقد بود سن و موقعیت اجتماعی در کارآیی افراد اثر چندانی ندارد.

محمد اسامه را در مسجد احضار کرد، پرچم اسلام را به وی داد و به او توصیه کرد که باید در جنگی که درپیش است برای پرچم مذکور احترام و افتخار بیشتری کسب کند. اسامه مقام فرماندهی نیروهای عازم سوریه را پذیرفت و مرکز فرماندهی خود را در سه میلی خارج از شهر مدینه در محلی که «الجرف» تامیده می شد قرار داد و مشغول ایجاد مقدمات لازم برای عزیمت به سوریه شد. اما صبح روز بعد، قبل از این که الجرف را ترک کند، شایع شد که محمد به بیماری شدیدی مبتلا شده است و از این رو اسامه در حرکت از الجرف تردید کرد و تصمیم گرفت تا روشن شدن وضع محمد از حرکت بطرف سوریه خودداری کند. تصمیم گرفت تا روشن شدن وضع محمد رحلت کرد، ادامه یافت. پس از رحلت توقف اسامه در الجرف تا زمانی که محمد رحلت کرد، ادامه یافت. پس از رحلت محمد، خلیفهٔ اول مسلمانان، ابو بکر، با همان برنامه ای که محمد تعیین کرده بود، اسامه را به فرماندهی سپاه اسلام به سوریه اعزام کرد.

تا کنون، هیچکس سبب بیماری محمد را بطور قطعی کشف نکرده است. پیروان او زهری را که زینب یهودی در خیبر به بزغالهٔ بریان شده آزده بود، سبب مرگ او می دانند تا به مرگ وی رنگ شهادت بزنند. خود محمد نیز در زمانی که در خانهٔ عایشه در بستر بیماری بود و مادر «بُشر» برای عیادت او آمده بود، علت بیماری اش را به خوردن بزغالهٔ زهرآگین مر بوط نمود، بدین شرح که محمد از مادر

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

<sup>3</sup> Al Jurf.

أبه صفحات شماره ١٠٤ و ١٠٥ همين كتاب مراجعه فرماييد.

بشر پرسش کرد: «مردم دربارهٔ بیماری من چه می گویند.» مادر بشر پاسخ داد: «مردم می گویند، توبه بیماری ذات الجنب مبتلا شده ای.» محمد اظهار داشت: «خداوند هیچگاه اجازه نخواهد داد پیامبرش به چنین بیماری مبتلا شود، زیرا این بیماری را شیطان برای بندگان خدا ایجاد می کند و شیطان هیچ قدرت و اثری روی من ندارد. بیماری من بر اثر بزغاله آلوده به زهری که من به اتفاق فرزند تو در خیبر خوردم، ایجاد شده است. بسیاری اوقات من از اثر زهر مذکور رنج می بردم، اما اکنون اثر زهر کارساز شده است.» ه

اما این موضوع که محمد بر اثر خوردن بزغاله زهرآ گین رحلت کرده باشد، به عقیدهٔ «بودلی» بعید بنظر می رسد، زیرا اولاً این قضیه مدت ؛ سال پیش اتفاق افتاده بود؛ ثانیاً محمد لقمهٔ زهرآلود را فرو نداد و بمحض این که از مزهٔ گوشت بزغاله متوجه شد که به زهر آلوده است، آن را بلافاصله از دهان خارج کرد؛ ثالثاً تا زمان مرگ، محمد از تندرستی کامل بهره می برد. پس از ماجرای مذکور او به تبوک لشکر کشی کرده و در برابر «هوازین» ها جنگیده و طایف را محاضره کرده و همچنین مکه را فتح نموده بود. اگر اثر زهر در بدن محمد می بود، او نمی توانست به چنین اقدامات مشکلی دست بزند.

علامه ملا محمد باقر مجلسی نوشته است، «عیاشی» به سند معتبر از حضرت امام جعفر صادق روایت کرده است که عایشه و حفصه دو تن از زنان.محمد او را بوسیلهٔ زهر شهید کرده اند.^

کوله می نو یسد: «زیاده روی در نفس پرستی برای سالهای متمادی و مداومت در انجام اعمال جنسی با همسران متعددی که محمد در حرمسرایش داشت، ساختمان مزاجی و سازمان سیستم عصبی او را ضعیف و فرسوده کرده بود

<sup>5</sup> S. W. Koelle, Mohammed and Mohammedanism (London: Waterloo Place, Rivingtons, 1888), p. 229.

<sup>6</sup> Ronald Victor Courtenay Bodley Messenger, (New York: Doublrday Company, Inc. 1946), p. 327.

<sup>7</sup> Howazins

۸ علامه ملا محمد باقر مجلسی، حیات القلوب با زندگی حضرت محمد، جلد دوم، (تهران، کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۷۶ هجری)، صفحه ۷۰۰.

و نیروی هر نوع مقاومتی را برای برابری با بیماری از او سلب نموده بود، بطوری که اگر چه موفقیتهای جنگی او، تنور روحیه اش را گرم نگهداشته بود، اما سوخت چراغ عمرش نقصان یافته بود و تبی که در هنگام بیماری بر او غلبه کرد، در مدتی کمتر از دو هفته وی را از پای درآورد.» <sup>۱</sup>

گروهی معتقدند، محمد بر اثر عارضهٔ یک مالاریا و یا تیفوئید مهلک و سهمگین رحلت کرده است. نشانه های بیماری او بر طبق نوشته های مورخین به شرح زیر بوده است:

در هنگام بیماری، محمد به تب بسیار شدیدی مبتلا بود و از درد روده ها و پشت رنج می برد. او به سرعت بیمار شد و بلافاصله رحلت کرد. قبل از این که روش تلقیح ضد مالاریا و تیفوئید در عر بستان معمول شود، میلیونها نفر مانند محمد به همان ترتیب درگذشته بودند. بعلاوه زندگی محمد به نحوی بود که برای آلودگی به بیماری مذکور آمادگی نداشت. ۱۰

با توجه به کمبود آب در صحاری عربستان، اعراب به هر نوع آبی که دسترسی پیدا کنند آن را می نوشند. البته در ۹۰ درصد موارد مذکور، شخص ممکن است از مبتلا شدن به بیماری مصون بماند، اما در ۱۰ درصد سایر موارد، فرار از عواقب خطرناک آشامیدن آبهای آلوده امکان پذیر نیست. برای مثال، در یک مورد هنگامی که محمد از عطش غیر قابل تحملی در مکه رنج می برد، از آبی که در آن خرما شسته بودند نوشید. در مدینه نیز از آب انباری که سر آن پوشیده نبود آب می آشامید. بعلاوه محمد به سن ۲۳ سالگی رسیده بود، اما لحظه ای از تقلا و تکاپوباز نمی ایستاد.

به هر حال، یقین است که صبح روز بعد از اعزام «اسامه» به مأموریت جنگی، هنگامی که محمد از خواب برخاست، احساس سر درد و سرگیجه و شکم درد شدید نمود. اما سعی کرد خود را کنترل کند و وخامت حالش را تا حدی از

<sup>9</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedianism, p. 229.

<sup>10</sup> Bodley, Messenger, p. 328.

اطرافیانش مخفی نگهدارد. بنابراین مانند روزهای عادی تندرستی، به ادارهٔ امور روزمره اش پرداخت و به نوبت به ملاقات همسرانش رفت. معهذا احساس می کرد که گویا با رویدادی که برایش ابتدای فرجام است روبروشده است.

در شب دوم بیماری، محمد اطاق میمونه، یکی از همسرانش را که بر طبق نوبت می بایستی آن شب را با وی بسر می برد، ترک کرد و با یکی از غلامانش به قبرستان رفت. در قبرستان، محمد به راز و نیاز پرداخت و برای آنهایی که پیش از او درگذشته بودند به شرح زیر دعا کرد:

«در حقیقت من و شما هر دو دعوت حق را اجابت کرده ایم، شما اهل قبور باید شاد باشید، زیرا یک مرحله از افراد زنده جلوتر هستید. شما در واقع طوفانها و عواقبی را که زندگان از آن وحشت دارند پشت سر گذاشته اید...» سپس محمد سرش را به سوی آسمان بالا برد و ادامه داد: «خداوندا به افرادی که در این قبور آرمیده اند، رحم و عنایت ارزانی بدار.»

پس از آن، محمد به غلامش نظری انداخت و گفت: «خداوند به من اختیار داده است که بین ادامه زندگی و بهشت بعد از آن و یا ملاقات فوری با خدای خودم، یکی را انتخاب کنم و من ملاقات با خدای خود را برگزیده ام.» بعد، محمد یکبار دیگر اهل قبور را مخاطب قرار داد و گفت: «خداوند شما اهل قبور را غریق رحمت کند! امیدوارم خذا شما و ما را عفو کند. شما پیش از ما درگذشته اید و ما بعد از شما به دنیای شما خواهیم پیوست.»

سپس محمد به خانهٔ میمونه مراجعت کرد. روز بعد حالش وخیمتر از روزهای پیش شد. تبش بالا رفت و درد بسیار شدید و طاقت فرسایی او را رنج می داد. با خود فکر کرد که او نیاز به پرستاری دارد و این کار از عهدهٔ میمونه ساخته نیست، بلکه این کار عایشه است. العباس، عمویش، آن جا بود و از وی دعوت کرد به خانهٔ او برود تا وی و همسرش از او پرستاری لازم را بعمل آورند. اکنون دیگر مسلم بود که محمد روزهای واپسین عمرش را بسر می آورد و العباس با خود فکر کرد اگر محمد در خانهٔ او رحلت کند به نفع اوست، زیرا او می توانست از این موضوع بهره برداری لازم را بعمل آورده و ادعا کند که محمد بعلت توجه و احترامی

که نسبت به وی قائل بوده، با ارادهٔ خود خانهٔ او را برای رحلت انتخاب کرده است. اما محمد هنوز آن قدر بیمار نبود که از تصمیم گرفتن عاجز باشد و در حالی که العباس و علی بن ابیطالب زیر بازوهای او را گرفته بودند اصرار کرد او را به منزل عایشه ببرند. سایر همسران محمد نیز با این امر موافق بودند.

عايشه كه بين همسران محمد سوگلي او بشمار مي رفت، در اين زمان فقط همحده سال داشت وهرگز پرستاري يک شخص بيمار و يافردي راکه نزديک به مرگ بود، تحر به نکرده بود. عایشه نقل می کند که او نیز در آن زمان دارای سردرد بود و گفت: «آه، سر منهم درد مي كند.» محمد پاسخ داد: «سردرد تو بزودي مرتفع خواهد شد، اما درمان سردرد من كار آسإني نخواهد بود.» بهر حال، عايشه با کمال رغبت و صمیمیت برستاری از محمد را در روزهای آخر عمرش عهده دار شد. محمد نیز زیر تأثیر محبتهای عایشه تا حدودی احساس بهبودی کرد و توانایی جسميي و مغزي خود را تا حدودي بازيافت. هنگامي كه محمد در خانهٔ عايشه بستری بود، به وی خبر دادند بعلت انتقادهایی که از اسامه می شود، هنوز وی به سوريه حركت نكرده است, محمد با شنيدن خبر مذكور، ابتدا استحمام كرد و سیس لیاسهای خود را پوشید و به مسجد رفت و پس از این که بر طبق معمول به اتفاق بیروانش نماز بجای آورد، بالای منبر رفت و گفت: «من نمی دانم چرا شما مردم با انتصاب اسامه به فرماندهی سپاهی که قرار است عازم سوریه شود مخالفت مي ورزيد؟ اگر شما مرا بعلت انتصاب اسامه به فرماندهي نيرويي كه عازم سوريه است سرزنش مي كنيد، بايد مرا به سبب انتصاب يدر او زيد بن حارث نيز ملامت كنيد. من به خداوند سوگند مي خورم كه زيد شايستگي فرماندهي را داشت و فرزندش نیز از این شایستگی برخوردار است. من باید اعتراف کنم، همان طور که به بدر اسامه علاقه فراوان داشتم، به اسامه فرزند او نیز بسیار علاقمندم . بنابراین امیدوارم شما انتصاب او را به این مأموریت پذیرا شوید، زیرا او بکی از بهترین مردانی است که بین شما وجود دارد.»

سخنان محمد هنوز مانند سابق نافذ بود و کسی را یارای ایستادگی در برابر خواست او نبود. سپس محمد ادامه داد: «شما باید بدانید که خداوند به یکی از بندگانش اجازه داده است بین زندگی در این دنیا و پیوستن به او (خداوند).یکی را انتخاب کند و بندهٔ او پیوستن به خدایش را برگزیده است.»

ابوبكر تنها فردى بود كه متوجه مفهوم سخنان محمد شد و اشك چشمانش را پر كرد. محمد روى كرد بطرف دوست قديمش كه در تمام روزهاى خوب و بد در كنار وى بود و با احساس اظهار داشت: «در واقع، يگانه كسى كه از بين شما بيش از همه به من محبت و صميميت داشت، ابو بكر بود. اگر قرار بود من از بين شما يك دوست محرم راز انتخاب كنم، اين شخص ابو بكر مى بود. اما اسلام يك برادري نزديكترى بين همهٔ ما ايجاد كرده است.» سپس محمد در حالى كه يك برادري نزديكترى بين همهٔ ما ايجاد كرده است.» سپس محمد در حالى كه داد، ادامه داد: «من از شما مى خواهم كه به انصار مدينه احترام بگذاريد. تعداد مسلمانان ممكن است زياد شود، ولى تعداد انصار هرگز افزون نخواهد شد. انصار جزء خانواده من بودند و من خانه خود را در بين آنها يافتم. به آنهايى كه نسبت به انصار نيكى مى كنند، خوبى كنيد و رابطهٔ دوستى خود را با آنهايى كه نسبت به انصار دشمنى دارند، قطع كنيد.» پس از اظهار مطالب مذكور و اندرزهاى چند ديگرى كه محمد به پيروانش داد، از منبر پايين آمد و به طرف خانه عايشه به راه افتاد.

راه پیمایی به طرف مسجد و مراجعت از مسجد، محمد را خسته کرده بود و وی شب آن روز را به ناراحتی گذرانید، بطوری که صبح فردای آن شب قادر نبود برای برگزاری نماز به مسجد برود. از اینرو به ابو بکر دستور داد که پیشوایی نماز را بر عهده بگیرد. تردید نیست که این اقدام محمد، در واقع اشاره ای به جانشین آینده اش بود. محمد با این عمل قصد داشت کسی را که پس از مرگش باید جانشینی اش را عهده دار گردد، به پیروانش معرفی کند. ۱۱ دلیل این امر آنست که هر زمانی که محمد قادر به پیشوایی نماز بود، این کار را خود بعهده می گرفت، اما هر زمانی که به هر دلیلی قادر به این کار نبود، هر یک از گروندگان اولیه به

<sup>11</sup> Ibid., p. 331.

### كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

T + A

اسلام که در مسجد بودند، پیشوایی نماز را عهده دار می شدند. ولی فرنود این که محمد در آن روز هیچ یک از عمر، عثمان و یا علی را برای پیشوایی نماز جماعت انتخاب نکرد و این کار را بر عهده ابو بکر گذاشت، این بود که می خواست با این عمل، ابو بکر یعنی دوست دیرینی را که در تمام غمهاوشادیهای از زمان ظهور اسلام با او بود، به جانشینی خود تعیین سازد. البته دلیل این که محمد، خانه عایشه را برای گذرانیدن دورهٔ بیماری خود و عایشه را برای پرستاری اش انتخاب کرده بود، نیز به ثبوت نیت او در تعیین ابو بکر بعنوان خلیفه مسلمانان بعد از مرگش، کمک می کند. ۱۲

درچند روزبعد، تب محمد بقدری بالا رفت که دیگر قادر به ترک رختخوابش نشد. زمانی که شدت تب محمد غیر قابل تحمل می شد، دستهایش را در کاسهٔ آبی که در نزدیکیاش قرار داشت، فرو می برد. معهذا شدت تبش به اندازه ای بود که حرارت بدنش حتی به لباسهایش نیز سرایت کرده و در آنها احساس می شد. محمد گاهگاهی می گفت: «خداوندا، به من در این حال بحرانی ام کمک کن، خداوندا به من کمک کن،» با توجه به اینکه محمد از شدت بیماری شکوه و بی تابی می کرد، در یکی از این موارد، عایشه به سرزنش او پرداخت و گفت: «یا رسول الله، اگریکی از ما بیمار می شد و این چنین که تو ناله و بیتابی می کنی، از بیماری شکوه و این چنین که تو ناله و بیتابی می کنی، از بیماری شد و این چنین که تو ناله و بیتابی می کنی، با سخ داد: «عایشه بیماری من بسیار شدید است و دلیل این امر آنست که خداوند برای مؤمنان، شدید ترین مصائب را مقدر می کند تا گناهان آنها را بشو ید و آنها برا به بالا ترین مناصب ارتقاء دهد، ولو این که درد مؤمن، بعلت خاری باشد که در

۱۲ دربارهٔ جانشینی محمد، اهل تشیع عقیده دارند، محمد هنگام رفتن به جنگ تبوک، علی را در مدینه به جانشینی خود تمیین کرد و گفت: اتت منی بمنزله هارون من موسی الاانه لانبی بعدی. (ترجمه: منزلت تو به من بمنزلهٔ هارون است نسبت به برادرش موسی.)، نقل از: مجتبی موسوی کاشانی، جلوهای از چهرهٔ محمد، پیامبراسلام، (قم: کتابفروشی حکمت، ۱۳۵۳ خورشیدی)، صفحات ۷۴ و ۷۵.

کف پایش فرو رفته است.»۱۳

یرسشی که در این جا برای یک انسان آزاد اندیش بوجود می آید، آن است که در حالي كه خداوند به قول خود محمد قصد دارد پيامبرش را بعنوان مرگ نزد خود فراخواند، چرا آنقدر در هنگام مرگ به او عذاب و رنج و شکنجه می دهد. پاسخی كه يك مسلمان متعبد به پرسش بالا مي دهد، اتكاء به قول خود محمد است كه گفته است، خداوند بندهٔ مومن و نیک خود را در موقع احتضار رنج و عذاب می دهد تا گناهانش را بشوید و او را رستگار کند و در حابگاه رفیعی در آن دنیا قرارش دهد. در این صورت، انسان اندیشمند و آزاداندیش مذکور محدداً به این انديشه رهنمون مي شود كه اولاً آيا اين شايستهٔ خداوند توانا و عادل و مهر بان است كه بندهٔ ضعيف و زبونش را درموقع احتضار اين چنين زجر وعذاب دهد، ثانياً مگر محمد، یعنی رسول و بیامبر خدا مرتکب گناهی شده است که خداوند بخواهد با زجر دادن او در هنگام مرگ گناهانش را بشو ید! حال اگر فرض کنیم، استناد این صفت یعنی زجر دادن به انسان مومن در هنگام مرگ به خدای تبارک و تعالی درست باشد، آیا پس چرا محمد آنقدر به خدا التماس می کند تا درد و عذاب و رنج مرگ او را کاهش دهد. اگر واقعاً روش الهبی بر این شیوه جاری باشد که بندهٔ مومن و رستگارش را در موقع مرگ رنج و عذاب دهد، آیا استغاثه و التماس محمد از خداوند باریتعالی برای رهایی از رنج احتضار، حاکی از تمرد از ارادهٔ الهي و كوشش او براي تغيير مشيت الهي و يا رهايي از آن نخواهد بود!

بعضی اوقات محمد دربستر بیماری هذیان می گفت، اما روی هم رفته مغزش بطور عادی کار می کرد و وی بر اوضاع و احوال پیرامون خود کنترل داشت و دوستان دیرینش را که دور وی جمع آمده بودند، بخوبی تشخیص می داد. اما، گاهی اوقات شدت تب او را به حالت غش و ضعف می انداخت. دریکی از این موارد، همسرانش مقداری دارو که در حبشه برای درمان بیماری ذات الجنب استعمال می شد، در دهان وی ریختند. هنگامی که محمد به هوش آمد و از موضوع مذکور آگاهی حاصل کرد، اگرچه از شدّت تب و بیماری شدید رنج میبرد،

<sup>13</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, pp. 229-30.

برای مجازات همسرانش که مبادرت به این عمل کرده بودند، دستور داد، هر یک مقداری از داروی مذکور را در حضور او بخورند. حتی میمونه نیز که در آن روز روزه دار بود نتوانست از مجازات معاف بماند و مجبور شد مقداری از داروی مذکور را بخورد. ۱۴

پس از گذشت مدتی از زمانی که محمد دستور داد، ابو بکر وظیفهٔ پیشوایی نماز را در مسجد بر عهده بگیرد، برایش آب برای استحمام آماده کنند. پس از استحمام لباس تمیز بر تن کرد و با کمک علی و العباس روانهٔ مسجد شد. او زمانی به مسجد رسید که ابو بکر نیمی از نماز را برگزار کرده بود. هنگامی که مسلمانان متوجه و رود محمد به مسجد شدند، همهمهٔ توام با شگفتی آنها باعث شد که ابو بکر به خود بیاید و سر خود را برگرداند. موقعی که ابو بکر متوجه حضور محمد شد، فوراً نماز را متوقف ساخت، اما محمد با اشاره دستور داد نماز را ادامه بدهد. پس از این که ابو بکر نماز را به پایان رسانید، محمد روی منبر رفت و یکبار دیگر برای پیروانش به شرح زیر به سخنگویی پرداخت:

«شنیده ام شایعه مرگ قریب الوقوع من شما را نگران کرده است، ولی آیا هیچ یک از پیامبران پیش از من عمر جاودان کرده اند؟ هر چیزی در این دنیا بر طبق ارادهٔ باریتعالی روی می دهد و دارای زمان معینی است که نه می توان آن را زیاد و نه کم کرد. من بسوی کسی بر می گردم که مرا بوجود آورد و آخرین دستور من به شما این است که اتحاد و اتفاق خود را حفظ کنید. یکدیگر را دوست داشته باشید. برای یکدیگر احترام قائل شوید و همدیگر را حمایت کنید و در تقویت ایمان و تشویق یکدیگر در انجام اعمال و رفتار نیکو باشید. تنها بوسیله پیروی از ایمان شما رستگار خواهد شد. بنیر از اعمال مذکور، هر عمل دیگری شما را به نابودی رهنمون خواهد شد.»

سپس محمد با کوشش بسیار سعی کرد روی پاهایش بایستد و در حالی که آهنگ صدایش را مانند سابق بلند می کرد، اظهار داشت: «من قبل از شما خواهم رفت و شما در پی من خواهید آمد. مرگ در انتظار همهٔ ماست. بنابراین

<sup>14</sup> Ibid., p. 231.

شما انتظار نداشته باشید که من از مرگ فاصله بگیرم. زندگی من وقف بهبودی شما شد و مرگم نیز همین هدف را دنبال خواهد کرد.»

این درواقع آخرین مرتبه ای بود که محمد بین پیروانش حضوریافت و نیز اینها آخرین کلماتی بودند که از زبان او خارج شدند. سپس محمد نگاهی به حضار انداخت و با کمک علی به خانهٔ عایشه بازگشت.

هنگامی که محمد به خانه عایشه وارد شد، در حالی که خسته بنظر می رسید، روی فرش اطاق نشست و عایشه لباسهای وی را از تنش خارج کرد. محمد برای مدتی دستهای عایشه را در دست گرفت و آرام باقی ماند. در واقع حالت احتضار برای محمد بسیار سخت و دردناک بود. چهرهٔ او به تناوب گلگون و پریده رنگ می شد و از شدت تب قطرات عرق مانند مروارید از چانه اش پائین می افتادند، عایشه با یک قطعه پارچه ای که در آب خیسانیده بود، صورت سوزان محمد را مرطوب می کرد و محمد با گستردن لبخندی در بستر چهره، محبتش را پاسخ می داد. گویی بتدریج کلمات و جمله ها در گلوی محمد خشک میشدند. معهذا از استفائه به درگاه خدا باز نمی ایستاد و می گفت: «خداوندا، التماس می کنم، ربج مرگ را بر من آسان کن... جبر ئیل نزدیک بیا۔ به من نزدیک شو.»

محمد جمله های مذکور را چندین مرتبه تکرار کرد. سپس بعد از چند لحظه سکوت، نیروی از دست رفته اش را بازیافت، چشمهایش باز شد و با فصاحت گفت: «خداوندا مرا بیامرز و اجازه بده به مقر بان درگاهت بپیوندم. خداوندا، مرا به جمع افراد خوشبختی که در بهشت بسر می برند، ملحق کن.»

پس از ادای جمله های مذکور، لبهای محمد بیحرکت شد و سرش را روی سینه عایشه بین ریه ها و گردنش قرار داد، عایشه که دستهای محمد را در دست داشت، احساس کرد که بطور ناگهانی دستهای شوهرش از حرارت خالی شد. برای مدت یک دقیقه همه جا سکوت کامل حکمفرما شد. سپس عایشه به آرامی سر محمد را روی متکا قرار داد، لباسهایش را مرتب کرد و یکبار دیگر با تشویش به چهره رنگ پریده شوهرش نظر انداخت. اگر چه محمد ساکت شده بود، اما سکوت او با اوقاتی که در خود فرو می رفت و اظهار می داشت جبرئیل آیات

الهی را به وی الهام می کند، تفاوت داشت. دیگر محمد به این دنیا تعلق نداشت. عایشه اشکهایش را درچشم ذخیره کرد و پیشانی اولین و یگانه مردی که زندگی اش را وقف او کرده بود بوسید. سپس محمد را ترک کرد و وارد حیاط خانه شد و به جمع سایر زنان محمد که با تشویش و دلهره انتظار آگاهی از چگونگی حال شوهرشان را داشتند پیوست.

صدای گریه و مویهٔ زنان محمد در مجاورت مسجد طنین انداز شد. یک حالت بهت و شگفتی بر پیروان محمد غالب آمد. هیچ کس، حتی عمر، نمی توانست باور کند که محمد بدرود حیات گفته است. مرگ محمد منظره و موقعیت بی سابقه ای بوجود آورده بود. اگرچه محمد پیوسته می گفت او هم مانند سایر افراد مردم یک فرد بشر است که با سایرین، و همچنین پیروانش تفاوتی ندارد، اما پیروانش ناخودآ گاهانه میل داشتند او را موجودی بالا تر از انسان بدانند. آنچه را که چند ساعت پیش از زبان محمد شنیده بودند، نمی توانستند فرنود مرگ او بدانند.

دلیل این امر کاملاً روشن بود. محمد به گردن مردم مکه و مدینه حق بزرگی داشت. اهالی این دو شهر زیر لوای رهبری محمد، از حضیض فقر و مسکنت به درجه ای از رفاه، ثروت و بهروزی رسیده بودند که هیچ یک از سایر طوایف عرب از جهات مذکور با آنها قابل مقایسه نبود. البته در طی تحولی که اهالی مکه و مدینه را از فقر و مذلت به مکنت و ثروت رسانید، مشکلات سختی نیز در راه حصول هدفهای آنها وجود داشت، اما با رهبریهای داهیانه محمد آنها موفق شده بودند، بر اشکالات مذکور پیروز شوند. در واقع هر زمانی که پیروان محمد به اشکالی برخورد می کردند، بیدرنگ به محمد مراجعه می نمودند و وی آنها را به راه حل مشکلاتشان رهنمون می شد. بنابراین برای افراد مذکور مشکل بود باور راه حل مشکلات و بهروزی رسانیده بود، دیگر در این دنیا وجود نداشته باشد.

کوله می نویسد، بعضی از تذکره نویسان اسلامی، در شرح چگونگی رحلت محمد، مانند آنچه که در شرح زندگی وی نوشته اند، به گزافه گوییهایی

بر داخته اند تا محمد را بصورت یک فرد مافوق عادی نشان دهند. برای مثال، تذكره نو بسان نوشته اند، خداوند در سه روز آخر عمر محمد، هر روز جبرئيل را نزد او میں فیرستاد تا از حگونگی حال او آگاه شود. روز سوم هنگامی که جبرئیل برای ملاقات محمد به خانهٔ او رفت، اسماعیل فرشته در رأس ۷۰,۰۰۰ و بقولی ۱۰۰٬۰۰۰ فرشته نیز جبرئیل را همراهی می کرد و هریک از فرشتگانی که زیر فرماندهی اسماعیل فرشته بودند، به همان تعداد فرشته در رکاب خود داشتند. هنگامی که عزرائیل و یا فرشتهٔ مرگ برای گرفتن جان محمد وارد خانهٔ او شد، در خارج از اطاق آنمدر انتظار کشید، تا محمد به وی اجازهٔ ورود داد. همچنین تذكره نو يسان نوشته اند، در لحظاتي كه محمد دارفاني را وداع مي گفت و مسير ورود به بهشت را می پیمود، به متصدی جهنم دستور داده شد، آتش جهنم را خاموش سازد. هنگامی که محمد در راه پیمودن مسیر ورود به بهشت بود، حوریهای بهشتی تقاضا کردند به آنها اجازه داده شود که خود را برای ورود محمد آرایش کنند و به فرشته هایی که میز بانی محمد بر عهدهٔ آنها واگذار شده بود، دستور داده شد به احترام ورود محمد به بهشت، همه در صف قرار بگیرند. نکات مذكور جزيي از مطالبي است كه تذكره نو يسان اسلامي دربارهٔ رو يداد رحلت محمد برشتهٔ تحریر درآورده اند. كوله همچنین می نویسد، هیچ انسان معقولی نمی تواند تردید داشته باشد که کلیهٔ این داستانها از تخیلات بلند پرواز دوستان و هواخواهان محمد تراوش کرده است. ۱۵

پس از رحلت محمد، ناآرامی اقصی نقاط دنیای آن روز اسلام را فرا گرفت و بیم آن می رفت که حکومت اسلامی متلاشی شود. زیرا از یک طرف در داخل مدینه بی نظمی هایی بوجود آمد، سر پوش از روی دشمنیهای دیرینهٔ انصار و مهاجرین برداشته شد و «سعد بن عباده» خود را حاکم جدید شهر مدینه اعلام کرد. از دگرسو، چون محمد بطور صریح و مستقیم برای خود جانشینی تعیین نکرده بود، امکان ادامهٔ حکومت اسلامی آسان بنظر نمی رسید. از این رو ابو بکر برای گرفتن بیعت از مسلمانان برای نجات اسلام به تکاپو افتاد. در واقع می توان گفت

<sup>15</sup> Ibid., p. 232.

همانهایی که برای ساختن اسلام به محمد کمک کرده بودند، در این زمان در صدد زنده نگهداشتن آن برآمدند.

بلافاصله پس از رحلت محمد، رو یداد نامطلوبی بین ابوبکر و عمر بوقوع پیوست که ابن اسحق ۱۶ آن را به شکل زیر شرح داده است: «قبل از این که خبر رحلت محمد منتشر شود، عمر با صدای بلند به افرادی که در مسجد جمع شده بودند می گفت: بعضی از افراد شایع کرده اند که محمد مرده است، اما بخدا قسم محمد نمرده است، بلکه مانند موسی که پس از چهل روز که از نظر پیروانش مخفی مانده بود و همه آنها فکر می کردند وی مرده است، مراجعت نمود؛ محمد نیز که اکنون نزد خدا رفته است، به یقین بزودی از پیش خدا مراجعت خواهد کرد و دست و یای آنهایی را که می گویند محمد مرده است، قطع خواهد نمود.»

هنگامی که عمر مشغول ادای سخنان مذکور بود، آبو بکر که ناظر مرگ دوستش محمد بود، وارد مسجد شد و به عمر گفت: «یا عمر به من گوش بده» اما عمر به سخنان او اعتنایی نکرد و به سخن گفتن ادامه داد. ابو بکر که متوجه شد عمر به او توجهی ندارد، خود رشتهٔ سخن را بدست گرفت و در حالی که افرادی که تاکنون به سخنان عمر گوش می دادند، برای استماع سخنان ابو بکر به سمت او روی آوردند، اظهار داشت: «ای منردم، هر یک از شما که محمد را می پرستد، پرستید، باید بداند که او اکنون مرده است، اما هر کسی که خداوند را می پرستد، باید بداند که خداوند همیشه زنده است و هیچگاه نخواهد مرد.» سپس ابو بکر به باید بداند که خداوند همیشه زنده است و هیچگاه نخواهد مرد.» سپس ابو بکر به خداوند که می گو بد:

۱۳۳- و ما محمد اله رسون قر محكت من قبله الرسل المان مات او فتل الفلك الفلك المحدد على المحدد المحدد

<sup>16</sup> Quoted by: Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 234.

خداوند جزای نیک اعمال بشکرگزاران عطا خواهد کرد.»

آیهٔ مذکور که بقول ابن اسحق گو یا مردم تا آن زمان آن را نشنیده بودند، در آنها اثری شگفت بخشید و عمر را هم آرام کرد و وی به طرز فکر ابوبکر گراییده شد.۱۷

در جریان ناآرامیهای مذکور، دفن جسد محمد تقریباً به فراموشی سپرده شد و اگرچه بر طبق مقررات اسلام جسد مرده باید فوراً دفن شود، با وجود شدت گرمای تابستان، جسد محمد از ظهر دوشنبه که روح از آن پرواز کرد تا صبح هنگام چهارشنبه روی زمین باقی ماند. پس از این که ابو بکر موفق شد اوضاع و احوال را آرام سازد و برای خود از پیروان محمد بیعت بگیرد، در صدد دفن جسد محمد برآمدند.

زمانی که می خواستند جسد محمد را دفن کنند بر سر محل دفن جسد، بین مسلمانان اختلاف نظر بوجود آمد. گروهی معتقد بودند که جسد محمد باید در مسجد و زیر منبری که او بالای آن وعظ می کرده، دفن شود. عده دیگری معتقد بودند که مناسبترین محل برای دفن جسد محمد، زیر نقطه ای است که وی در آنجا نماز جماعت را پیشوایی می کرده است. گروهی نیز اظهار عقیده کردند که محمد خود میل داشته است بین سایر مسلمانان در گورستان دفن شود. ابو بکر سرانجام این مشکل را حل کرد و گفت، محمد خود زمانی اظهار داشته است که پیامبر باید در همان محلی که جهان را بدرود می گوید دفن شود، از این رو بنا به قول خود محمد، باید وی را در همان محلی که رحلت کرده، یعنی در اطاق عایشه دفن کرد. چون کسی با نظر ابو بکر مخالفت نور زید، همه موافقت کردند که جسد وی در همان محلی که رحلت کرده، یعنی در اطاق

در اجرای پیشنهاد ابو بکر، قبری در اطاق عایشه حفر شد. شال سبز محمد را در کف گورپهن کردند و علی و اسامه و ابوالفضل پسر عموی محمد، یعنی پسر العباس، به آرامی جسد کفن شدهٔ محمد را در گور قرار دادند و بعد آن را با سنگ ریز و شن پر کردند.

<sup>17</sup> Ibid.

### كوروش بزرك ومحمد بن عبدالله

بدین ترتیب محمد در روز سه شنبه ۹ ژوئن سال ۱۳۲ میلادی برابر با چهاردهم ربیع الاول سال یازدهم هجرت در سن۱۳ سالگی از دنیارخت بر بست. مزار وی که اکنون زیارتگاه مسلمانان جهان است، امروز در همان محل، یعنی در اطاقی که در حدود ۱۶۰۰ سال پیش، محل سکونت عایشه و مرکز حرمسرای محمد بود واقع شده است. ۱۸ چون عایشه پس از مرگ محمد به سکونت در آن محل ادامه داد، از این رو برای مدتی مقبرهٔ محمد را از محل سکونت عایشه با یک دیوار پرده ای جدا کردند، اما بعدها هم ساختمانی که عایشه در آن بسر می برد و هم مقبرهٔ محمد به ساختمان مسجد افزوده شد و امروز زیارتگاه عمومی مسلمانان

417

جهان است. 🖈

<sup>18</sup> Bodley, Messenger, p. 338.

# بخش پنجم

# شخصیتهای کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

اگر اسلام اینست که ما می بینیم، پس همهٔ ما مسلمان هستیم. گوته

کوشش برای اثبات مذهب، در واقع نقلا برای مرگ آنست. دانش بایگانی مرده های مذاهب است.

اسكاروابلد

\* 1 V

# بخش پنجم

شخصیتهای کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

برای بررسی و شرح شخصیت کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله ناچار باید از نوشته های موجود در بارهٔ این دو نفریاری جوییم. اما اشکال بزرگ در راه این تحقیق آن است که چون کوروش یک پادشاه ایرانی بوده و ادعای تماس با مراجع ماوراء الطبیعه نداشته است، آنچه در بارهٔ عناصر تشکیل دهنده شخصیت او نوشته شده، تقریباً یکسان و یک پارچه است، ولی با توجه به این که محمد ادعای پیامبری داشته و خود را به عوامل متافیزیک و الهی وابسته می دانسته است، از این رو پیروان او داستانهایی به وی و حتی به بعضی اصحابش نسبت داده اند که با عقل سلیم و منطق علمی سازگاری ندارد. بمنظور نشان دادن مبالغه ها و خیالپردازیهایی که نویسندگان اسلامی در بارهٔ محمد و شرح چگونگی زندگی او کرده اند، به چند مورد از داستانهایی که نویسندگان اسلامی در این باره برشتهٔ تحریر درآورده اند، به شرح زیر مبادرت می کنیم:

«ابن شهر آشوب» روایت کرده است، هنگامی که هنوز محمد متولد نشده بود

و نطفه اش درصُلب پدرش عبدالله قرار داشت، از برابر هر سنگ و درختی که عبدالله عبور می کردند و سلام می گفتند. ا می گفتند. ا

«عطاء الله بن فضل اله» مؤلف كتاب روضة الاحباب ، نوشته است، اگر چه محمد دارای قد و قامت متوسطی بود، معهذا هنگامی كه با مردان بلند قد راه می رفت، از همهٔ آنها بلند تر بنظر می رسید و هر زمانی كه در محلی بین سایر افراد می نشست، از همه بزرگتر جلوه می كرد. ۲

«ابن شهر آشوب» و نویسنده کتاب انوار، از علی بن ابیطالب روایت کرده اند که در هنگام تولد محمد، هر سنگ و کلوخ و درختی خندید. " بتها سرنگون شدند... طاق کسری شکست و به دو حصه تقسیم گردید... تخت کلیهٔ پادشاهان آن زمان سرنگون شد و جمیع سلاطین در آن روز قدرت سخن گفتن را از دست دادند و لال شدند و معلومات کاهنان از نظرشان محوشد. \*

«ابن بـابـو یـه» و دیـگـران نـوشته اند، در موقع تولد مخمد، ۱۶ کنگره از ایوان کسری به زمین افتاد.<sup>۵</sup>

علامه ملا محمد باقر مجلسی نوشته است، در روایات خاصه و عامه وارد شده است که شبی محمد برای زیارت قبر پدرش عبدالله به مزار او رفت. هنگامی که محمد به قبر عبدالله نگاه کرد، قبر شکافته شد و محمد مشاهده کرد که پدرش عبدالله در قبر نشسته بود. عبدالله در قبر نشسته بود. ع

امام جعفر صادق گفته است، محمد معمولاً در حضور کسی قضای حاحت

ا علامه ملاً محمد باقرمجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم (تهران: كتابفروشي اسلاميه، ١٣٧٤ هجري)، صفحه ٣٥.

٢ عطا الله بن فضل الله، روضة الاحباب.

مجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، صفحه ٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> همان کتاب، صفحات ۵۲،۵۵.

٥ همان كتاب، صفحه٥٥.

أ همان كتاب، صفحه ٣٥.

نمسی کرد. اما روزی در مکانی بود که ساختمان و یا گودالی در آن محل وجود نداشت و محمد نیاز به قضای حاجت داشت. بنابراین به دو درخت خرما که در آن مکان وجود داشت دستور داد به یکدیگر نزدیک شوند و بهم بچسبند. سپس محمد در پشت آن دو درخت رفت و قضای حاجت کرد. پس از آن که وی برخاست و از پشت درختمان بیرون آمد، یکی از اصحاب او به پشت درختما و محلی که محمد قضای حاجت کرده بود رفت، ولی چیزی در آنجا ندید. ۷

علامه ملا محمد باقر مجلسی همچنین می نو یسد، محمد سه صفت داشت که در کسی نبود، بدین شرح که او را سایه نبود، از هر راهی که می گذشت تا سه روز بوی خوش او در آن راه می ماند، و درختان و سنگها به او سجده می کردند.^

«ابن هشام»، «الطبرى»، «الواقدى» و «ابن سعد» نوشته اند، محمد در هنگام دفن «سعد بن معاذ» گفته است: «عرش الهى بمناسبت دفن سعد بن معاذ به لرزه افتاده، درهاى آسمان باز شده و هفتاد هزار نفر فرشته كه تا كنون پايشان به زمين نرسيده، در مراسم تدفين سعد بن معاذ شركت كرده اند،» ا

بطوری که در مطالب فصل چهارم همین کتاب شرح داده شد، سعد بن معاذ یکی از پیروان محمد بود که در جنگ خندق نیزه ای به او اصابت کرد و اثر جراحت نیزه مذکور او را از پای درآورد و در شرف مرگ قرارش داد. بر طبق نوشتهٔ تاریخ نو یسان اسلامی، ۱۰ سعد بن معاذ حتی از خدا تقاضا کرده بود قبل از مرگ فرصتی برای او ایجاد کند تا انتقامش را از افراد طایفهٔ یهودی «بنی قریظه» که فکر می کرد در جنگ خندق به قریش خدمت کرده بودند بگیرد. در حالی که سعد بن معاذ تا این حد نسبت به افراد طایفهٔ بنی قریظه نفرت می ورزید، معهذا هنگامی که محمد به طایفهٔ مذکور حمله کرد و آنها تسلیم شدند، قضاوت در بارهٔ

۷ همان کتاب، صفحه۱۱۸

۸ همان کتاب، صفحه ۱۲۹.

William Muir, The Life of Mohammed (Edinburgh: John Grant, 1923), p. 319.
اله صفحات شماره ۸۹ تا ۸۶ همين كتاب مراجعه فرماييد.

سرنوشت آنها را به سعد بن معاذ واگذار کرد. سعد بن معاذ رأی داد که کلیه ۸۰۰ نفر مردان طایفه یهودی بنی قریظه قتل عام و زنان و اطفال آنها اسیر و فروخته شوند و اموالشان نیز ضبط گردد. محمد موافقت کرد که داوری سعد بن معاذ موبه مو اجرا گردد و از این رو در حدود ۸۰۰ نفر مردان طایفه یهودی مذکور ظرف یک روز قتل عام شدند. آن وقت آیا می توان باور کرد که عرش الهی از مرگ چنین عنصری به لرزه بیفتد و درهای آسمان بروی او گشوده گردد!

بطوری که می دانیم، افرادی که در گذشته خود را پیامبر و فرستادهٔ خدا معرفی می کردند، مردم از آنها درخواست می کردند معجزه ای از خود نشان دهند تا آنها بتوانند به رسالت آنان بعنوان پیامبر خدا ایمان بیاورند. هنگامی که محمد در برابر این درخواست مردم قرار می گرفت، با اعتماد به نفس کاملی قرآن را بعنوان بگانه معجزهٔ خود به مردم عر بستان معرفی می کرد. محمد در جهت اثبات این ادعا، زمانی اظهار داشت که اگر جن و انس جمع شوند، نمی توانند کتابی مانند قرآن بیاورند (آیه ۸۸ سوره اسری). زمان دیگری ادعا کرد که هیچ کس قادر نیست یک سوره از سوره های قرآن را بیاورد (آیه ۲۳ سوره بقره) و درموقعیت دیگری اظهار داشت که کسی قادر نیست ده سوره ماننده سوره های قرآن بیاورد (آیه ۱۳ سوره

بهرحال آنچه مسلم و یقین است، محمد تنها معجزه خود را قرآن می دانست و بغیر از آن هیچ عمل غیر عادی دیگری که حاکی از قدرت مافوق بشری او باشد از وی دیده نشد. اما نویسندگان اسلامی، هزاران معجزه به وی نسبت داده اند. ۱۱ از جسمله «ابن شهرآشوب» به روایت علامه محمد باقر مجلسی در شرح معجزه های محمد نوشته است که وی یکی از شعرای عربستان بنام «زهیر» را که بر ضد وی شعری سرود ملاقات کرد و با اشاره به او گفت: «خداوندا، مرا از شر شیطان در پناه خود حمایت فرما.» با ابراز این مطلب، زهیر شاعر بکلی استعداد شاعری اش

۱۱ به فصل «معجزه های محمد» در کتاب علامه ملا محمد باقرمجلسی، حیات القلوب یا زندگی حضرت محمد، جلد دوم، صفحات ۱۹۲ تا ۲۵۷ مراجعه فرمایید.

را از دست داد و تا زمانی که مرد، حتی یک بیت شعر نتوانست بسراید. ۱۲ داستان بالا مخصوصاً از این نظر جالب است که محمد دستور داد شاعرانی از قبیل «عصما» دختر «مروان»، «ابوعفک» و «کعب بن الاشرف» را که با اشعار خود او را هجومی کردند، ظالمانه کشتند. ۱۳ حال اگر محمد با ادای یک جمله می توانست استعداد شاعری را از شعرا بگیرد، چه لزومی داشت که اینسان دستور کشتار ظالمانهٔ شعرایی که او را هجومی کردند، صادر نماید.

بنظر می رسد که نویسندگان متعصب و متعبد اسلامی در مبالغه گویی نسبت به زندگی محمد و عناصر تشکیل دهندهٔ شخصبت او بعضی اوقات نیز با نوشته های خود باعث پایین آوردن شأن و ارزش انسانی او شده اند. برای مثال، علامه ملا محمد باقر مجلسی در حیات القلوب، در شرح عناصر تشکیل دهندهٔ شخصیت محمد نوشته است: «محمد در چشم راست سه میل و در چشم چپ دو میل سرمه می کشید و خود را برای اصحابش زینت می کرد.» ۱۹

عطاء الله بن فضل الله، مؤلف كتاب روضة الاحباب ، نوشته است خداوند در انجيل به عيسى الهام كرده است كه به پيروانش بگويد، موقعى كه زمان ظهور محمد فرا مى رسد به او ايمان بياورند. مؤلف مذكور اضافه مى كند كه خداوند به عيسمى گفته است: «اگربخاطر محمد نبود، من آدم، بهشت و دوزخ رانمى آفريدم. در واقع هنگامى كه عرش را آفريدم، پيوسته مى لرزيدو آرام نمى گرفت، تا اين كه من روى آن نوشتم: لااله الاالله، محمد رسول الله، سپس عرش آرام گفت.»

واقعاً مشکل است تصور و درک کرد که چگونه نو یسنده ای چنین دروغ بزرگی را به کتابی که بیشتر جمعیت دنیا آن را کتاب مقدس خود می دانند، نسبت دهد. گویا نامبرده اصولاً نمی دانسته است که انجیل، از نوشته های عیسی

۱۲ همان کتاب، صفحه ۲۶۱.

۱۲ به صفحات شماره ۵۱ تا ۵۸ و ۹۲ تا ۹۷ همین کتاب مراجعه فرمایید.

١٦ مجلسي، حيات القلوب يا زندگي حضرت محمد، جلد دوم، صفحه ١٢٩.

44 \$

مسیح نبوده و حواریون وی پس از درگذشت او، کتاب مذکور را به رشتهٔ تحریر درآورده اند. ۱۵

بهرحال، چون هدف نویسندهٔ این کتاب، یک پژوهش بیطرفانه علمی دربارهٔ مقایسه شخصیتهای کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله می باشد، برای ادای حق این مطلب از آثار نویسندگان معروفی که در بیطرفی و ارزش تألیف و تحقیق آنها تردیدی وجود ندارد یاری می جوید و به نوشته های آنها استناد می کند.

با توجه به نکاتی که بعنوان پیش گفتار این فصل توضیح داده شد و با پیروی از هدف و روشی که بیان گردید، اینک بررسی و مقایسهٔ شخصیتهای کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله را با شرح شخصیت کوروش بزرگ آغاز می کنیم.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> S. W. Koelle, Mohammed and Mohammedanism (London Rivingtons, 1888), p. 431.

# فصل یازدهم شخصیت کوروش

نوشته های نویسندگان و تاریخ نویسان نامی باستان و نوین نشان می دهد که كمتر پادشاه و يا سرداري در جهان توانسته است نام و ارزشي برابر با كوروش بدست آورد. کوروش آنقدر در مردم دوستی و ارزشهای انسانی عالیقدر بود که نه تنها او را پیشرو پادشاهان و سرآمد جهانگیران جهانی دانسته اند، بلکه حتی او را در سطح فرشتگان و در شمار پیامبران جهان بهشمار آورده اند. کوروش هنگامی ظهور کرد که دنیا در ستمگری و نادانی می سوخت و تشنهٔ دادگری و انسان پروری بود. در زمان کوروش، بعضی از رهبران بزرگ دینی مانند بودا، كنفوسيوس، زرتشت و اشعياء و فيلسوف و دانشمند شهيري چون «سولون» كه یکی از هفت حکیم درجه اول دنیا نام گرفته است، برای تهذیب اخلاق بشر ظهور كردند، اما كوروش از جهت خرد، داد و انصاف و بشر دوستي پيشرو همه آنها بشمار رفته است. اشعیای نبی، کوروش را مسیح الله و برگزیده خدا خوانده و حتى پژوهشگران عصرما، از جمله ابوالكلام احمد آزاد كه خود از دانشمندان بنام و

270

سالها وزیر فرهنگ هندوستان بود، او را پیامبر دانسته است.۱۶

در حالی که تورات کوروش را در سطح پیامبران بشمار آورده و حتی ملتهایی که بوسیلهٔ او شکست می خوردند، بطوری که در صفحات بعد خواهیم دید، در حد پرستسش برای کوروش احترام قایل بودند و رفتار و منش بشردوستانه بی نظیر او با آن همه قدرتی که داشت، تمجید و ستایش همگان را بر می انگیخت و ملتهای گوناگون او را «خداوندگار» می خواندند، بدیهی است که اگر او ادعای پیامبری می کرد، مردم دنیا با آغوش باز پیروی از او را پذیرا می شدند، اما کوروش با همهٔ این امکانات ادعای پیامبری نکرد. از طرف دیگر، بطوری که در گفتار بعد خواهیم دید، با وجود این که هنجار محمد در بسیاری موارد خودخواهانه و ستمگرانه بود و بغیر از افرادی که بمنظور غارت اموال مغلو بین، دور او را گرفته بودند، هیچ کس ادعای رسالت او را به پیامبری جدی نمی گرفت و تقریباً تمام فلاسفه و نو یسندگان شهیر دنیا او را پیامبری قبقاب خوانده اند، معهذا او خو د را پیامبر خدا و آنهم ختم پیامبران معرفی کرد.

هدف کوروش این بود که یک حکومت جهانی به رهبری ایرانیان و پارسیان بوجود آورد و برنامهٔ او برای اجرای این هدف تا زمان مرگش با موفقیت کامل پیش رفت و سرانجام سر خود را در رسیدن به این هدف باخت و در یکی از میدانهای جنگ چهره در نقاب حاک کشید، اما نام خود را بعنوان بزرگترین مرد تاریخ بشر جاودان ساخت.

کوروش همه ارزشها و هنرهای یک رهبر بزرگ را یکجا دارا بود. او سرداری بود ماهر و سیاستمداری کاردان. ارادهٔ او قوی و عزمش راسخ و در تصمیم گرفتن بسیار سریع بود. او با تندی و تیز مغزی قادر به تشخیص خوب از بد و انتخاب روش موثر و پسندیده بود. کوروش بیشتر به عقل و درایتش متکی می شد تا به شمشیر. او همیشه درصدد بهتر کردن زندگی و خوشبختی افراد ملتش بود و هزگاه مشاهده می کرد اندیشه نادرستی دریارانش نفوذ کرده است با نرمی و خوشخویی آنها را به راه راست هدایت می کرد و با همه نرمخویی، در هنگام

۱۶ عباس خلیلی، کوروش بزرگ، (تهران، مؤسسهٔ مطبوعاتی علمی، ۱۳۲۶)، صفحات ۷۱،۷۰.

لزوم با رعایت اصول دادگری کامل، افراد خطاکار را به سزای اعمالشان می رساند.

تــاريـخ نو يسان، كوروش را يكى از سه مرد بزرگ تاريخ جهان دانسته اند. دو مرد دیگر بزرگ تاریخ عبارت بوده اند از اسکندر۷۷ و قیصر روم (ژول سزار). اما هیچ یک از این دو نفر در انسانیت و مردم دوستی و کوشش برای ایجاد آسایش و آرامش بیشتر برای ملتهای گوناگون به یای کوروش نرسیدند. ۱۸ کوروش بیش از هر یادشاه دیگری بامردم نزدیک بود. او چون مردم عادی می زیست و خود را در سطح آنان می دید. بدیهی است که ارزش تاریخی و جهانی کوروش تنها از جهانگیری او ناشی نمی شود، زیرا پیش از او کشورهای مصر، بابل و آسورنیز یادشاهان بزرگ و نامداری داشتند و آسور در زمانی تمام آسیای غربی و مصر را زير فرمان خود داشت. البته درست است كه وسعت سرزمينهايي كه سرداران نامبرده در اختيار داشتند، به اندازهٔ قلمرو كوروش نبود، اما شهرت كوروش و عظمت تاريخي اوبيشتر ازارزشهاي انساني ومعنوي ومردم دوستي او سرجشمه می گیرد. زیرا نه تنها اثری از رفتار ستمگرانه بادشاهان پیش از او در وی یافت نمى شود، بلكه سلوك و رفتار او با دشمنانش نيز انساني و بزرگ منشانه بود. انسان دوستی و بزرگ اندیشی کوروش زمانی آشکارتر می شود که می بینیم کشتارهای همگانی، غارت و چپاول، و یرانگری، ناموس دریدگی و به بردگی كشيدن ملتهاي شكست خورده از رسوم معمول و عادات جازي يادشاهان آن زمان

۱۷ نوشته ها معتبر تاریخی نشان می دهد که از نظر ارزشهای انسانی و روش کشورداری نه تنها نمی توان اسکندر را با کوروش دریک سطح آورد، بلکه حتی مقایسه آنها نیز بدون موضوع است. زیرا در حالی که کوروش در جهانگیری از خوتریزی، و برانی و سوزانیدن و نهب و غارت خودداری می کرد، «سبکتکین سالور» به ذکر ۱۶ مورد از کشتارهای دستجمعی، اسارت زنان و فرزندان آنها و به آتش کشیدن شهرها و و بران کردن آنها بوسیله اسکندر پرداخته است. سبکتکین سالور، بنیاد شاهنشاهی ابران، (تهران: شرکت نسبی اقبال و شرکاه، ۱۳۴۰)، صفحات ۱۰،۹۱.

۱۸ شاپور شهبازی، کوروش بزرگ، (شیران انتشارات دانشگاه پهلوی، ۱۳۶۹ خورشیدی)، صفحه

بوده، ولی کوروش برعکس روشهای ناپسند و غیر انسانی پادشاهان پیشین و هزمان خود، با دشمنانش با مهر بانی و انسان دوستی رفتار می کرد و حتی با رفتار بشر دوستانه اش دوستی و محبت آنها را به خود جلب می کرد. چنان که پس از شکست دادن «کرزوس» و «نیگران» آنها جزء نزدیکترین یاران او درآمدند. برای آگاهی از روشهای غیر انسانی و وحشیانهٔ پادشاهان پیشین و معاصر کوروش با ملتهایی که به دست آنها شکست می خوردند، کافی است بین دهها کتیبه ای که از روشهای وحشیانهٔ سرداران آن عصر با ملتهای شکست خورده باقیمانده، تنها به ذکر خلاصه ای از کتیبه «آسور نازیر بال» ۱۹ به شرح زیر توجه کنیم:

بفرموده «آشور» و «ایشتار» خدایان بزرگ که حامیان من بودند با لشکریان و ارابه های جنگی خود به شهر «گینابو» حمله بردم و آنجا را به یک ضرب شست تصرف کردم. ششصد نفر از سپاهیان دشمن را بیدرنگ سر بریدم، سه هزار نفر اسیر را زنده زنده طعمه آتش ساختم و حتی یکنفر را باقی نگذاشتم که به اسارت برود. حاکم شهر را به دست خود پوست کندم و پوستش را به دیوار شهر آو یختم. از آن جا به شهر «طلا» روان شدم. چون مردم آن سرزمین به عجز و التماس نیفتادند و تسلیم من نشدند، از اینرو به شهرشان یورش بردم و آن را گشودم. سه هزار نفر از آنها را از دم تیخ گذراندم. بسیاری دیگر را در آتش کباب کردم. اسرای بیشماری از آنها گرفتم، دست و انگشت و گوش و بینی آنها را بریدم و هزاران چشم از کاسه و هزاران زبان از دهان بیرون کشیدم. از اجساد کشتگان هزاران چشم از کاسه و هزاران زبان از دهان بیرون کشیدم. از اجساد کشتگان بیشته ساختم و سرهای بریده آنها را به تاکهای بیرون شهر آو یختم.»

آن وقت در برابر روشهای وحشیانه و ستمگرانه پادشاهان و سرداران آن عصر، کوروش با آزادمنشی و بشردوستی بی نظیر و خاص در منشور خود که در سال ۱۸۷۹ میلادی هنگام کاوش در خاک بابل قدیم کشف شده و خلاصه ای از آن در اینجا آورده می شود، می گوید:

«منم کوروش، شاه جهان، شاه بزرگ، شاه نیرومند، شاه بابل، شاه سومر و اکد، شاه چهارگوشهٔ جهان... با آرامش به بابل آمدم و در میان شادی مردم بر

<sup>19</sup> Assurnasirba

اورنگ شاهی نشستم... سپاه بیشمار من بابل را فرو گرفتند، بی آن که کسی را بیازارند. به هیچ کس اجازه ندادم که مردم سرزمین سومر و اکد را دستخوش بیم و هراس سازد. نیازهای بابلیان و نیایشگاههایشان را در نظر گرفتم تا جملگی را رفاه و آسایش بخشم. یوغ بندگی را از گردن مردم بابل برداشتم. خانه های و یرانشان را از نوساختم و به رنجها و شکوه هایشان پایان دادم ...

...شهرهای «آشور»، «نوس»، «آگاده»، و «اشنونا» و... و همه شهرهای مقدس آن سوی دجله را که پرستشگاههایشان از دیر زمانی پیش و یران شده بود آباد کردم و پیکرههای خدایان آنها را بجای خود بازگرداندم. همه مردم این سرزمینها را در دیارشان گرد آوردم و خانههایشان را به آنان پس دادم...

کوروش برخلاف روشهای وحشیانهٔ معمول در آن زمان، درشهرهایی که به تسخیر او در می آمد، کشتار نمی کرد، به ادیان و مذاهب ملتهای شکست خورده احترام می گذاشت و حتی به هزینهٔ خود معابد و پرستشگاههای آنها را نوسازی و رونق می داد. برای مشال، پس از تسخیر بابل معابد «اساهیل» و «آزیدا» را نوسازی کردو دستور داد معبد بزرگی در بیت المقدس بسازند. پس از کشته شدن «بلشضر» پسر پادشاه بابل، کوروش فرمان داد حتی در در بار پارس عزای عمومی اعلام شود. هنگامی که لیدی را تسخیر کرد از خود اهالی آن سرزمین حکمرانی برای لیدی تعیین نمود. شهر «صیدا» را که «بخت النصر» پادشاه پیشین بابل نیمه و یرانه کرده بود، دستور داد نوسازی کردند و از خود دارای پادشاه شود. کوروش میل نداشت در روان ملتهای شکست خورده احساس حقارت و خفت بوجود بیاورد و یا دین و آداب و رسوم و عواطفشان را خوار دارد و آنها را ناامید و بی پناه ببیند.

بدین ترتیب با پادشاهی کوروش بر سرزمین ایران در صد ساله ششم قبل از میلاد، دورهٔ خونریزی و خونخواری و درنده خویی و و یرانگری به پایان رسید و دورهٔ نوینی آغاز شد که در آن دوره بر عکس دوره های پیشین، صلح و انسان دوستی رواج یافت، حقوق و عواطف انسانی مورد توجه قرار گرفت، دادرسی و دادگری در اجتماعات انسانی رونق یافت و ارزش انفرادی و اجتماعی افراد انسان مورد احترام واقع شد. بدیهی است که چون کوروش ایرانی و زاده شده و

تـر بـیـت یافته در این سرزمین بود، تافتهٔ منش فروهنده و آنهمه ارزشهای انسانی و معنوی او را فرهنگِ و رسوم و آداب ایرانی بافته بود.

بی مناسبت نیست بحث مربوط به شرح چهرهٔ انسانی، سیاسی، جهانی و تاریخی کوروش کیازند را با نظر ونوشته های نو یسندگان بزرگ و نامی جهان در بارهٔ او خاتمه دهیم. با توجه به این که نو یسندگان یونانی نسبت به ایرانیان خوشبین نبوده اند، هنگامی که می خوانیم نو یسندگان یونانی از قبیل هرودوت و گزنفون چگونه کوروش را در مقام یک انسان بی نظیر و بزرگ و برتر ستایش و تمجید کرده اند، آن وقت به بزرگی مقام انسانی، رهبری، جهانگیری و بشردوستی کوروش بررگ بیشتر پی می بریم.

# نظرتاریخنویسان و نویسندگان خارجی دربارهٔ کوروش

# گزنفون

گزنفون با آن که یونانی بوده، در کتاب کرروش و یا تربیت کرروش ، ۲ آن چنان از کوروش تجلیل بعمل آورده که می توان گفت هیچ کس تا کنون از پادشاهی آنقدر تمجید نکرده است. گزنفون در این کتاب از کوروش بصورت یک انسان کامل، یک سرمشق بیمانند زمامداری و یک مر بی ایده آل و یک رهبر عالیقدر نام برده است. گزنفون می نویسد، کوروش نابغهٔ بزرگی بود که در تمام عمر از هدفی مقدس و عالی پیروی می کرد. او دوست انسانها و طالب علم و حکمت و راستی و درستی بود. کوروش عقیده داشت، پیروزی بر کشوری این حق را برای سردار پیروز ایجاد نمی کند که ملت شکست خورده را اسیر کند که ملت شکست خورده را اسیر کند که ملت شکست خورده را اسیر کند که ملت شکست خورده و مردم غیر

<sup>20</sup> Xenophon, Cyropaedia, 1,2:1.

٢١ رضا مشايخي، كوروشناهه، صفحه ٩٤.

221

سپاهی سرایت نکند و شهر شکست خورده را نباید غارت کرد. ۲۲ کوروش موفق شد حتی ملتهای شکست خورده را نیز شیفتهٔ خود کند، بطوری که پارسیان او را پدر خواندند و ملتهایی که بوسیله کوروش مغلوب شده بودند او را «خداوندگار» می نامیدند. کوروش برترین مرد تاریخ دنیا، بزرگترین، بخشنده ترین، پاک دل ترین و دریادل ترین مردان بود و بزرگترین هواخواه فرهنگ و آموختن بشمار می رفت. ۲۳

کوروش عقیده داشت پادشاه برای ملت خود باید در مقام یک شبان انجام وظیفه کند، زیرا همانطور که یک شبان نمی تواند از گله اش بیش از آنچه بدان خدمت می کند توقع داشته باشد، پادشاه نیز از شهرها و مردم تابع خود باید به همان اندازه استفاده کند که آنها را خوشبخت و مرفه نگه می دارد. کوروش با این طرز فکر قصد داشت سرآمد همهٔ نیکوکاران جهان باشد. کوروش با سایر پادشاهان چه آنهایی که از راه میراث به تاج و تخت رسیده بودند و چه آنهائی که با کوشش و تلاش به قدرت پادشاهی دست یافته بودند، تفاوت داشت. زیرا در حالی که اگر پادشاهان بتوانند بر کشور زیر فرمان خود حکومتی نیرومند داشته حالی که اگر پادشاهان بتوانند بر کشور زیر فرمان خود حکومتی نیرومند داشته باشند، از دست اندازی به سرزمینهای همسایگان خودداری می کنند، اما کوروش بسیاری از کشورها و ملتهای آسیا، ارو پا و افریقا را فرمانبردار خود کرد و بزرگترین پادشاهی تاریخ را بنیادگزارد.

گزنیفون گذشت و رادمردی، وفاداری، فداکاری، هنر رزم آزمایی، جهانداری، خویست کوروش را می جهانداری، خویستن داری، خردمندی، بلندپروازی و کیاست کوروش را می ستاید و رفتار او را با دوست و دشمن، در بزم و در رزم، در خانه و سفر، با خویشان و بیگانگان تمجید می کند و از او بعنوان یک نمونهٔ کامل انسان منحصر بفرد که همه ارزشها و نیکیهای بشری را یکجا داشته نام می برد. ۲۴

TT همان کتاب، صفحهٔ ۱۸۵.

٢٣ همان كتاب، صفحة ٢٤٧.

<sup>24</sup> Xenophon, Cyropadia, 1,2:1.

گزنفون می نویسد، کوروش برای گرفتن جیره سربازی در صف سپاهیان می ایستاده وهر سپاهی در این هنگام حق هرنوع ایرادی به رفتار کوروش داشته است. ۲۵ همچنین کوروش در بارهٔ تقسیم غنیمتهای جنگی بین سربازان، در حضور جمع عقیدهٔ آنها را پرسش می کرد. به خواست سپاهیانش احترام می گذارد، زیرا معتقد بود، در نظر داشتن لیاقت افراد شرط رعایت اصل برابری می باشد. ۲۶ کوروش در این جهت می گوید، همان طور که در هنگام انتخاب یک اسب خوب، تابعیت اسب مورد نظر قرار نمی گیرد، به همان گونه نیز شرط ارزش یابی انسانها باید لیاقت و کارآیی آنها باشد نه تفاوت بین پارسی و یا غیر پارسی بودن آنها با دوستی و صمیمیت می بودن آنها با دوستی و صمیمیت می توان در قلب یاران و سیاهیان راه یافت، نه ترس و وحشت. ۲۸

کوروش به سر بازان خود می گفت، در پوشیدن لباس ساده به من نگاه کنید. ۲۹ او از این که با دشمنان خود رفتار ناجوانمردانه بکار نمی برد و با همه با دادگری رفتار می کرد و ملتهای گوناگون زیر امپراطوری خود را با نیروی تقوا و فضائل انسانی اداره می نمود، بخود می بالید. ۳۰ کوروش برای خود حق و یژه ای قایل نبود و پیوسته به سر بازانش می گفت، به منش و کردار من با دقت چشم بدوزید و مواظب باشید که من به وظیفهٔ خود عمل کنم. ۳۱ اما در گفتار بعد خواهیم دید که محمد چه در امور فردی واجتماعی و چه مذهبی خقوق و مزایایی برای خود قایل بود که انحصار به خود او داشت و دیگران از استفاده از آن حقوق و مزایا مرای محروم بودند. ۳۲ کوروش در هنگام مرگ وصیت کرد، اتباعش حرمت قانون

۲۵ رضا مشایخی، کوروشنامه، صفحه ۹۲.

۲۶ همان کتاب، صفحهٔ ۵۶،۶۶.

۲۷ همان کتاب، صفحهٔ ۷۷.

۲۸ همان کتاب، صفحهٔ ۷۸.

۲۱ همان کتاب، صفحة ۲۱۹.

٣٠ همان كتاب، صفحة ٢٧٢.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> همان کتاب، صفحهٔ ۲۷۴.

٣١ره صفحات شماره ٢٦٢ تا ٢٦٩ همين كتاب مراجعه فرماييد.

\*\*\*

را بىر خود واجب شىمارنىد. ٣٣ گزنىفون در پايان گفتار خود نتيجه مى گيرد كه كوروش دومين ارزش و فضيلت انسان را پس از پرستش خدايان، بسط عدالت مى دانست و اتباع و فرمانبرداران خو يش را فرزند خود مى ناميد. ٣٢

### تورات

تورات کوروش را از انسانهای بزرگ و بی نظیر روزگار دانسته و ارزش انسانی و معنوی او را در سطح یک پیامبر آسمانی قرار داده است. کتاب اصلی تورات یعنی تواریخ ایام با نام کوروش پایان می پذیرد و قسمت دوم تورات یعنی از کتاب عزرا ببعد نیز با نام کوروش آغاز شده است. بطور کلی، تورات بیش از شانزده مورد در فصول مختلف با لحن ستایش آمیز و بی سابقه ای از کوروش یاد کرده و حتی در یک مورد به وی عنوان «مسیح خداوند» داده است.

نکات زیر قسمتی از مطالبی است که تورات درباره کوروش نوشته است:

«خداوند درباره کوروش می گوید که او شبان من است و هرچه او کند آن
است که من خواسته ام» ۳۵ «این سخنی است از خداوند به کوروش: تو مسیح من
هستی. من دست راست تو را گرفتم تا بحضور تو امتها را مغلوب کنم و کمرهای
پادشاهان را بگشایم. تا درها را بروی تو باز کنم و دیگر دروازه ها برویت بسته
نشوند. من همه جا پیش روی تو خواهم بود. ناهمواریها را برایت هموار خواهم
کرد... و پاهشاهان را در پایت خواهم افکند. من کمر تو را زمانی بستم که مرا
نشناختی و هنگامی تو را به نام خواندم که هنوز به دنیا نیامده بودی.» ۳۶

«منم (خداوند) که او (کوروش) را از جانب مشرق برانگیختم تا عدالت را روی زمین برقرار کند. من امتها را تسلیم وی می کنم و او را بر پادشاهان سروری

۳۲ رضا مشایخی ، کوروشنامه، صفحه ۳۲۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۴</sup> همان کتاب، صفحهٔ صفحه ۲۸۲.

۲۵ کتاب اشعباء نبي، باب چمل و چمهارم، بند ۲۸.

۳۶ همان کتاب، همان باب و همان بند.

می بخشم و ایشان را مثل غبار به شمشیر وی و مانند کاهی که پراکنده شود به کمال او تسلیم می کنم.»۳۷

«من کوروش را به عدالت برانگیختم و تمامی راهها را درپیش رو یش استوار خواهم ساخت.»۳۸

«منم که شاهین خود (کوروش) را از جانب مشرق فرا خواندم و دوران عدالت را نزدیک آوردم.»۳۹

«خداوند كوروش را برگزيده و فرماندار جهانش كرده است. بازوى او را بر كلدانيان فرو خواهد آورد و راه او را همه جا هموار خواهد ساخت. من او را برگزيده ام و خواندم.» ۲۰

«در سال اول سلطنت کوروش پادشاه پارس کلام خدا کامل شد. خداوند روح کوروش پادشاه فارس را بر انگیخت تا در تمامی سرزمینهای خود فرمانی صادر کنند که (یهوه) خدای آسمانها تمام ممالک زمین را به من داده است و امر فرموده است خانه ای برای او در اورشلیم بنا کنم.» ۲۹

## گیرشمن ۲۲

«گیرشمن» باستان شناس فرانسوی در باره کوروش می گوید، کمتر پادشاهی است که پس از خود مانند کوروش چنین نام نیکی باقی گذاشته باشد. کوروش سرداری بزرگ، سخی و نیکوخواه بود. او آنقدر خردمند بود که هر زمانی کشور تازهای را تسخیر می کرد به آنها آزادی مذهب می داد و فرمانروای جدید را از بین بومیان آن سرزمین انتخاب می کرد. او شهرها را غارت و و یران نمی کرد.

٣٧ همان كتاب، باب چهل و چهارم، بند ٢٨.

۲۸ همان کتاب، باب چهل و پنجم، بند ۱۳.

٣٦ همان كتاب، باب چهل وششم، بندهاي ١١ و١٣٠.

۴۰ همان کتاب، باب چهل و هشتم، بندهای ۱۴ و ۱۵.

أ أ تواريخ ايام، باب سي و ششم، بندهاي ٢٢ و٢٣٠.

۲۲ گیرشمن، ابران از آغاز تا اسلام، ترجمه دکتر معین (تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب، مجموعهٔ ایرانشناسی شماره ۱، ۱۳۹۳)، صفحات ۱۲، ۱۲، ۱۲.

220

ملتهای آنها را قتل عام نمی نمود، بلکه به آنها آزادی می داد.

ایرانیان کوروش را «پدر» ویونانیان که سرزمینشان بوسیله کوروش تسخیر شده بود وی را «سرور» و « قانونگزار » می نامیدند ویهودیان او را «مسیح خداوند» می خواندند.

گیرشمن می نویسد، از نوشته های هرودوت چنین بر می آید که در زمان هخامنشیان قضات غیر قابل عزل بوده و تا زمان مرگ به وظیفهٔ خود ادامه میدادند، مگر آنکه بر اثر اجرای عدالت از کاربرکنار می شدند. ۴۳ «و یل دورانت» نیز از قول هرودوت نقل می کند که در زمان هخامنشیان حتی شاه نمی توانست کسی را به صرف ارتکاب جرم محکوم به اعدام کند و سوابق متهم می بایستی با توجه به اصول عادلانه دادرسی در دادگاههای مر بوط بررسی گردد. ۴۶

می دانیم که کوروش بزرگ، بنیانگزار سلسلهٔ پادشاهی هخامنشیان، در حدود ۱۲۰۰ سال پیش از ظهور محمد بر ایران فرمانروایی می کرد. بطور طبیعی می بایستی در ۱۳ سده بعد که محمد در عربستان ظهور کرد حقوق و آزادیهای انسانی بیشتر مورد توجه قرار گرفته و پیشرفت قابل توجهی کرده باشد. اما بطوری که تاریخ اسلام نشان می دهد، در ۱۳ سده بعد از سلطنت هخامنشیان، نه تنها محمد، بلکه خلفای اسلامی نیز به آسانی و بدون هیچ نوع تشریفات دادرسی، دستور اعدام افراد را صادر می کردند و این موضوع فرنود بار زی از اختلاف بین فرهنگ پیشرفته ایران و آداب و رسوم بیابانی و عقب افتاده اعراب می باشد. دلیل این که پادشاهان ایرانی نیز تا قبل از انقلاب مشروطیت اختیار صدور حکم اعدام افراد را داشتند، و رود رسوم و آداب بدوی و عقب افتادهٔ اعراب به این کشور بود. افراد را داشتند، و رود رسوم و آداب بدوی و عقب افتادهٔ اعراب به این کشور بود. زیرا بطوری که می دانیم بر طبق شرع اسلام، آخوندی که به نام قاضی شرع تعیین می شود، اختیار قضایی داشته و می تواند بدون هیچ نوع تشریفاتی حکم جزایی

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> همان کتاب، صفحهٔ ۱٤٦.

أأ و يل دورانت، تاريخ تمدن، كتاب اول، ترجمهٔ احمد آرام، صفحه ٥٣٢.

## کنت دوگوبینو<sup>۴۵</sup>

«کنت دوگوبینو» سفیر فرانسه در تهران در سالهای ۱۸۳۱-۱۸۹۱ در کتاب خود تاریخ ایران می نویسد، تا کنون هیچ فرد انسانی موفق نشده است اثری را که کوروش در تاریخ جهان باقی گذاشت، درافکار میلیونها مردم جهان بوجود آورد. از زمان کوروش تا کنون، تحولات بسیاری در دنیا بوجود آمده و ملل بسیاری پراکنده شده و یا جای خود را به دیگران سپرده اند، اما در میراثی که به نسلهای پیاپی منتقل شده، همیشه نام کوروش در ردیف با عظمت ترین و درخشان ترین خاطره ها باقی مانده است. هرجا که پای تمدن شرق و غرب بدانجا رسیده، نام این پادشاه بزرگ آسیایی نیز دهان به دهان تکرار شده است.

من اذعان می کنم که اسکندر و سزار و شارلمانی مردان بزرگی بودند، ولی هر کس که اثر مردان بزرگ را در تاریخ جهان بررسی کند، درخواهد یافت که کوروش بر همهٔ آنها مزیتی انکار ناپذیر دارد.

کوروش بر همهٔ رهبران ملل برتری دارد و تا کنون کسی در تاریخ جهان بوجود نیامده است که بتواند با او برابری کند. کتابهای مقدس ما کوروش را مسیح خوانده اند و این سخن کاملاً بجاست. کوروش یک مسیح واقعی بود، مردی که سرنوشت او را برتر از همه گذشتگان قرار داد.

کنت دوگوبینو نوشته است، کوروش بر خلاف شیوه ای که تا آن زمان معمول بود، هیچگاه حریفان و دشمنان شکست خورده اش را به دست در خیم نسپرد، بلکه برعکس چنان با محبت و احترام با آنها رفتار کرد که آنها جزو مریدان و پیروان صمیمی او درآمدند. نمونهٔ یکی از این افراد «کرزوس» پادشاه لیدی بود که پس از شکست از کوروش جزو ندیمان و یژهٔ او در آمد و تا آخر عمر مشاور صمیمی کوروش بود.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>حسن پیرنیا، ایران باستان یا تاریخ مفصل ایران، جلد اول (تهران: کتابفروشی ابن سینا، ۱۳۳۱ خورشیدی)، صفحه ۷۷۶.

کنت دوگوبینو دربارهٔ ایرانیان می نویسد، هیچ قومی تا کنون نتوانسته است بر ایرانیان پیروز شود و به شخصیت و استقلال معنوی ایرانی آسیبی برساند. ایرانی ممکن است مانند سنگ خارایی که دستخوش امواج دریامی شود به این سو و آن سو افکنده شود، اما چون سنگ خارا محکم و قوی و فناناپذیر باقی خواهد ماند. ایران همیشه باقی خواهد ماند، زیرا این ملت هیچ گاه نمی تواند از بین برود.

### ديودوروس سيسولوس

«دیودوروس سیسولوس»، تاریخ نویس مشهور نوشته است کوروش پسر «کمبوجیه» و «ماندان» دختر پادشاه ماد در دلاوری و کارآیی خردمندانه، حزم و سایر خصائل نیکوسرآمد مردم روزگار خود بود. در رفتارش با دشمنان دارای شجاعتی کم نظیر و در کردارش نسبت به زیر دستان پاک اندیش و انسان دوستانه بود واز این رویارسیان او را «یدر» می خواندند.

#### هرودوت

«هرودوت» کوروش را پادشاهی ساده، بلند همت و رادمرد و شجاع می داند که با اندیشه های خردمندانه اش پارسیان را از باجگزاری رهایی بخشید و بزرگترین ملت جهان را ساخت و برای آنها نیرومندترین پادشاهی های جهان را پیریزی کرد. به عقیدهٔ هرودوت کوروش با اتباع خود رفتاری مشفقانه، مهر بان و پدرانه داشت. او بخشنده، آداب دان و رعیت نواز بود و چون همیشه خیر و سعادت اتباع خود را می خواست، ایرانیان او را «بدر» خواندند.

هرودوت، همچنین کوروش را جنگ آوری آزموده و دور اندیش، دوستی وفادار و برازنده و پادشاهی پاکدل و آزاده و نرمخوی و شایستهٔ ستایش تصو یر می کند.۲۷

<sup>46</sup> Diodorus, Siculus, ix, 22, 24.

<sup>47</sup> Herodotus, Iran in the Ancient East (London: 1941)

244

#### افلاطون

افلاطون می نویسد، کوروش سرداری بزرگ بود. در زمان او ایرانیان از آزادی برخوردار بودند و بر بسیاری از ملتهای دیگر دنیا فرمانروایی می کردند. بعلاوه او به همهٔ مللی که زیر فرمانروایی او قرار گرفتند، حقوق مردم آزاد بخشید. این امر سبب شد که همه او را ستایش می کردند. سربازان او پیوسته برای وی آمادهٔ جانفشانی بودند و بخاطر او از هرخطری استقبال می کردند. اگر در بین اتباع او مرد خردمندی بود که رأی و نظر او می توانست برای دیگران سودمند باشد، نه تنها کوروش به وی حسد نمی ورزید، بلکه به وی پاداش نیز عطا می کرد. بدین سبب کشور ایران زیر رهبری کوروش از هر لحاظ پیشرفت کرد و مردم آن نیز از آزادی و رفاه بی سابقه ای برخوردار بودند و آن چنان نسبت به یکدیگر محبت می ورزیدند که گویی همه با یکدیگر خویشاوندی دارند. ۲۸

# فلو بگل ۲۹

«فلویگل» می نویسد، موقعی که اوضاع و احوال تاریک و اندوهبار جهان را در عصر پیش از کوروش بیاد می آوریم، اهمیت بیکران آن پادشاه بزرگ بیشتر نمایان می شود و از این رو باید گفت که به حق به او عنوان «بزرگ» داده اند. دلیل این که کوروش را بزرگ می نامند آن بود که وی با امکاناتی ناچیز موفق شد، برای اولین مرتبه نیرومند ترین دولت روزگار را بوجود بیاورد، وسعت امپراطوری کوروش همان قلمرو اسکندر بود ولی کوروش مانند اسکندر با دولتهای فراخ، اما پوسیده و در حال فرو ریختن رو برو نشد، بلکه او دولتهای نیرومند زمان خود را بزیر فرمان خود درآورد.

کوروش «بزرگ» بود زیرا او در راه درستی و داد جنگید و حتی در این راه

۱۸ افلاطون، کتاب سوم قوانین، دکتر صناعی، نظر افلاطون درباره بردگی و تباهی خاندان هخامنشی، «مجله سخن»، دوره یازدهم، شماره ۱۲ (نوروز ۱۳۴۰)، صفحات ۱۲۸۱ تا ۱۲۸۵.

<sup>49</sup> V. Floigl, Cyrus and Herodot nach den Neugetundenen Keilinschriften, trans. H. S. Williams, vol. ii (London: 1907), pp. 597-600.

جان داد. کوروش مانند آن فرمانده رومی ۵ نبود که مانند افراد مادرکش شمشیری را که «جسمهوری» به او سپرده بود، برضد خود او بکار برد. همچنین او مانند آن سردار آلبانی ۵ و یا آن رهبر فرانکی ۵۲ و یا آن خان مغولی ۵۳ نبود که بمنظور سیر کردن حس آزمندی و جنگجو یی خود بر سر مردمان بیگانه بتازد، بلکه او پادشاهی بود که چون دولت ماد به او حمله کرد و لیدی و بابل و مصر بر ضد او هم پیمان شدند، برای دفاع از تخت و تاج و سرزمین پدرانش بر آنهاتاخت و به بزرگترین پیروزیها دست یافت.

بعلاوه کوروش انسان والا ارزشی بود که در منش انسانی او خونریزی و خونخواهی و یا کینه جویی و ستمگری جایی نداشت. او به دشمنانش شکنجه نداد و آنها را بیرحمانه نکشت و هم میهمانش را به دست درخیمها نسپرد. حتی زمانی که لیدیهای خیانتکار را برای مرتبه دوم به زیر فرمان خود درآورد، اجازه نداد کسی بروی آنها شمشیر بکشد، اما اسکندر بارها فرمان کشتار همگانی صادر کرد. کوروش هیچیک از جنایاتی را که رومیان در باره سردار دلیر و آزاده «ارونیان» هو (سکندر در باره سردار دلیر و آزاده «ارونیان» هو (سکندر در باره «برانخیدیها» ه

Arrianus, Anabasis, iii, 24:4

<sup>&</sup>quot; منظور «ژوليوس سزار» است كه در ابتدا نمايندهٔ حكومت جمهورى بود، اما بعلت خود كامگى بدست حمهوريخواهان كشته شد.

۱۵ گویــا اشــاره بــه «آتیلای» معروف پادشاه هونهاست که در نیمهٔ سلهٔ پنجم میلادی مردم ارو پای جنوبی و شرقی را به خاک و خون کشید. آلبانی از استانهای مرکزی دولت او بشمار می رفت.

۵۲ منظور «شارلمانی» Charlemagne است که رهبر فرانکها بود و اقوام ار و پایی را فرمانبردار خود کرد و امپراطوری بزرگی را بنیاد نهاد که باعث ایجاد دولتهای فرانسه و آلمان شد.

۵۴ منظور چنگیز مغول، انسان درنده خو و وحشی صفتی بود که میلیونها نفر را کشت و صدها شهر را با خاک یکسان کرد.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Branchidae گروهی از «میلیتوسیان» بودندکه در زمان خشایارشا به طرفداری از ایران قبام کردند و بعد به «سفد» آمدند و تا دورهٔ اسکندر در آنجا ماندند. اسکندر مقدونی آنها را بدون اینکه مرتکب گناهی شده باشند قتل عام کرد. ...Q. Curtis, vii, 5

وه «کلیتوس» Clitus از دوستان بسیار نزدیک اسکندر بود و بارها جانش را از مرگ حتمی نجات داد، اما اسکندر بر او خشم گرفت و او را بدست خود با نیزه کشت. . Arrianus, Anabasis, iv, 8

۵۷ «پارمینون» Parminon ، سردار دلاور و سالخورده و مورد اعتماد اسکندر بود، اما پس از اینکه اسکندر ایران را تسخیر کرد.

سالخورده انجام دادند مرتکب نشد. کوروش، هیچگاه شهرهایی را که تسخیر می نصود و بیران نکرد و آنها را به آتش نکشید. کوروش برتر از آن بود که در اندیشهٔ ملت و یا روزگارش بگنجد. او سیاستمدار بزرگی بود که آینده را درپیش می دید. کوروش با سخاوت و رادمنشی وصف ناپذیر به آنهایی که به دست وی شکست می خوردند آزادی می داد و با اطمینانی دلاورانه دشمنان شکست خورده اش را فرمانداری اعطا می کرد. بر اساس همین شیوه تحسین برانگیز بود که «کمبوجیه» پسر کوروش در پیشاپیش کاروان شادی در جشن بابلیان شکست خورده شرکت کرد و پس از تصرف مصر، حکومت اداری مصر را که مرکزش در «سائیس» و اگذار نمود. به دریاسالار مصری «اوزاهورسنه» هیر کاهن بزرگ «سائیس» و اگذار نمود.

کوروش، سازمانهای نظامی واداری را ازیکدیگر جدا می کرد، فرمانداری نظامی را به یاران پارسی و مادی وفادارش می سپرد و حکومتهای اداری را به بزرگان محلی واگذارمی کرد. نه تنها پارسیان کوروش را با قلب و مغز فرمانبرداری می کردند و اورا «پدر» خود می خواندند، بلکه بیگانگان نیز به دلخواه خویش و به زیان پادشاهشان بر پای او می افتادند و فرمانبرداری از او را اختیار می کردند. چنان که مردم نینوا و مخصوصاً صور که «بخت النصر» و اسکندر نتوانستند بر آنها دست یابند، خود را تسلیم کوروش کردند. همچنین قوم یهود تا کنون به هیچ انسانی مانند کوروش احترام نگذاشته اند. یهودیان کوروش را مسیح و منجی خویش می دانستند زیرا کوروش آنها را از نابودی نجات داد و دستور داد آنها بعنوان یک ملت، زندگی خود را از سر بگیرند و شاهزاده ای از خود آنها برایشان حکومت براند.

بهرحال، كوروش آفريننده و پدر زمان خود بود كه وجودش يكتا و بيهمتا در تاريخ جهان مانده است. او يك دورهٔ تاريخي رابه پايان رسانيد و دورهٔ نويني را آغاز كرد. يعنى فرمانروايي جهان را از چنگ ساميان بدر آورد و براى هميشه به دست آرياييان سيرد.

<sup>58</sup> Sais

<sup>59</sup> Udjahorresne

<sup>°</sup> به مطالب قصل سوم همين كتاب مراجعه فرماييد.

## پرسی سایکس ۲۱

«پرسی سایکس» در جلد اول کتاب خود تاریخ ایران می نویسد، کوروش یکی از شخصیتهای بزرگ تاریخی جهان است. او ابتدا پادشاه سرزمین کوچکی بود، ولی سرانجام بزرگترین دولتی را که تا آن زمان در جهان بوجود آمده بود بنیاد گزارد. کشورگشاییهای کوروش شگفت انگیز و دلاورانه بوده است. او لیدی و بابل را در مدت زمانی کوتاه تسخیر کرد و پادشاه لیدی را بطور ناگهانی و باهنرنمایی شکست داد.

کوروش، هیچگاه خوشگذرانی و تن آسانی، یعنی دو بلایی را که بسیاری از بزرگان جهان با آن آلوده شده اند به خود راه نداد. او در رادمنشی و انسان دوستی در حد کمال بود. «کاسان دان» دختر «فرناسپهٔ» هخامنشی را به همسری پذیرفت. در هنگام مرگ او بسیار زاری و مو یه کرد. او از غرور و خودپرستی دوری می کرد و مردم را به آسانی و با روی خوش می پذیرفت، در حالی که شاهان پیش از او از باردادن به مردم پرهیز می کردند. او همچنین انسانی خوش زبان و شوخ طبع بود. از کتاب مقدس تورات و نوشته های یونانیان و سایر تاریخ نویسان اینطور بر می آید که او به حق شایستهٔ عنوان «بزرگ» بوده است.

سایکس می نویسد، او سه بار به زیارت آرامگاه کوروش نایل آمده و این امر را برای خود موهبت بزرگی بشمار می آورد. سایکس معتقد است که برای مردم آریایی (هند و اروپایی) هیچ بنایی در دنیا مهمتر و با ارزشتر از بنای آرامگاه کوروش نیست.

## جورج راولينسون ٢٦

«جورج راولینسون» استاد شهیر تاریخ شرق باستان نوشته است، بدانگونه که

<sup>61</sup> Sir Percy Sykes, A History of Persia, vol. 1, 3rd ed. (London: Macmillan and Co., Limited, 1951), p. 123f.

<sup>62</sup> George Rawlinson, Five Great Monarchies of the Ancient Eastern World, vol.iii (London: 1879), p. 388f.

یونانیان به ما نشانی می دهند، کوروش مظهر شایسته ترین پادشاه باستانی خاورزمین بوده است. او پادشاهی نیرومند، زیرک، چیره دست و در سپهسالاری دارای و یژگیهای استثنائی بود. کوروش با اتباعش چنان رفتار دوستانه ای داشت که همهٔ آنها فدایی او می شدند، اما وی از پذیرش درخواستهایی که برای آنها زیانبار بود خودداری می کرد.

کوروش همچنین بذله گو و شوخ طبع بود و برای هر موردی که با او گفتگو می شد پاسخی سریع و مناسب زیر زبان داشت که معمولاً بنا بر فرهنگ خاورنشینان، رنگ مثلها و داستانهای اخلاقی بخود می گرفت. در رفتار با دشمنانش نرم و ملایم بود و حتی معمولاً گناهان بسیار بزرگ آنها را می بخشید. با خودبینی ها و خودپسندیهای فرمانروایان خود کامه خاوری بیگانه بود، خود را با یارانش برابر می دانست و با آنها با آزادمنشی سخن می گفت.

کوروش در سختی ها ورزیده بود و در هنرمندی دستی گشاده داشت. وی در زندگی خصوصی و خانوادگی نیز همان سادگی و میانه روی آزادانه ای را که در کارها داشت، بکار می برد. او بیش از یک زن نگرفت. همسرش «کاسان دان» از خاندان هخامنشی بود که چون درگذشت، کوروش را در اندوهی گران فرو برد.

## ادوارد مى يرام

«ادوارد می یر» تاریخ نویس شهیر آلمانی می نویسد، کوروش که در آغاز پادشاه قومی ناشناخته بود، دراندک زمانی امپراطوری بزرگی بنیاد نهاد که از رود سند و آمودریا (جیحون) تا دریای اژه و مرز هندوستان وسعت داشت. این موفقیت شگرف نشان می دهد که او جهانگیر و جهانداری بزرگ و بیمانند بوده است. او انسانی آزادمنش و جوانمرد بود. او از پای افتادگان حمایت می کرد، هیچ شهری را به و یرانی نکشید و هیچ سردار مغلوبی را به دژخیم نسپرد. در بابل چون پادشاهی قانونی و قانونگزار رفتار کرد. پارسیان او را پدر می نامیدند و یونانیان و سایر دشمنانش به بزرگی او سر کرنش فرود می آوردند. از این رو باید اذغان سایر دشمنانش به بزرگی او سر کرنش فرود می آوردند. از این رو باید اذغان

<sup>63</sup> Encyclopedia Britanica, 11th ed., s.v., vol. vii. p. 708.

754

داشت که گزنفون به حق او را بعنوان قهرمان سایر انسانها مورد ستایش قرار داده است.

### ويليام دورانت أع

«و بلیام دورانت» تاریخ نویس و فیلسوف نامدار امریکایی در بارهٔ کوروش می نویسد، کوروش از افرادی بود که برای فرمانروایی آفریده شده بود. به گفتهٔ «امرسون» مهمه از وجود او شاد بودند. روش کوروش در کشورگشایی حیرت انگیز بود. او با شکست خوردگان با جوانمردی و بزرگواری رفتار می کرد و نسبت به دشمنانش مهر بان بود. بهمین دلیل است که یونانیان در بارهٔ او داستانهای بیشماری نوشته و او را بزرگترین جهان قهرمان پیش از اسکندر دانسته اند.

کوروش خوش چهره و نیکو اندام بود و سلسله هخامنشی را که یکی از سلسله های بزرگ پادشاهی ایران است بوجود آورد. کوروش چنان سازمان و نظمی به سپاهیان مادی و پارسی داد که ارتش او بصورت سپاه شکست ناپذیر درآمد. او بر سارد و بابل مسلط شد و فرمانروایی اقوام سامی را بر مغرب آسیا چنان پایان داد که تبا یکهزار سال پس از آن دیگر نتوانستند دولت و یا حکومتی بوجود بیباورند. کوروش کلیه کشورهایی را که در زیر لوای بابل و لیدی و آسیای صغیر بود، ضمیمه ایران کرد و از مجموع آنها یک امپراطوری ایجاد کرد که بزرگترین سازمان سیاسی پیش از ایجاد روم قدیم و یکی از بهترین دوره های تاریخی جهان بشمارمی رود.

کوروش سرداری بود که بیش از هر کشورگشای دیگری محبوبیت داشته و پایه های سلطنتش را بربخشندگی و رادمنشی قرار داده بود. دشمنان او از جوانمردی و سخاوت او آگاه بودند و از اینرو مانند فرد ناامیدی که برای کشتن یا کشته شدن نبرد می کند، با او جنگ نمی کردند. او کرزوس را پس از شکست

<sup>64</sup> William Durant, Our Oriental Heritage (New York: 1954), pp. 532-53.

<sup>65</sup> Emerson.

از سوختن درمیان هیزمهای آتش نجات داد و بزرگش داشت و او را مشاور خود نمود و یهودیان در بند را نیز آزاد کرد.

کوروش به عقاید دینی ملتهایی که در جنگ با او شکست می خوردند احترام می گذاشت و این نشانهٔ آنست که او می دانست چگونه بر ملتها حکومت کند. او هرگز شهرها را غارت نمی کرد و معابد ملتهای شکست خورده را و یران نمی ساخت، بلکه نسبت به خدایان ملل مغلوب به چشم احترام می نگریست و برای نگاهداری پرستشگاهها از خود کمکهای مالی نیز به آنها می کرد. حتی مردم بابل که در برابر او سخت ایستادگی کردند، هنگامی که احترام اورا نسبت به معابد و خدایان خویش مشاهده کردند، مقدم او را گرامی داشتند. کوروش حتی بیش از نایلئون به آزادی ادیان ملتهای شکست خورده احترام می گذاشت.

هنگامی که نوشته «دورانت» را دربارهٔ آزادمنشی کوروش و احترام او به کلیهٔ ادیان و مذاهب ملتهایی که به دست او شکست خوردند می خوانیم و می بینیم که او چگونه به ملتهای شکست خورده احترام می گذاشت، و پیوسته برای پیوند دوستی ملتهای گونا گون با یکدیگر می کوشید، به یاد آیه ۵۴ سورهٔ مائده قرآن می افتیم که محمد به پیروانش موعظه می کرد با یهودیان و مسیحیان دوستی نکنند. آیه ۵۴ سوره مائده و ترجمه فارسی آن بشرح زیر است:

٣٥- يَأَيُّهُ الَّذِينَ أَمَنُوْ الْا تَتَغِنُ واللَّهُوْدَ وَالتَّصَرَى اَوْلِيَاءً بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءَ يَعْضِ \* وَمَنْ يَتَوَلَّهُمُ مِنْكُمْ وَفَكُمْ وَفَقَهُ مِنْهُمُ وَ لَنَ اللهُ لَا يَهُ مِن الْقَوْمَ الظّلِمِينَ آ

«ای کسانی که ایمان آورده اید با یهودیان و مسیحیان دوستی نکنید، آنها دوست و یاریکدیگرند و هر کسی که با آنها دوستی کند به حقیقت از آنها خواهد بود و همانا خداوند ستمکاران را هدارت نخواهد کرد.»

صرف نظر از فلاسفه و نویسندگان شهیر بالا، شخصیتهای فلسفی و ادبی دیگری نیز از قبیل: استرابون، جغرافی دان و تاریخ نویس شهیر یونانی؛ اشیل، شاعر بزرگ یونان در تراژدی معروف ایرانیها؛ و یکتور هوگو، نویسندهٔ نامدار فرانسوی؛ بوسوئه، نویسنده و خطیب معروف فرانسه و شاتو بریان، سیاستمدار،

### شخصت کوروش بزرگ

T 10

نویسنده و تاریخ نویس شهیر فرانسوی نیز درنوشته های خود از مقام برتر انسانی و تاریخی کوروش تجلیل و تمجید فراوان کرده اند، که ما تنها شرح نوشته های نویسندگان بالا را از این جهت بسنده می دانیم.

# فصل دوازدهم

## شخصيت محمد بن عبدالله

نویسنده این کتاب دربازشناسی قرآن نیز فصلی به شرح «شخصیت محمد» اختصاص دادم، اما در این پژوهش، شخصیت محمد را از قول نویسندگان مشهور اسلام و همچنین نویسندگان غربی با ژرفای بیشتری بررسی می کنیم، بنابراین بی مناسبت نیست، این پژوهش را با شرح احادیثی که «عطاء الله بن فضل الله» در کتاب روضة الاحباب فی سیرالنبی و الال و الاصحاب، نقل کرده است، آغاز

S. W. Koelle, Mohammed and Mohammadanism (London: Rivingston, 1888).

YEY

ا «عطاء الله بن فضل الله» ملقب به «جمال حسيني» از تاريخ نويسان و محدثان بسيار معروف اسلامي قرن دهم هجري است كه در شيراز ايران زايش يافته و در مدرسه سلطانيه هرات به تدريس اشتغال داشته است. كتاب روضة الاحباب من سيرالنبي و الال و الاصحاب اين نويسنده كه در شرح زندگي محمد و خاندان و اصحاب او به زبان فارسي نوشته شده، از نظر صحت و اعتبار احاديثي كه در كتاب مذكور آمده، در محافل اسلامي از شهرت و يژه اي بهره مي برد. آثار ديگر «عطاء الله بن فضل الله» عبارتند از احوال اولاد اميرالمومنين، نحفة الاحباء، الاربعون حديثا و تكميل الصناعة في القوافي. با توجه به اين كه نسخه فارسي كتاب روضة الاحباب حتى در ايران نيز در دسترس نبود، از اين رو نويسنده نا گزير مطالب اين فارسي كتاب «كوله» اقتباس و به فارسي برگردان مي كند.

YEA

كنيم.

### پرهيزكاري محمد

روزی جبرئیل به حضور محمد رسید و گفت: «خداوند به تو سلام می رساند و می فرماید اگر تو مایل باشی، تمام کوههای مدینه را برای استفاده تو تبدیل به طلا و نقره خواهد کرد و به هر کجا که تو بروی، کوههای مذکور نیز به دنبال تو خواهند آمد.» محمد پس از شنیدن پیشنهاد مذکور، سرش را پایین انداخت و برای چند لحظه به اندیشه فرو رفت و سپس سرش را بلند کرد و گفت: «یا جبرئیل، این دنیا، خانه کسانی است که جایی در بهشت ندارند و از این رو در پی ثروت این دنیا هستند، اما آنهایی که دارای بهشت و معنو یات حاودانی هستند، نیازی به ثروت این دنیا ندارند: تنها افراد ابله در جستجوی ثروت هستند.» ۲

شرح روایت مذکور انسان را به یاد آیه ۱۲ سوره مجادله قرآن و عمل محمد با سران یهودیان خیبر می اندازد. زیرا بطوری که در فصل چهارم همین کتاب شرح دادیم، محمد پس از فتح خیبر دستور داد با دادن زجر و شکنجه به «کنانه بن ربیع» و عموزاده اش، آنها را وادار به اعتراف به محل اخفای جواهراتشان بکنند و کنانه زیر شکنجه جان سپرد. همچنین آیه ۱۲ سوره مجادله قرآن مقرر کرده است، آنهایی که قصد مذاکره با پیامبر را دارند باید از پیش به او صدقه بدهند. آن وقت معلوم نیست، چگونه محمد به سبب خصیصه پرهیزکاری اش حاضر شده است، معلوم نیست، خگونه محمد به سبب خصیصه پرهیزکاری اش حاضر شده است، چنین پیشنهاد خداوند را در باره این که تمام کوههای مدینه تبدیل به طلا و نقره شود و در مالکیت او درآید، رد کرده است.

### عادات محمد هر خوردن و آشامیدن

محمد با سه انگشت و گاهی اوقات با چهار انگشت دست راست غذا می خورد.

<sup>2</sup> Ibid, pp. 357-58.

<sup>&</sup>quot;به صفحات شماره ۱۰۲ و ۱۰۳ همین کتاب مراجعه فرمایید.

او هیچگاه تنها با دو انگشت غذا نمی خورد و عقیده داشت که شیطان با دو انگشت غذا می خورد. شیطان با دست چپ می خورد و می آشامد و از این رو خوردن و آشامیدن با دست چپ را محمد برای پیروانش منع کرد. پس از تمام کردن غذا، محمد ابتدا انگشت میانه، سپس انگشت اشاره و بعد از آن شستش را می لیسید. او هیچگاه قبل از لیسیدن، انگشتهایش را پاک نمی کرد. او همچنین به دوستانش توصیه می کرد انگشتهایشان را بلیسند و ته ظرف غذا را پاک کنند. محمد در بارهٔ فلسفه این عمل به پیروانش می گفت: «شما نمی دانید، برکت غذا در کدام قسمت از غذا نهاده شده است، از اینرو باید ته ظرف غذا را کاملا پاک کنید تا از برکت آن بهره مند شو ید. بعلاوه هنگامی که شما ته ظرف غذا را پاک کنید، می کنید، آن ظرف برای شما از خداوند تقاضای آمرزش می کند.» ۶

زمانی بزمجه پخته ای در سفره محمد گذاشته بودند، ولی او به آن لب نزد. اصحابش پرسش کردند، آیا خوردن بزمجه حرام است؟ محمد پاسخ داد: «نه، حرام نیست، اما چون این حیوان در سرزمین ما وجود ندارد، من میلی به خوردن آن ندارم.» در مورد دیگری، هنگامی که بزمجه ای در سفره او گذاشته بودند، اظهار داشت: «این موجودات در زمانهای بسیار قدیم انسان بودند و سپس به بزمجه تبدیل شدند.»

محمد برای بریدن گوشت از کارد استفاده نمی کرد و گوشت را با دندانهایش پاره می کرد. او در باره فلسفه این کار می گفت: «بریدن گوشت با کارد کار ایرانی هاست. بهتر است گوشت را با دندان پاره کرد، زیرا هم سالمتر است و هم زودتر هضم می شود.» علمای اسلام عقیده دارند منظور محمد از صدور دستور بالا دو نکته بوده است: یکی این که بریدن گوشت با کارد برای مسلمانان بصورت عادت درنیاید و دیگر این که هدف محمد، گوشتهایی بوده است که بریدن لزوم ندارند، زیرا خودش گوشتهایی بوده است که بریدن لزوم ندارند، زیرا خودش گوشتهایی بریده است.

Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 386.

<sup>5</sup> Ibid., p. 387.

<sup>6</sup> Ibid.

محمد به پیروانش دستور داده بود، هنگامی که شب فرا می رسد، بگویند «بسم الله» و سپس روی ظرفهای غذا و آشامیدنی را ولوبا یک تکه چوب بپوشانند. «کوله» در زیر نویس کتابش می نویسد، هدف محمد از صدور دستور مذکور، محافظت ظرفهای غذا و آشامیدنی از نیروهای خبیثهٔ شب و تاریکی بوده است، نه بهداشت آنها. ۷

#### عادات محمد درمسافرت

محمد پیوسته، روز پنجشنبه و بعضی اوقات روزهای دوشنبه، یکشنبه و یاچهارشنبه را برای آغاز مسافرت انتخاب می کرد.^ او مسافرت در شب را منع می کرد و می گفت: «اگر مردم می دانستند مسافرت در شب چه خطراتی دارد، هیچ کسی شبها در جاده ها تنها یافت نمی شد.» محمد مسافرت برای زنها را بکلی قدغن کرده بود، مگر این که آنها زیر سر پرستی یک مرد و یا یکی از منسو بانشان مسافرت کنند. محمد همچنین توصیه می کرد که فرشته های خوب، کسی را که سگ و یا زنگ همراه داشته باشد، همراهی نخواهند کرد، زیرا زنگ، موسیقی شیاطین است. هنگامی که محمد از مسافرتی مراجعت می کرد، هیچ گاه شب وارد شهر نمی شد و پیروانش را نیز از این کار منع کرده بود. ۹

## عادات محمد در همخوابگی

نویسنده کتاب روضة الاحباب می نویسد محمد با زنانش بسیار مهر بان بود و سپس به شرح چگونگی همخوابگی محمد با همسرانش پرداخته است. کوله از ترجمه این موضوع در متن کتاب خودداری کرده ونوشته است، اگرچه مسلمانان حتی به شرح عادات محمد در همخوابگی با همسرانش نیز افتخار می کنند، اما من از شرح این موضوع خودداری می کنم و آن را در زیر نویسی در پایین صفحه

<sup>7</sup> Ibid., p. 389.

B Ibid.

<sup>9</sup> Ibid., p. 390.

مى آورم. در اين صورت خواننده مى تواند يا از خواندن موضوع مذكور بگذرد و يا اگر ميل داشت آن را بخواند به زيرنو يس مراجعه كند. " بهرحال عادات محمد در همخوابگى با همسرانش برپايهٔ نوشتهٔ مؤلف كتاب روضة الاحباب ، به شرح زير است:

بعضی اوقات محمد در ابتدای شب با همسرانش همخوابگی می کرد، سپس حمام می گرفت و به خواب می رفت. گاهی اوقات نیزپس از همخوابگی فقط وضومی گرفت و می خوابید و سپس در آخر شب حمام می کرد. بکرات اتفاق می افتاد که محمد دریک شب و یا یک روز با تمام نه همسرش همخوابگی می کرد و سپس تنها یک مرتبه حمام می گرفت. برخی مواقع نیز با همهٔ همسرانش همخوابگی می کرد و پس از هر دفعه عمل مزاجعت، حمام می گرفت. زمانی از او پرسش کردند: «یا رسول الله، چرا، در چنین مواردی تو بجای این که یک دفعه حمام بگیری؟» محمد پاسخ حمام بگیری، پس از هر دفعه عمل همخوابگی حمام می گیری؟» محمد پاسخ داد: «زیرا، این روش بهتر، تمیزتر و پسندیده تر است.» با یقین کامل، اثبات شده است که محمد در آمیزش جنسی با زنان، از نیروی سی مرد برخوردار بود. از اینرو می توان گفت که داشتن هر تعداد زنی که او مایل بود، نه نفر یا بیشتر، برای او مجاز و مشروع بود. ۱۱

کوله نوشته است، تفاوت بین ارزشهای اخلاقی مسلمانان و مسیحیان آن است که نویسندگان مسلمان برای اثبات ربانی بودن پیامبرشان بدون رعایت هیچ نوع احتیاطی مه ذکرچنین نکاتی می پردازند، اما نویسندگان مسیحی، حتی جرات ذکر بعضی موارد تاریخی را بدون پوزش نیز ندارند. ۱۲

### عادات محمد درنظافت شخصي

محمد عادت داشت موهای سر و ریشش را شانه کند، اما این کار را مانند افراد

<sup>10</sup> Ibid. p. 392.

<sup>11</sup> Ibid.

<sup>12</sup> Ibid.

ثروتمند هر روز انجام نمی داد. همچنین وی موهای سر و ریشش را با روغن جلا می داد. محمد دست راستش را برای وضو، غذا خوردن و شانه کردن موی سر و ریش، مسواک کردن دندانها و آب به بینی کشیدن و امثال آنها بکار می برد و دست چپش را برای فعالیتهای غیر مطلوب، مانند گرفتن بینی ۱۳ و طهارت مورد استفاده قرار می داد. اگر او می خواست به کسی چیزی بدهد و یا از کسی چیزی بگیرد نیز دست راستش را بکار می برد. هر شب او سه میل سورمه در چشمهایش مصرف می کرد و بعضی اوقات سه میل سورمه در چشم راست و دو میل در چشم جب بکار می برد. ۱۹

بر طبق احادیث موثق و معتبر، محمد موهایش را با سورمه رنگ می کرد. حدیث دیگری حاکی است که او موهایش را با مخلوطی از سورمه و وسمه رنگ می کرد. حدیث دیگری نیز می گوید که محمد برای رنگ کردن موهایش زعفران بکار می برد.

محمد برای ازالهٔ موهای بعضی از قسمتهای و یژه بدنش (موهای زهار)،

<sup>13</sup> Ibid., p. 406.

<sup>14</sup> Ibid., p. 396.

<sup>15</sup> Ibid.

<sup>16</sup> Ibid., pp. 396-970.

واجبی (نوره) بکار می برد و بعضی اوقات نیز همسران عقدی اش این عمل را در بارهٔ او انجام می دادند. حدیث دیگری نیز می گوید که محمد برای ازاله موهایش از قیچی استفاده می کرد، نه واجبی. کلیه شرح حال نویسان محمد و احادیث موجود دلالت دارند که محمد بغیر از یک دفعه آنهم در مدینه، هیچگاه از حمام عمومی استفاده نکرده است. اما بعضی از علمای حنفی عقیده دارند که محمد از حمامهای عمومی استفاده می کرده است.

## عادات محمد درپیشگویی

محمد به اسامی و کلمات خوب خوشبین بود و آنها را به فال نیک می گرفت و نامها و کلمات بد را نشانهٔ بدشگونی می دانست. او در امور رسمی از شنیدن کلمات خوب و مثبتی مانند «صحیح»، «درست»، و غیره لذت می برد. او میل داشت همیشه نامهای خوب را بشنود و می گفت: «نامهایی که خداوند آنها را بیش از سایر نامها دوست دارند، عبارتند از «عبداله» و «عبدالرحمن» و نامی که خداوند بیش از همه نامها از آن متنفر است، عبارت است از «شاهنشاه». او عادت داشت نامهای بد را به نامهای خوب تغییر دهد. برای مثال او نام «بِر» را که در عربی معنی «زخم» می دهد به «زینب» که معنی «یک نوع درخت زیبا و خوشبو» می دهد، تغییر داد. زمانی که او می خواست، مأموری را برای انجام کاری به محلی گسیل دارد، نام وی را پرسش می کرد. اگر نام مأمور مذکور خوب بود، محمد به شعف می آمد، اما اگر نام مأمور مورد نظر خوب نبود، آثار نارضایی بود، محمد به شعف می آمد، اما اگر نام مأمور مورد نظر خوب نبود، آثار نارضایی در چهره اش مشاهده می شد. او به پیروانش توصیه می کرد: «اگر شما چیز بدی را می بینید، این دعا را بخوانید: «خداوندا، هیچ کس بغیر از تو قادر به ایجاد نیکی نبست و هیچ فردی نیز مانند تو، نمی تواند بدی را دور نگهدارد. در واقع نیک نبست و هیچ فردی نیز مانند تو، نمی تواند بدی را دور نگهدارد. در واقع نیر وها از وجود تو سر حشمه می گردی» ۱۸

<sup>17</sup> Ibid., p. 397.

<sup>18</sup> Ibid., pp. 397-98.

### عادات محمد درسلام وتعارف

محمد عادت داشته، پیوسته ابتدا به دیگران سلام کند. او به پیروانش توصیه می کرد، اگر کسی پیش از سلام چیزی از آنها درخواست کند، به او پاسخ ندهند. روایت است که زمانی شخصی به خانهٔ محمد آمد و گفت: «اجازه می دهید، وارد شوم.» محمد گفت: «ابتدا به این شخص یاد بدهید چگونه اجازه ورود به خانه بگیرد و بعد او را به خانه راه دهید.» ۱۹

محمد همچنین هر زمانی که به گروهی مرکب از مسلمانان و مشرکین برخورد می نمود، به آنها سلام می کرد. هرگاه کسی ابتدا به او سلام می کرد، وی سلام را به همان کیفیت و یا به شکل بهتر به او پاسخ می داد. محمد پیروانش را از سلام کردن به یهودیان و مسیحیان منع کرده بود. کوله می نویسد، هنوزنیز مسلمانان قشری به مسیحیان و غیر مسلمانان سلام نمی کنند. ۲

### عادات محمد در عطسه كردن و خميازه كشيدن

محمد با صدای خفیف عطسه می کرد و در هنگام عطسه صورتش را با آستین ردایش می پوشانید و دستش را جلوی بینی اش می گرفت. او می گفت: «خداوند عطسه را دوست دارد، اما از خمیازه کشیدن متنفر است.» محمد به پیروانش توصیه میکرد، در هنگام عطسه بگویند: «الحمد الله». هر کسی نیز که صدای عطسه دیگری را می شنود باید بگوید: «خبر باشد.» ۲۱

### روش محمد در بارهٔ رو یا

هر زمانی که محمد خواب می دید، آن را برای دوستانش تعریف و تعبیر می کرد.

<sup>19</sup> Ibid., p. 398.

<sup>20</sup> Ibid., p. 399.

<sup>21</sup> Ibid.

بعضی اوقات نیز دوستانش خوابهای خود را برای او شرح می دادند و از وی تقاضا می کردند رو یاهای آنها را تعبیر کند. محمد دربارهٔ رو یا به پیروانش توصیه می کرد: «هر زمانی که شما خوابی می بینید که به نظرتان بد و نامطلوب می آید، سه مرتبه به سمت چپ خود تف کنید و از خدا بخواهید شما را در برابر جنبهٔ نامطلوب خواب و شیطان حفظ کند. همچنین کسی که خواب بد می بیند، اگر روی سمت چپ سمت راست بدن خوابیده است باید به سمت چپ بدن و اگر روی سمت چپ بدن خوابیده است باید به سمت بدن تغییر جهت دهد و رو پایش را نباید بدن خوابیده است باید روی سمت راست بدن تغییر جهت دهد و رو پایش را نباید با احدی در میان بگذارد. این کار سبب خواهد شد که اثر نامطلوب رو یا از بین برود و به تحقق نییوندد. اما اگر کسی خواب خوب می بیند، باید آن را با دوست و یا شخص فهمیده ای در میان بگذارد.» ۲۲

### تجو بزات و درمانهای بزشکی محمد

محمد بیماران را با تجویزات پزشکی درمان می کرد. اگر کسی از تب منقطع رنج می برد محمد او را با آب سرد درمان می کرد. روایت شده است، زمانی که محمد مبتلا به تب ادواری می شد، دستور می داد یک مشک آب روی سر او بریزند و به پیروانش توصیه می کرد، هر کسی که مبتلا به تب ادواری شود باید سه شب در لحظهٔ طلوع فجر، به او آب بیاشند. محمد می گفت: «تب بر اثر آتش جهنم ایجاد می شود، اما آب آن را سرد و خنک خواهد کرد.» علمای اسلام معتقدند، درمان تب ادواری با چنین روشی مخصوص مردم حجاز بوده است، زیرا سبب بیشتر تبهای ادواری در این منطقه، اثر تابش خورشید بوده و تنها یک روز طول می کشیده است. محمد تجویز می کرد بیماری که مبتلا به تب ادواری است باید وارد آب سرد شود و از آن آب بنوشد. ۳۲

هنگامی که محمد دچار سر درد می شد، به سرش سورمه می مالید و می

<sup>22</sup> Ibid., p. 401.

<sup>23</sup> Ibid., pp. 401-402.

گفت: «با عنایت خدا، در واقع سورمه برای رفع سر درد مفید خواهد بود» هنگامی که کسی از سر درد نزد محمد شکایت می کرد، او به بیمار توصیه می کرد که سورمه به سرش بمالد. علمای اسلام می گویند، این تجویز برای رفع سر درد، مخصوص افرادی است که سبب سر دردشان گرمای خورشید است نه علل و عوامل بدنی. آنها همچنین اظهار عقیده می کنند که بیشتر سردردها و تبها از حرارت خورشید بوجود می آید. ۲۴

محمد برای چشم درد، استراحت و آرامش تجویز می کرد. زمانی علی بن ابیطالب مبتلا به چشم درد گردید و محمد خوردن خرما را برای او منع کرد. هر زمانی. که یکی از همسران محمد به چشم درد مبتلا می شد، وی تا بهبودی کامل به او نزدیک نمیشد. ۲۵

محمد معتقد بود که شکم درد بر اثر ابتلاء معده بوجود می آید و برای درمان آن داروهای ملین تجویز می کرد. زمانی شخصی به محمد مراجعه کرد و اظهار داشت برادرش مبتلا به شکم درد است و از او چاره طلبید. محمد برای رفع شکم درد برادرش، شربت عسل تجویز کرد. آن شخص مدت دو تا چهار مرتبه به برادرش شربت عسل خورانید، اما نتیجه ای مشاهده نکرد. از اینرو نزد محمد بازگشت و جریان را با وی در میان گذاشت. محمد اظهار داشت: «تجویز خداوند خداوند در باره برادرت درست بوده، اما شکم برادرت در برابر تجویز خداوند بازتاب مثبت نشان نمی دهد و اشتباه عمل می کند. علمای اسلام در باره تجویز مذکور می گویند، منظور از «اشتباه عمل کردن شکم این شخص» آن بوده است که ابتلاء بیش از حد معده، سبب شده بوده است که شر بت عسل اثر خود را برای درمان شکم درد او از دست بدهد. سپس، محمد توصیه کرد یک خوراک دیگر از شربت عسل به بیمار درمان گردید.

<sup>24</sup> Ibid., p. 402.

<sup>25</sup> Ibid.

داده نشود، اثری نخواهد داشت؛ اگر بیش از حد لزوم به بیمار دار و داده شود، او را ضعیف خواهد کرد، اما مقدار لازم و مناسب دارو، بیمار را درمان خواهد نمود. ۲۶ محمد بیماری استسقاء را با مخلوطی از شیر و ادرار شتر درمان می کرد. او برای درمان تنبلی معده (یبوست)، دار و یی که سبب باز کردن معده بشود بکار می برد. محمد برای این هدف از دار وی «سنا» استفاده می کرد و می گفت: «اگر تنها یک دار و وجود داشته باشد که بتوان آن را بر ضد مرگ بکار برد، آن دار و سنا است.»

محمد برای بیماری ذات الجنب ، کاستوس قرمز و روغن زیتون تجویز می کرد و برای خارش و شپش زدگی دستور می داد که شخص پیراهن ابریشمی بپوشد. اگر کسی دچار زخمی می شد، محمد برای او استراحت کامل تجویز می کرد و برای درمان ناراحتی قلبی دستور می داد بیمار خرمای مدینه بخورد. و اگر زنی دچار تعرق بدن می شد، محمد دستور می داد وی یک دم گوسفند عربی را به سه قسمت تقسیم کند و هر قسمت را صبح ناشتا، جمعاً سه روز متوالی بخورد ۲۸ محمد به اثر حجامت (خون گیری) در درمان بیماریها بسیار عقیده داشت و پیوسته خود را در معرض حجامت قرار می داد. او می گفت: «خون گیری یکی از مؤثر ترین روشهای درمان بیماریهاست. شب معراج فرشته ها به من گفتند به پیروانم توصیه کنم که از روش خون گیری غافل نشوند.» در جنگ خیبر ۲۰ که یک زن کلیمی قصد داشت او را با بزغاله ای که به آن زهر زده بود مسموم کند، یک زن کلیمی قصد داشت او را با بزغاله ای که به آن زهر زده بود مسموم کند، محمد دو مرتبه از ناحیهٔ بین شانه ها و همچنین از سرش خونگیری کرد. او تهوع را نیز، روش موثری برای درمان ناراحتی شکم می دانست. ۳۰

<sup>26</sup> Ibid., p. 403.

<sup>27</sup> Ibid.

<sup>28</sup> Ibid.

۲۹ به صفحات شماره ۲۰۱۶ و ۲۰۵ همین کتاب مراجعه فرمایید.

<sup>30</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 403.

#### درمان بدچشمی

محمد به پیروانش دستور داده بود، برای خنثی کردن اثر بدچشمی، طلسم به کار ببرند. روایت شده است که زمانی «امیر بن ربیع» بدن لخت «سهل بن حنیف» را در هنگام حمام گرفتن دید و در حالی که زیر تاثیر زیبایی بدن سهل قرار گرفته بود، با شگفتی گفت: «به خدا قسم، من تا کنون بدن زیبایی مانند تو نه بین مردان دیده ام و نه بین زنان حجابدار،» پس از این که امیر بن ربیع جمله مذکور را ادا کرد، سهل بن ربیع روی زمین افتاد و بیهوش شد. هنگامی که موضوع را به آگاهی محمد رسانیدند، او از این رو یداد خشمناک شد و به امیر گفت: «توباید هنگامی که بدن زیبای انسان دیگری را می بینی، بجای این که او را بکشی، در راه خدا قربانی بدهی.» سپس، محمد دستور داد امیر بن ربیع، بلافاصله غسل راه خدا قربانی بدهی.» سپس، محمد دستور داد امیر بن ربیع، بلافاصله غسل کند و آبی را که با آن غسل کرده روی بدن سهل بن حنیف بریزد. پس از اجرای این دستور، بفاصله یک ساعت سهل بهوش آمد. روایت شده است که روزی محمد، دختر برده سیاهی را در اتاق امه سلمه مشاهده کرد و اظهار داشت من در قیافهٔ این دختر آثار وجود شبحی را می بینم. بنابراین بهتر است طلسم و یا دعای مخصوصی برای او بکار برود. ۱۳

مؤلف کتاب روضة الاحباب ، معتقد است احادیث معتبر حاکی است که تجویزات پزشکی و درمانی محمد چون ناشی از الهامات الهی بوده ، در درمان بیماران و اعلاهٔ سلامت کامل آنها تأثیر قطعی داشته ، ولی درمانهای اطباء عادی چون ناشی از عقاید و تجربیات و آزمایشهای آنها بوده چنین اثری را نداشته است. اگر کسی با تجویزات محمد به درمان کامل نایل نشده ، بطوریقین باید بداند که دلیل عدم موفقیت او در درمان ، فقدان ایمان او بوده است. بر عکس ، هر کسی که دارای ایمان و اعتقاد باشد ، بلافاصله بیماری اش درمان کامل و قطعی خواهد شد. بهمین مناسبت است که افراد بزرگ و برجسته ای که بر طبق تجویز قرآن ، عسل را برای انواع بیماریها بکار می برند ، بزودی درمان کامل می شوند .۳۲

<sup>31</sup> Ibid., pp. 404-405.

<sup>32</sup> Ibid., p. 405.

### عادات محمد در انجام فرایض مذهبی

روایت شده است که هر زمانی که محمد قصد ورود به محلی را داشت، انگشترش را از دست خارج می کرد و ابتدا پای چپ را وارد مکان مورد نظر می کرد و می گفت: «خداوندا، از هر شری بتوپناه می برم.» و هنگامی که می خواست از مکانی خارج شود، ابتدا پای راستش را پیش می گذاشت و می گفت: «خداوندا، مرا عفو کن.» ۳۳ اما هنگامی که محمد قصد ورود به مسجد را داشت، ابتدا پای راستش را وارد مسجد می کرد و می گفت: «از شر شیطان رجیم به خدای بزرگ پناه می برم.» ۳۴

محمد برای باریدن باران دعا می خواند. گاهی اوقات برای این منظور بالای منبر می رفت و بعضی اوقات در محلی که نشسته بو به خواندن دعا می پرداخت. روایت است که در هنگام خواندن دعا دستها را بسوی آسمان بالا می برد. هنگامی که هوا طوفانی می شد و ابر در آسمان پدید می آمد، آثار اضطراب و پریشانی در چهرهٔ محمد مشاهده می گردید و او به داخل خانه می رفت و تا طوفان ادامه داشت در آن محل می ماند. اما هنگامی که طوفان برطرف می شد و باران می می بارید، او مسرور می شد. زمانی عایشه علت پناه بردن محمد را به داخل خانه در هنگام طوفان از وی پرسش کرد. محمد پاسخ داد: «طوفان مرا به یاد زمانهای گذشته می اندازد که خداوند برای مجازات بندگانش ابرهای مجازات آور به آسمان می فرستاد و مردم نمی دانستند که آن ابرها و طوفانها برایشان پیش درآمد عذابهای شدید است، نه باران.» محمد همچنین می گفت: «باد از روح خدا ناشی می شود و آورندهٔ باران رحمت برای دوستان و عذاب سخت برای دشمنانش خواهد بود.» زمانی شخصی در حضور محمد به طوفان لعنت فرستاد. محمد اظهار داشت: «به طوفان لعنت مکن، زیرا او تنها یک مأمور است و در حقیقت کسی داشت: «به طوفان لعنت مکن، زیرا او تنها یک مأمور است و در حقیقت کسی داشت: «به طوفان لعنت مین می در حضور محمد به طوفان لعنت فرستاد. محمد اظهار داشت: «به طوفان لعنت مکن، زیرا او تنها یک مأمور است و در حقیقت کسی

<sup>33</sup> Ibid., p. 406.

<sup>34</sup> Ibid., p. 407.

که چیزی را که استحقاق لعنت شدن نداشته باشد، لعنت کند، آن لعنت به خود او بـازخـواهـد گشت.» ابن عباس روایت می کند، هر زمانی که باد و یا رعد و برقی مشاهده می شد، محمد زانومی زد و دعا می خواند.۳۵

در هنگام خسوف (ماه گرفتگی) و یا کسوف (خورشید گرفتگی)، محمد دو مرتبه به رکوع می رفت و دعا می خواند. این عباس روایت می کند دریکی از مواقعی که خورشید گرفته بود او حضور داشت و مشاهده کرد که محمد آنقدر روی ما المستاد و دعا خواند که آن مدت برابر خواندن تمام سوره بقره بود. به محض این که خواندن دعای محمد خاتمه یافت، خورشید باز شد. محمد می گفت: «در واقع خورشید و ماه نشانه های خدا هستند، اما اگرچه خسوف و کسوف برای بشر مرگ آور نیستند، معهدا در هنگام مشاهده آنها باید به یاد خدا افتاد.» زمانی اصحاب محمد به وي گفتند: «يا رسول الله، ما در موقعي كه تو دعا مي خواندي، مشاهده کردیے که دست خود را دراز کردی، مانند این که می خواهی چیزی را بگیری و بعد آن را رها کردی.» محمد پاسخ داد: «در حقیقت، در آن زمان من بهشت را دیدم و قصد داشتم یکی از شاخه های تاک آن را بگیرم. اگر من موفق به این کار شده بودم، شما مي توانستيد تا ابد ميوه انگور آن را بخوريد و آن هيچگاه تا ابد تمام نميي شد. من درآن زمان، جهنم را نيز ديدم، اما هرگز تا كنون چنين چيز وحشتناكي مانند جهنم درتمام عمر نديده ام و بيشتر ساكنان آن را زنان تشكيل مي دادند.» اصحاب محمد از او پرسش كردند: «يا رسول الله، چرا بيشتر ساكنان جهنم زنان مي باشند؟» محمد پاسخ داد: «سبب آنست كه آنها وظايف خودرا در بارهٔ شوهرانشان انجام نداده اند.» ۳۶

محمد عادت داشت در اوقات شب و یا روز از بیماران عیادت کند. او پیوسته می گفت: «هر زمانی که شخصی از برادر مسلمان بیماری عیادت می کند، در تمام موقعی که برای رسیدن به محل بیمار راه می رود، در واقع از باغ

<sup>35</sup> Ibid., p. 411.

<sup>36</sup> Ibid., pp. 411-12.

بهشت عبور می کند و هنگامی که در کنار بیمار نشسته است، آنقدر رحمت خدا شامل حالش خواهد شد، تا این که او غرق در رحمت شود. اگر شخص عیادت کند، تعداد ۲۰۰,۰۰۰ فرشته تا شب هنگام حبهت او شفاعت خواهند کرد. اگر بیماری از زخم و یا جراحتی رنج می برد، محمد انگشت سبابه اش را روی زمین فشار می داد و سپس آن را بر می داشت و می گفت: «به قدرت خدا، گرد زمین و مخلوطی از شیر و روغن زیتون، ناخوشی ما را درمان خواهد کرد.» هنگامی که محمد آثار مرگ در چهره کسی مشاهد می کرد، به بیمار در حال مرگ می گفت، هر کسی سرانجام سرنوشتش به ابدیت خواهد پیوست و به او توصیه می کرد تو به کند و وصیت نامه ای از خود بجای گذارد. همچنین بر اساس رسوم عهد جاهلیت، محمد بازماندگان شخص درگذشته را از پاره کردن یقه و لباس و زدن به سر و صورت در سوگ مرده منع و به آنها مفارش می کرد شکیبا باشند و بگو یند: «انا لله و انا الیه راجعون.» ۳۷

محمد به پیروانش اصرار می ورزید که شخص مرده را هرچه زودتر بشویند و دفن کنند. او توصیه می کرد که رهبران و زمامداران نباید شستشوداده شوند، تنها باید زره و سلاحهای آنها از بدنشان باز شود. «کوله» می نویسد، محمد این دستور را برای این صادر کرده است که خود نیز مشمول آن واقع شود. آ او همچنین نوصیه می کرد، هنگامی که زایری در می گذرد، در هنگام دفن، لباس مخصوص زیارت او را روی سرش نکشند زیرا او روز قیامت باید بتواند برخیزد و بگوید: «من یک زایر هستم.» هنگامی که مرده ای را دفن می کردند، محمد می گفت: «شتاب کنید زیرا اگر او نکوکار باشد، باید فوراً وارد بهشت شود و هرگاه گناهکار بوده باشد، هرچه زودتر که او را از خود دور سازیم بهتر است.» آ

ادر حديث فلسفة «روز قيامت» را كه قرآن در ۲۵۰ مورد به آن اشاره كرده

<sup>37</sup> Ibid., p. 413.

<sup>38</sup> Ibid.

<sup>39</sup> Ibid.

است بکلی منتفی می سازد. زیرا اگر انسان پس از مرگ بلافاصله وارد بهشت و یا جهنم شود، معلوم نیست پس چرا باید روز قیامت و حسابرسی وجود داشته باشد و مرده ها پس از مرگ در این روز برای حسابرسی زنده شوند.

محمد صدقه را روشی می دانست که هم به طبقه بینوا کمک می کند و هم سبب خوشنودی روانی ثروتمندان می شود. او اموالی را که می توانست موضوع صدقه قرار بگیرند به چهار طبقه تقسیم کرده بود: طبقه اول، شتر، گاو و گوسفند؛ طبقه دوم، طلا و نقره؛ طبقه سوم، غله و میوه و طبقه چهارم کلیه انواع و اقسام کالاها. محمد خود را موظف به دادن صدقه نمی دانست، اما او مجاز بود، صدقات مردم را جمع آوری و به افراد مستحق بدهد. این نکته نشان می دهد که محمد تنها خود را از قواعد و مقررات مر بوط به زناشویی معاف نکرده بود، بلکه از مزایای دیگری نیز بطور استثنائی بهره می برد. ۴ هر کسی که به محمد صدقه می داد، او به صدقه دهنده دعا می کرد. محمد مأمورانی را به طوایف مجاور مدینه می فرستاد تا صدقه جمع آوری کنند و پس از این که آنها را به افراد مستحق می دادند، زیادتی آن را برای مصرف محمد می آوردند. محمد بی نهایت علاقمند بود دادند، زیادتی آن را برای مصرف محمد می آوردند. محمد بی نهایت علاقمند بود

محمد برای عبادت و خواندن دعا در بعضی از ایام ماه رمضان با خود خلوت می کرد. خلوتگاه او خیمه ای بود که در مسجد افراشته شده بود. هنگامی که محمد برای عبادت در خیمه مذکور بسر می برد، گاهی اوقات سرش را وارد اتاق عایشه می کرد تا او موهای سرش را شانه بزند و هر یک از زنانش را که میل داشت احضار می کرد تا شب را با او بگذراند. ۲۲

### عادات و احوال و حقوق و امتيازات و يژه محمد

بعضی از علمای اسلام مخالف شرح عادات و احوال و حقوق اختصاصی و و یژه

<sup>40</sup> Ibid., p. 414.

<sup>41</sup> Ihid

<sup>42</sup> Ibid., p. 416.

414

محمد هستند و معتقدند، چون آنها مر بوط به گذشته بوده اند، ذکرشان فایده ای برای زمان حال ندارد، امابیشتر علمای اسلام عقیده دارند که نه تنها شرح عادات واحوال و کردار و حقوق اختصاصی محمد مباینتی با احکام شرع ندارد، بلکه این عمل حتی واجب و لازم است، زیرا آن گروه از مسلمانان که از عادات و احوال و حقوق و یژه محمد آگاه نیستند و آنها را در احادیث می خوانند، ممکن است فکر کنند که آنها نیز می توانند عادات و کردار مذکور را از محمد بیروی کنند. ۴۳

محمد، شخص خود، خانواده و فرزندانش را از دریافت صدقه هایی که بمنظور رفع بلا داده می شود، معاف کرده بود. زیرا محمد مقام خود و افراد خانواده اش را بالا تر از این می دانست که صدقه هایی را که مردم برای رفع بلا می دهند، دریافت کند. همچنین محمد خود و افراد خانواده اش را از دریافت صدقه هایی که برای کمک به فقرا داده می شود معاف کرده بود. در عوض محرومیت محمد و خانواده اش از دریافت صدقه های مذکور، خداوند یک پنجم غنایمی را که در جنگها نصیب مسلمانان می شد به محمد اختصاص داده بود. (آیه ۱۶ سوره انفال). اما چون در اعصار بعد از محمد، جنگهای مسلمانان با کفار و در نتیجه غنائم حاصله از آنها متوقف شد، علمای اسلام که خود را در واقع نماینده محمد در جامعه اسلامی می دانند گرفتن صدقه های مذکور را برای خود مجاز می شمارند. ۲۰ بهمین دلیل است که ملایان مذهب تشیع نه تنها از گرفتن هیچ نوع جامعه اسلامی بعنوان صدقه ابا و امتناعی ندارند، بلکه قسمت عمدهٔ زندگی بول و یا کالایی بعنوان صدقه ابا و امتناعی ندارند، بلکه قسمت عمدهٔ زندگی بطالت بار آنها بر اساس صدقات و خیرات و مبراتی که از مردم می گیرند می

یکی دیگر از عادات عجیب محمد این بود که هنگامی که برای جنگ با دشمن، خود را به زره و سلاح مجهز می کرد تا در جنگ با دشمن درگیر نمی شد، سلاح خود را زمین نمی گذاشت. <sup>63</sup>

<sup>43</sup> Ibid.

<sup>44</sup> Ibid., p. 418.

<sup>45</sup> Ibid., p. 419.

محمد خود را مجاز کرده بود، قبل از توزیع غنایم جنگی، آنچه را که میل داشت برای خود انتخاب و تصاحب کند. پس از آن که وی سهم خود را از غنائم انتخاب می کرد و در اختیار می گرفت، سپس مقررات تقسیم و توزیع غنائم جنگی بین سایرین بر طبق اصول حاری معمول می گردید. <sup>55</sup> اما برپایهٔ نوشتهٔ گزنفون، کوروش در بارهٔ تقسیم غنائم جنگی بین سر بازان، در حضور جمع عقیدهٔ آنها را پرسش می کرد و به خواست سپاهیانش احترام می گزارد. <sup>57</sup>

در حالی که هیچ کس مجاز نبود در حریم مقدس کعبه خون کسی را بریزد، اما محمد این عمل را برای خود مجاز و مشروع می دانست. بهمین دلیل در هنگام تسخیر مکه، محمد دستور کشتن «ابن خلد» که خود را به پرده های کعبه بسته بود، صادر کردو به فرمان محمد، خون ابن خلد در مجاورت خانه کعبه ریخته شد. <sup>64</sup>

هنگامی که محمد بر پایهٔ اطلاعات شخصی خود درباره کسی قضاوت می کرد، رای او نافذ و قابل اجرا بود، در حالی که سایر قضات از این حق محروم بودند. ۲۹

محمد خود را مجاز کرده بود، هر چیزی را که تملکش برای دیگران نامشروع بود، در اختیار و ملکیت خود داشته باشد، اما از این مزیت همیشه استفاده نمی برد. ۵۰

در هنگام نیاز، محمد می توانست، هر نوع اغذیه و اشر به ای را که میل داشته باشد از دارندگان آنها تصاحب کند. چنین فردی نیز موطف بود برای زنده ماندن محمد آنچه را که از اغذیه و اشر به در اختیار و تملک خود داشت، به وی بدهد. ولو این که این کار به قیمت جانش تمام می شد و ممکن بود او از گرسنگی بمیرد. از این مزیت نیز محمد همیشه استفاده نمی کرد. ۵۱

<sup>46</sup> Ibid., p. 420.

۴۷ رضا مشایخی ، کوروشناهه، صفحات ٦٦،٦٥ .

<sup>48</sup> Ibid., pp. 420-21. 49 Ibid., p. 421.

<sup>50</sup> Ibid.

<sup>51</sup> Ibid.

در حالی که اگر افراد عادی به خواب بروند، بر طبق مقررات شرع، وضویشان باطل می شود، اما محمد معتقد بود اگر قبل از خوابیدن وضو بگیرد، خدا وضویش را باطل نخواهد کرد، زیرا ادعا می کرد اگرچه در موقع خواب چشمانش بسته می شود، اما قلب او بیدار است. «بخاری» از معروفترین و معتبرترین شرح حال نویسان و محدثان اسلامی، روایت کرده است که محمد گفت، سایر پیامبران نیز از این خصیصه برخوردار بوده اند. اما بعضی از امامان گفته اند این مزیت و یژهٔ پیامبر اسلام بوده است.

با توجه به این که مسلمانان مجاز نیستند بدون وضو و یا غسل لازم در اماکن مقدس حضور یابند، محمد خود را از انجام این فریضه معاف کرده و می توانست در هر حالتی در اماکن مذکور حضور یابد.۵۳

درحالی که هر مسلمانی که قصد ازدواج داشته باشد باید اصول شرعی از قبیل حضور عاقد و شاهد و منسو بین و غیره را رعایت کند، اما محمد مجاز بود بدون هیچ نوع قید و شرطی هر زنی را که بخواهد در اختیار بگیرد. دلیل این امر آنست که محمد خود را از هر ضامن و شاهد و عاقدی بالا تر می دانست و در شأن او نبود ازدواجی را که با زنی انجام داده است انکار کند. اما اگر زنی ازدواج خود را با محمد تکذیب می کرد، کسی به ادعای او گوش نمی داد. بعضی از امامان معتقدند، اگر زنی که محمد مدعی است با او ازدواج کرده، زناشویی خود را با محمد انکار کند، آن زن کافر تلقی خواهد شد. محمد در ازدواج با صفیه و زینب هر این مزیت استفاده بعمل آورد. ۵۵

محمد مدعی بود، پیروان سایر پیامبران قبل از او مجاز بودند پیامبران خود را با نام آنها بخوانند، اما پیروان وی باید حتماً او را به نام «رسول خدا» بخوانند.

<sup>52</sup> Ibid., p. 421.

<sup>53</sup> Ibid.

۵۴ به صفحات شماره ۱۵۰ تا ۱۵۹ همین کتاب مراجعه فرمایید.

<sup>55</sup> Ibid., p. 422.

همچنین محمد می گفت، در حالی که در قرآن خداوند به زندگی او، به شهر او و به رسالت او و مذهب او سوگند خورده، بر طبق روایت ابن عباس، خداوند هیچگاه به پیامبران دیگر سوگند نخورده است. ۵۶

مالکیت غنائم برای محمد و پیروان او جایز و مشروع شناخته شده، در حالی که پیروان پیامبوان پیش از او، موظف بودند غنائم حاصله را نزد پیامبرشان ببرند تا بوسیله آتش آسمانی سوزانیده شود.۵۷

بمنظور تجلیل از محمد، خداوند زنان او را مادرهای مومنان تلقی کرد. بعبارت دیگر، خداوند این عنوان را برای زنان محمد مقرر کرد تا مومنان آنها را مادران خود بدانند و ازدواج با زنان محمد غیر مشروع تلقی شود و این موضوع در آیه ۳ سوره احزاب بطور آشکار تصریح شده است. روایت است که سبب اختصاص دادن عنوان مادر مومنان برای زنان محمد و نزول آیه مورد نظر این بود که زمانی «طلحه بن عبدالله» اظهار داشت که پس از مرگ محمد، عایشه را به عقد ازدواج خود درخواهد آورد. ۵۸

گفته شده است که محمد پشت سر خود را مانند جلوی رو یش می توانست ببیند. بعضی از علمای اسلام معتقدند که محمد بین شانه هایش دو چشم داشت که شبیه به سوراخ سوزن بود و او با آنها قادر بود پشت سرش را نیز ببیند. و لباسهایش مانع دیدهای پشت او نبودند، اما برخی دیگر از علمای اسلام تأکید می کنند که چشمان اضافی محمد در واقع چشمان مغزی او بوده اند. ۵۹

بر طبق نوشتهٔ مؤلف کتاب روضهٔ الاحباب بدن محمد به اندازه ای سبک بوده است که نور ماه و خورشید قادر نبودند سایه او را روی زمین منعکس کنند. عند است که محمد زمانی به اصحابش گفته است: «شما

411

<sup>56</sup> Ibid., p. 423.

<sup>57</sup> Ibid.

<sup>58</sup> Ibid., p. 425.

<sup>59</sup> Ibid.

<sup>60</sup> Ibid.

414

مى دانيد كه ابراهيم دوست خدا، موسى محرم راز او، عيسى روح خدا و آدم بندهٔ خالص خدا بود؛ اما اكنون شما بايد بدانيد كه من دوست محبوب و عزيز خدا هستم.» <sup>13</sup>

محمد زمانی گفت، من از خدا درخواست کرده ام که هیچ ملتی حق حکومت بر ملت مرا نداشته باشد و خداوند دعای مرا قبول فرموده است. ۲۶ در باره دعای مذکور و اثر آن باید گفت که دنیای ما امروز از ۱۸٦ کشور تشکیل شده و دارای در حدود پنج میلیازد جمعیت است. از این ۱۸۶ کشور تنها ۲۵ کشور۳۶ آن در قوانین اساسی خود اسلام را بعنوان مذهب رسمی کشور خود انتخاب کرده اند. با توجه به این که جمعیت مسلمانان جهان در حال حاضر در حدود نهصد میلیون نفر است، تنها در حدود ۵۰۰ میلیون نفر آنها در ۲۵ کشور مسلمان مذکور بسر می برند و بدین حساب در حدود چهارصد میلیون نفر از جمعیت مسلمان دنیا در حال حاضر تابع دولسهای غیر مسلمان هستند. برای مثال در حدود ۲۹ میلیون نفر مسلمان در چین کمونیست، ۳۲ میلیون نفر در شوروی، ۳ میلیون نفر در فیلییین، ۸۹ میلیون نفر در هندوستان، ۱۵ میلیون نفر در اتیویی، ۳ میلیون نفر در تابوان، ۷ میلیون نفر در تایلند، ۳ میلیون نفر در امریکای شمالی، ۳ میلیون نفر در یوگسلاوی، ۷ میلیون نفر در تـانـزانيا تابع حكومتهاي غير مسلمان هستند. همچنين در حدود شش ميليون نفر فلسطيني بوسيلة دولت يهودي اسراييل آواره شده اندكه در حدود ششصد هزار نفر آنها زير يوغ دولت يهودي اسرائيل بسر مي برند. اين آمار نشان مي دهد كه وقت آن فرارسيده است كه انسان متمدن عصر فضا واقعيات اجتماعي را با ديدة ژ رف تری که کمتر احساس و هیجان در آن وجود دارد بررسی کند. شاید هم چارهٔ

<sup>61</sup> Ibid

<sup>62</sup> Ibid. p. 426.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> کشورهایی که در قوانین اساسی خود دین اسلام را بعنوان دین رسمی پذیرفته اند عبارتند ان اردن، الجزایر، امارات متحده عربی، ایران، بحرین، بنگلادش، بورونی، پاکستان، تونس، سودان، سومالی، عراق، عربستان سعودی، عمان، قطر، کاموروس، کویت، لیبی، مالزی، مراکش، مصر، ملاوی، موریتانیا، یمن جنوبی و یمن شمالی.

دیگر آن باشد که چهارصد میلیون نفر مسلمان که در حال حاضر زیر حکومت ملل غیر مسلمان بسر می برند، از قول شکنی خدا به محمد شکایت برده و یا از انجام نرسیدن وعده محمد به پیروانش به خدا پناه برند.

در عصر محمد هیچ کس اجازه نداشت با آهنگ صدایی که بلندتر از محمد است با وی سخن بگوید. <sup>۶۹</sup> این موضوع را آیه ۲ سوره حجرات نیز آشکارا گوشزد کرده است.

اگر مردم عادی کسی را در هنگام نماز صدا کنند و او پاسخ دهد، نمازش شکسته خواهد شد و باید از ابتدا نماز بگذارد، اما اگر محمد کسی را صدا کند و او به وی پاسخ دهد، نمازش شکسته نخواهد شد.<sup>۵۹</sup>

پذیرفتن هر نوع هدیه ای برای محمد مشروع، ولی برای سایر قضات و حکمرانان ممنوع و غیر مجاز است. ع<sup>و</sup>

بستن دروغ به محمد بطور عمدی با بستن دروغ به افراد عادی تفاوت دارد. هر کسی که بطور عمدی به محمد دروغ ببندد، مرتکب شرم آورترین رسواییها شده است. ۲۹

هر کسی محمد را در خواب ببیند، می تواند یقین داشته باشد که در واقع او را در بیداری ملاقات کرده است. این موضوع مبتنی بر حدیثی است که خود محمد ذکر کرده است، مبنی بر این که: «هر کسی مرا در خواب ببیند، می تواند یقین کند که مرا در بیداری ملاقات کرده است، زیرا شیطان نمی تواند تقلید مرا در آورد.» ۶۸

محمد اولین کسی است که وارد بهشت می شود، زیرا بر حسب حدیث معتبر، او گفته است: «هنگامی که من در روز قیامت در بهشت را می زنم، در بان

66 Ibid.

<sup>64</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 426.

<sup>65</sup> Ibid.

<sup>67</sup> Ibid.

<sup>68</sup> Ibid.

بهشت سوال خواهد کرد، تو کی هستی؟ من پاسخ خواهم داد: من محمد هستم. آن وقت دربان بهشت خواهد گفت: من دستور ندارم دربهشت را پیش از تو روی کسی باز کنم.» بدین ترتیب پیروان محمد نیز قبل از ملتهای دیگر وارد بهشت خواهند شد. <sup>62</sup> بطوری که معلوم می شود این حدیث با یکی از احادیثی که قبلاً ذکر شد مبنی بر این که محمد گفته است شخص مرده را هرچه زودتر دفن کنید تا اگر انسان نکوکاری بوده، زودتر وارد بهشت شود، تفاوت دارد. ۲۰

امام بخاری ذکر کرده است که چون «خمیازه» از کارهای شیطان است، محمد در تمام عمرش هیچ گاه خمیازه نکشید.۷۱

در تمام مدت عمر محمد، هیچگاه اتفاق نیافتاد که مگسی روی بینی او بنشیند.۲۲

## نظر اسلام شناسان خارجي دربارة محمد

## مونتگمری وات

«مونتگمری وات» از اسلام شناسان معروف جهان که کتب متعددی درباره اسلام برشتهٔ تحریر درآورده است، می نویسد هیچ یک از مردان بزرگ عالم، بیش از محمد مورد انتقاد و بدگویی واقع نشده است. ۷۳

#### دانته

«دانته» محمد و رسالت او را با كلمات تند و موهني ارزيابي مي كند و معتقد

<sup>69</sup> Ibid., pp. 427-28.

<sup>&</sup>quot;به صفحه شماره ۲۹۱ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>71</sup> Ibid., p. 428.

<sup>72</sup> Ibid.

Montgomery Watt, Mohammad at Madina (Oxford: University Oxford Press, 1956), p. 324.

است جرم محمد این بود که با آوردن یک مذهب دروغین، مذهب و ارزشهای معنوی آن را با افکار و عقاید و کردار خاصش به رسوایی کشید. ۲۴

#### سيل

بعضی از نو یسندگان اوایل قرن هیجدهم با نظر معتدلتری به محمد و موضوع رسالتش نگریسته و اسلام را یکی از مذاهب مفید غیر مسیحی تلقی کرده اند. سیل در سال ۱۷۳۶ ترجمه ای از قرآن تهیه کرد که برای مدتها یگانه ترجمه اصیل قرآن تلقی می شد. سیل در ترجمه مذکور شخصیت محمد و اثر رسالت او را برای بشر همطراز با «نوما» ۷۵ « و « تر توسی» ۷۶ دانسته است ۷۰

### دو بولن و یلی برز

«دو بولن و یلی یرز» ۱۸ در کتابی که تحت عنوان زندگی محمد بمنظور اثبات برتری اسلام نسبت به مسیحیت برشتهٔ تحریر درآورده، کوشش کرده است محمد را قانونگزاری خردمند و واقع بین نشان دهد که سعی کرده است، مذهبی بوجود بیاورد که فاقد نقاط ضعف مذاهب یهود و مسیحیت می باشد. ۲۹

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Tor Andrea, Mohammed: The Man and His faith, trans. Theophil Menzel (New York: Barnes and Noble, Inc. 1935), p. 187.

Valane ومی از نسل Numa Pompilius (۱۵۵٬۵۳۷ قبل از میلاد) ـ دومین پادشاه رومی از نسل Numa Pompilius ( دومی ها بعدها او را خردمندترین و پرهیز کارترین پادشاهان باستانی روم دانسته اند. «نوما» در مدت پادشاهی خود اقدامات اصلاحی زیادی برای تأمین رفاه و بهبود زندگی رومیان بعمل آورد که از جمله عبارتند از اصلاح تقویم، تأسیس مدارس مذهبی و ایجاد حقوق مذهبی.

۷۶ Thesesus یک قهرمان آتنی است که تا حدودی جنبهٔ افسانه ای دارد. «ترئوس» فرزند Aegeus پادشاه آتن بوده است. او اولین پادشاهی است که آتن را بصورت یک شهر متحد درآورد. در تراژدیهای یونانی از «تزئوس» بعنوان شخصیتی که مظهر انسانیت و بشر دوستی است یاد می شود.

<sup>77</sup> Andrae, Mohammad: The Man and His Faith, p. 173,

<sup>78</sup> De Boulainvilliers

<sup>79</sup> Andrae, Mohammed: The Man and His faith, p. 173.

#### ساوارى

ساواری نیز در ترجمه ای که در سال ۱۷۵۲ از قرآن بعمل آورده ، کوشش کرده است از هدف «دو بولن و یلی یرز» پیروی کند. این نو یسنده ، محمد را یکی از چهره های استثنایی تاریخ می داند که از بناور گمنامی ظهور و با تغییر محیط ، بشریت را به زندگی بهتری رهنمون شد. ساواری می نو یسد ، اگرچه محمد در یک خانواده بت پرست پا بعرصهٔ وجود گذاشت، عقیده به یکتاپرستی خدا را در سراسر عربستان رایج کرد . محمد ضمن مسافرتهای خود به کشورهای همجوار متوجه شد که مسیحی ها به فرقه ها و دستجات مختلف تقسیم شده و بر ضد یکدیگر صف آرایی کرده و هر فرقه ای ، فرقه دیگر را به کجروی و گمراهی محکوم می کند . یهودیها نیز با تعصبی منطق ناپذیر به اصول دین خود چسبیده و آنها را بهترین و مفید ترین مقررات تغییر ناپذیر برای زندگی بشر و فلاح و رستگاری او می دانند. ۸۰

در چنین شرایط و اوضاع و احوالی، محمد تصمیم گرفت دینی بوجود بیاورد که خمیرمایه آن از نهادهای عقلائی، یعنی اعتقاد به خداوند یکتایی که عمل نیک را پاداش و کردار بد را مجازات می کند، ناشی شده باشد. ساواری می گوید، محمد به سادگی نمی توانست، مردم را به گرایش به چنین آیینی وادار بکند. بلکه برای این که افراد مردم را برای پذیرش آیین مذکور تحریک کند، ناچار بود ادهای نبوت و رسالت بنماید. بهمین دلیل محمد خود را پیامبر خدا معرفی و ادعا کرد که از طرف خداوند برای هدایت و ارشاد بشر به نبوت مبعوث شده است. البته محمد در ادعای خود صادق نبود، ولی از دگرسو، مقتضیات زمان برای قبول ادعای او از هر لحاظ مناسب بود. با این زیر بنای فکری و با کمک اوضاع و احوال و مقتضیات موجود، محمد تا آنجا که برای مردم عر بستان امکان

Savary, Le Coran traduit de l'arabe precede d'un abrge de la vie de Mahomet ("Meque l'an de l'Hegire, 1165"), i, pp. 222-30, quoted by Andrae, Mohammed: The Man and His faith, p. 174.

### ۷۷۷ كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

قبول داشت، اصول اخلاقی ادیان یهود و مسیح را در آیین تازه بنیاد اسلام وارد کرد. بدیهی است که محمد در امور نظامی، سیاسی و همچنین حکومت بر مردم استعداد خارق العاده ای داشت و موفق شد از توانایی ذاتی اش در بهره برداری از اوضاع واحوال مناسب زمان برای پیشبرد هدفش که ترویج آیین تازه بنیادی بود استفاده کند و بدین ترتیب عربستان را زیر چتر دین نوبنیادش درآورد.

ساراوی در کتاب خود نتیجه می گیرد که محمد یک پیامبر واقعی و راستین نبود و موضوع رسالت او به نبوت از واقعیت خالی بود، معهذا نو یسندهٔ مذکور، محمد را یکی از بزرگترین مردان تاریخ بشمار می آورد. ۸۱

#### ولتر

«ولتر» در مقدمه کتابی که در سال ۱۷۶۲ تحت عنوان تراژدی برشته تحریر در آورد، عقاید و نوشته های «دو بولن و یلی پرز» را در باره شخصیت محمد رد کرده و می نویسد، اگر محمد در مقام شاهزاده بدنیا آمده بود و بوسیله مردم به قدرت انتخاب شده و توفیق پیدا کرده بود، قوانین و مقررات عادلانه ای ایجاد و از کشورش در برابر دشمنان دفاع کند، می توانست رهبری درخور ستایش تلقی شود، ولی هنگامی که شخص شترچرانی مانند محمد ظهور، مردم را به طغیان تحریک و ادعا می کند با جبر ثیل گفتگو داشته و محتویات کتابی را که عقل سلیم درباره مطالب واهی هر صفحه آن دچار حیرت می شود، او از طرف خدا به وی تلقین کرده است و بعلاوه برای وادار کردن مردم به قبول آیینش، مردها را مقتول و زنان را می رباید، چنین شخصی را باید انسانی نامید که عقل و منطق از وجودش رخت بر بسته و خرافات و اوهام کلیه شرایین مغزش را پر کرده اند. ولتر رخت بر بسته و خرافات و اوهام کلیه شرایین مغزش را پر کرده اند. ولتر بر ضد هم میهنان خود، آنهم بنام خدا جنگ و خونریزی راه بیاندازد استحقاق هر بر ضد هم میهنان خود، آنهم بنام خدا جنگ و خونریزی راه بیاندازد استحقاق هر اتهامی را که به وی نسبت داده شده است گردید، اما از طرف دیگر، کسی که به وی نسبت داده شود، دارد. ولتر بعدها در کتابی که تحت عنوان بر ضد هم میهنان خود، آنهم بنام خدا جنگ و خونریزی راه بیاندازد استحقاق هر اتهامی را که به وی نسبت داده شود، دارد. ولتر بعدها در کتابی که تحت عنوان

<sup>81</sup> Ibid., p. 174.

Essai sur les moerus به رشنهٔ تحریر در آورد، لحن معتدلتری در بحث راجع به محمد انتخاب کرد و اگرچه او را شخصی بزرگ و توانا نامیده است، مظالم و شقاوتهایی را که وی مرتکب شده نکوهش کرده است. ولتر معتقد است در مذهب محمد هیچ چیز تازه ای بغیر از این که او «پیغمبر خداست» وجود ندارد. عقیدهٔ ولتر در بارهٔ محمد قبولیت عام یافته است. ۸۲

#### ديدر و

«دیدرو» ادعا کرده است که محمد بزرگترین دوست زنان و سرسخت ترین دشمن عقل سلیم بوده که از این جهات دنیا نظیر او را ندیده است.۸۳

## توماس كارلايل

اولین نویسنده ای که نسبت به نبوت محمد با نظر مثبت نگاه کرده است، «توماس کارلایل» می باشد. کارلایل سخنرانی روز جمعه ۸ مارس سال ۱۸٤۰ خود را در باره «قهرمان پرستی» به شرح شخصیت محمد اختصاص داد. این نویسنده معتقد بود، دادن عنوان پیغمبر کذاب به کسی که بانی ایجاد یکی از مهمترین ادیان دنیا شده است، کار آسانی نیست. کارلایل معتقد است، محمد نیز مانند هر انسان بزرگی شخص صادقی بوده است، زیرا یک انسان بزرگ نمی تواند غیر صادق باشد. تردید نسبت به رسالت محمد را می توان محصول عصر شکاکیت و نتیجه فلج مغزی و هلاکت ارزشهای معنوی دانست. رد دین اسلام در واقع کوششی برای ترویج افکار مربوط به انکار وجود خداست. محمد انسانی بود که وقایع زندگی را درک کرد و برای بشریت از عالم لدنی خبر آورد، ما باید محمد را یا پیغمبر و یا شاعر بنامیم، زیرا سخنان او نمی تواند گفته های یک فرد عادی تلقی طود. ۲۰

<sup>12</sup> Ibid., pp. 174-75.

<sup>183</sup> Ibid., p. 175.

<sup>4</sup> On Heroes, Hero-Worship, and Heroie in History, Various editions, Lecture II, "The Hero as Prophet: Mahomet: Islam" (8 May 1840)

## تور آندره

«آندره» عقاید و افکار کارلایل را در باره محمد نقد کرده و می نویسد معتقدات کارلایل در باره محمد ناشی از یک «ایده آلیسم ذهنی و خیالی» ۸۵ است که فرض می کند اگر یکی از افراد انسان از نبوغی سرشار برخوردار بود، وی در نتیجه نبوغ مذکور قادر خواهد بود خود را مظهر قدرت الهی و نماینده خدا نیز بداند و این امر را یکی از واقعیات زندگی بشری بشمار آورد. محمد با نبوغ سرشارش جبرئیل و خدا را وسیله قرار داد و با تخیلات خود مقرراتی بنام دین و الهامات الهی برای مردم به ارمغان آورد. حتی آن گروه از محققانی که نسبت به محمد و دین او دارای حسن نیت بوده اند، نتوانسته اند از ابراز این عقیده خودداری کنند که در رسالت محمد هیچ نوع واقعیتی وجود نداشته است. این امر نمی تواند غیر ممکن باشد که محمد هیچ نوع واقعیتی وجود نداشته است. این امر نمی تواند غیر ممکن باشد که مذهبی را از خود جعل کند و مذهب او ترکیبی از الهامات خاص الهی و افکار مذهبی را از خود جعل کند و مذهب او ترکیبی از الهامات خاص الهی و افکار پوچ و ساختگی خودش باشد. انسانی که مورد الهام پیامهای خاصی قرار می گیرد، ممکن است کابوسهای رو یا مانندی بر مغزش چیره شوند و شخص الهام گیرد، ممکن است کابوسهای رو یا مانندی بر مغزش چیره شوند و شخص الهام شده، آنها را واقعی تلقی کند. ۸۵

«آندره» سپس در ادامه بحث می نویسد، متأسفانه نمی توان گفت که محمد از صداقت و پارسایی بهره می برده است. محمد حوادث دورهٔ قدرتش را با رفتاری حیله گرانه و ترفند آمیز حل کرده است. در طبیعت روانی محمد یک نوع خصلت موذیگرانه ای وجود داشت که معمولاً از خصوصیات افراد «خود درون گرا» می باشد. افراد خود درون گرا خیال پرور بوده و صراحت و شجاعت اخلاقی، مخصوصاً در هنگام عمل کمتر از آنان مشاهده می شود. از طرف دیگر، افراد طبقه مذکور دارای قدرت اراده ای بسیار قوی و نیرو یی فوق العاده بوده و قادر به انجام

<sup>85</sup> Romantic Idealism

<sup>86</sup> Andrae, Mohammed and his faith, p. 177.

TVA

اعمال و رفتار بسیار متهورانه و بی باکانه ای هستند که معمولاً به شرم و رسوایی منتهی می شود. ۸۷

اگرچه محمد با تهوری شگفت انگیز، قرآن را الهامات الهی به پیروانش معرفی و بت پرستی را در عربستان نابود کرد، اما در درون خویش از حس اعتماد به نفس برخوردار نبود، در اداره روابط شخصی اش با دیگران ضعیف بود و توانایی لازم برای ابراز عقاید واقعی خود را نداشت. محمد نیز مانند «سنت پاول» در بیان بسیار نیرومند، ولی هنگام حضور در برابر دیگران ضعیف بود و از این رو بطوری کمه در بالا شرح داده شد معمولاً به حیله و نیرنگ متوسل می شد. ۸۸ محمد پیوسته برای تحقق بخشیدن به هدفهای شخصی و سیاسی اش آیه صادر و آنها را خواست برای تحقق بخشیدن به هدفهای شخصی و سیاسی اش آیه صادر و آنها را خواست و مشیت الهی معرفی میکرد. ۸۹

## گوستاو و يل

دانشمندان بعد از توماس کارلایل نیز تا حدودی از عقیده وی در باره کیفیت رسالت محمد پیروی کردند، ولی بعضی از آنها محمد را انسانی که فاقد سلامت مغزی بوده دانسته اند. ۱۰ «گوستاو و یل» نوشته است که محمد دچار بیماری صرع بود. ۱۱

## الويز اسپرنگر

«الویز اسپرنگز» پا را فراتر گذاشته و اظهارعقیده کرده است که محمد علاوه بر بیماری صرع از ناراحتی روانی هیستری نیز رنج می برده است. ۲۲

<sup>87</sup> Ibid., p. 185.

<sup>88</sup> Ibid

<sup>89</sup> William Muir, The Life of Mohammed (Edinburgh: John Grant, 1923), p. 514.

<sup>90</sup> Watt, Islamic Surveys, p. 17.

<sup>91</sup> Gusta Weil, Biblische Legenden der Muselmanner (Leipzig, 1886).

<sup>92</sup> Aloys Sprenger, The Life of Mohammed from Original Sources (Allahabad: 1851).

## و يليام موير

«مویر» محمد را پیامبری دروغین نامیده و معتقد بود تا هنگامی که محمد در مکه اقامت داشت، واعظی با صداقت بود که با حسن نیت مردم را به نکوکاری ارشاد می کرد، اما هنگامی که به مدینه مهاجرت کرد، در راه کسب قدرت و موفقیت دنیوی مغلوب وسوسه های شیطان شد. ۹۳

مویر همچنین می نویسد، برطبق نوشته های تاریخ نویسان معتبر، محمد نه تنها در رفتار با دشمنانش از رحم و شفقت نشانی نداشت، بلکه اعتدال را نیز رعایت نمی کرد. چنان که در جنگ بدر با مشاهدهٔ اجساد مردگان بطور عجیب و غریبی، به وجد و سرور آمد. همچنین در جنگ مذکور دستور داد چند نفر زندانیانی را که تنها به صرف شک و تردید نسبت به عقایدشان در باره اسلام زندانی شده بودند، اعدام کنند. از مجموع نکاتی که و یلیام مویر در شرح حال محمد نوشته، میتوان گفت که وی محمد را مردی «قبقاب» تلقی می کرده است. ۱۴

منش ستمگرانه محمد با دشمنانش بویژه از این نقطه نظر جالب اهمیت است که در گفتارپیشین دیدیم، هیومنیسم کوروش با دشمنانش به اندازه ای قوی بود که دشمنانش را تبدیل به نزدیکترین دوستان و همدمانش می کرد، چنان که «کرزوس» و «تیگرن» پس از شکست بوسیله کوروش، در سمت نزدیکترین دوستان و مشاوران او درآمدند.

#### مارگوليوت

«مارگولیوت» با ایمانی قاطع محمد را به افسون کردن مردم متهم کرده و اظهار داشته است، دعوی نبوت محمد ثابت می کند افرادی که دارای تواناییهای غیر عادی بشری هستند، به آسانی می توانند مردم را با موهومات افسون و درچگونگی

<sup>93</sup> Muir, The Life of Mohammed, pp. 513-20

<sup>94</sup> Ibid. p. 513.

٩٥ م فحات شماره ١١٢ تا ١١٩ و ١٩٣ و ١٩٤ همين كتاب مراجعه فرماييد.

\*\*

ذهنی وعقیدتی آنها رسوخ و نفوذ نمایند.<sup>۹۶</sup>

#### تئودور نولد كه

«تئودور نولدکه» در حالی که الهاماتی را که به محمد شده، از واقعیت دور نمی بنداشت، و عقیده نداشت که محمد به بیماری صرع مبتلا بوده است، معتقد بود که محمد بعضی اوقات زیر فشار حمله های عصبی و هیجانی قرار می گرفت و فکر می کرد، درمعرض الهامات الهی واقع شده است. ۹۷

## جان آرچر

«جان آرچر» ۱۸ که نسبت به رسالت محمد نظری بسیار خوش بینانه و مثبت دارد نوشته است، محمد نه تنها از نظر فکری، بلکه در عمل نیز صوفی منش بود. در آن زمان افرادی که در عربستان و سرزمینهای مجاور آن از تمدن نسبی آن عصر برخوردار بودند، با روشهایی که امروز «خود هیپنوتیسم» کردن نام دارد آشنا بودند و با بکار بردن روشهای مذکور برای خود خلسه و آرامش مغزی، روانی و بدنی بوجود می آوردند. محمد نیز باروشهای آرامش آور مذکور آشنا بود و با حسن نیت اعتقاد داشت، هنگامی که خود را زیر نشاهٔ حالات غیر عادی خلسه قرار می دهد، قادر است با مبانی متافیزیک و آسمانی رابطه برقرار کند و باعوامل الهی مذاکره قادر است با مبانی متافیزیک و آسمانی رابطه برقرار کند و باعوامل الهی مذاکره نماید. این روش را زهاد، دیرنشینان و صوفی منشان آن زمان نیز بکار می بردند و عقیده داشتند که در هنگام ایجاد حالات غیر عادی نشأه آور مذکور قادر خواهند شد با مبانی الهی رابطه ایجاد نمایند.

محمد اعتقاد داشت افکار و عقایدی که در هنگام هیجان حالات غیر عادی

<sup>%</sup> D.S. Margoliouth, Mohammed and the Rise of Islam (London: Putman's Sons, 1905).

<sup>97</sup> Theodor Noldeke, Das Leben Muhammeds (Hannover: 1863).

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> John Clark Archer, Mystical Elements in Mohammed (New Haven: Yale University Press, 1924), p. 87.

مذكور برایش بوجود می آید، به دلایلی كه ذكر شد از طرف خداوند به وی الهام می شود و بتدریج به این عقیده رسید كه او برای الهام گرفتن از عقاید و افكار مذكور از طرف خداوند برگزیده شده است. موفقیت محمد در نشرو ترو یج مكتب اسلام و ایجاد كتاب مقدسی بنام قرآن بوسیلهٔ او فرنود اعتقادش به رسالت نبوی خویش بوده است.

## ماكسيم راديسون

((ماکسیم رادیسون)) یکی از اسلام شناسانی که نسبت به رسالت محمد نظر مثبت داشته و دربارهٔ حمله های تند و شدیدی که سایر نو یسندگان غربی به او کرده اند، از وی دفاع نموده، دربارهٔ و یژگیهای روانی محمد می نویسد، بطور کلی محمد فردی عاقل، آگاه و سلیم بود. در تمام عمرش پیش از گرفتن هر نوع تصمیمی، ابتدا فکر می کرد و بعد تصمیم می گرفت. در ادارهٔ امور فردی و عمومی مدیر و توانا بود. او می دانست چه موقعی دست به عمل بزند و چه زمانی از انجام عملی خودداری ورزد و بدین ترتیب، زمانی که برای انجام طرحهایش دست به کاری می زد، با موفقیت رو برو می شد. شهامت و جرات او در عمل اگرچه بیشتر اکتسابی بود تا غریزی، معهذا کافی بود تا او را در جنگ با دشمنانش پیروز کند. و یک سیاستمدار بسیار برجسته بود و پیوسته امور سیاسی را با برهان، روشنی و او یک سیاستمدار بسیار برجسته بود و پیوسته امور سیاسی را با برهان، روشنی و عوامل مذکور، دارای طبعی ستیزه جو، عصبی، تندخو و ناآرام بود و برای دست عوامل مذکور، دارای طبعی ستیزه جو، عصبی، تندخو و ناآرام بود و برای دست به تابی به آرزوهای غیر ممکن با ناشکیبایی در هیجان بسر می برد. این حالت باید درمان داشت، آلوده کرده بود که او را به نوعی از بحرانهای عصبی که بطور مسلم نیاز بقدری در محمد شدید بود که او را به نوعی از بحرانهای عصبی که بطور مسلم نیاز به درمان داشت، آلوده کرده بود. ۱۲

محمد دارای کلیه شرایط زندگی یک مرد موفق و خوشحال بود، اما با این

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Maxime Rodison, Mohammed, trans. Anne Carter (New York; Pantheon Books, 1971), p. 53.

وجود از زندگی خود راضی بنظر نمی رسید. بطوری که می دانیم، موفقیت و خوشبختی نیز دارای حدودی است و تا حدی برای افراد موفق، آرامش و رضایت از زندگی بوجود می آورد. اما این عوامل آنهایی را که دارای سرشت برتر جو یی بوده و به هر هدف بزرگی که دست یابند، به دنبال هدف بزرگتری می روند، راضی و خشنود نمی کند. این حالت روانی در محمد که در طفولیت بچه یتیمی بود که از فقر و محرومیت رنج می برد، بخو بی مشاهده می شد، زیرا آرزوها و هدفهای او در زندگی بی انتها به نظر می رسید. بدیهی است که تنها موفقیت فوق العاده ای در کسب قدرتی بالا تر از توانایی بشری، می توانست چنین شخصی را آرام و به مرز آوزوهایش نزدیک سازد. ۱۲۰

بعلاوه، محمد از ناامیدیهای دیگری نیز رنج می برد. بدین شرح که اعراب و همچنین اقوام سامی، از نداشتن فرزند ذکوری که وارث آنها بشود بسیار رنج می بردند، تا جایی که چنین شخصی را «ابتر» می نامیدند که تقریباً معنی «ناقص» می دهد. محمد از این ناراحتی بشدت رنج می برد، زیرا خدیجه نتوانسته بود فرزند ذکوری برایش بیاورد. ۱۰۱ ریشه های ناراحتی روانی محمد را از این جهت می توان در سبب نزول آیه های سوره کوثر بشرح زیر مشاهده کرد:

ا ـ إِنَّا آَعُطَيْنُكَ الْكُوُثُورُ ثُم الْمُعَلِّلِ لِرَبِكَ وَانْحُرُثُ الْمَانِئُكَ هُوَ الْاَبْتُكُ فُو ما به تو فزونی بخشیده ایم. پس برای پروردگارت عبادت و قربانی كن. و این كه دشمن تو ابتر (بدون دنباله) است.

بدون تردید نارضایی محمد از نداشتن فرزند ذکور در رابطهٔ او با خدیجه نیز اثر گذاشته است. زنهای متعددی که محمد یکی پس از دیگری اختیار نمود و حرمسرایش را از زن اشباع کرد، ثابت کنندهٔ گفتهٔ «ناتان» می باشد. ناتان گفته است، همانطور که در آن زمان کشور ایران مرکز قدرت دنیا بود و هیچ یک از کشورهای دنیا به اندازهٔ ایران قدرت نداشتند، در هیچ کشوری به اندازهٔ روم ثروت

<sup>100</sup> Ibid., p. 53-54.

<sup>101</sup> Ibid., p. 54.

یافت نمی شد و در هیچ سرزمینی به اندازهٔ مصر سحر و جادو معمول نبود، به همان گونه نیز هیچ یک از ملل دنیا به اندازهٔ اعراب میل به زنا نداشتند. «ناتان» می گوید، اگر قرار بود از نظر همخوابگی با زنان برای ملل گوناگون سهم تعیین شود، نه دهم آن باید در اختیار اعراب گذاشته شود و یک دهم آن به سایر ملل واگذار گردد.

بدین ترتیب، محمد مشاهده می کرد که قریشیهای ثروتمند غرق در بهره گیری از زنان بودند، بو یژه بازرگانان و مسافران برپایه رسوم و عادات معمول بطور موقت زن اختیار می کردند، بطوری که به سختی ممکن بود فحشاء آشکار را از ازدواج موقت تشخیص داد؛ همچنین هر کسی به آسانی قادر بود دختران جوان و زیبای برده را خریداری کند، اما محمد زندگی خو درا وقف خدیجه کرده بود و از این نظر از لحاظ روانی فشار بر او وارد می شد.

نارضایی دیگر محمد این بود که وی از ابتدای عمر خود را از لحاظ داشتن علاقه به امور مذهبی و معنوی و کفایت و رهبری در امور سیاسی استثنایی و یگانه می پنداشت، اما مشاهده می کرد که دوستان وآشنایان او و همچنین قریشیهای پولدار بوسیله ثروت خود دارای نفوذ بودند و این موضوع باعث رنج محمد شده واو را بصورت یک ایده آلیست بی آزار که با زندگی عملی و واقعی بیگانه می نمود درآورده بود.

بهر حال، ناامیدی محمد از داشتن وارث ذکور، سرکوفته شدن شور شدید جنسی او بعلت وابستگیهای وجدانی و اخلاقی به زوجه اش خدیجه؛ دیدن رفتار تحقیر آمیز از دیگران، در حالی که او خود را سرآمد همگان می دانست؛ همه با یکدیگر جمع شدند و وی را برای یک ظهور انقلابی آماده کردند.

داستان دو فرشته ای که روزی محمد را خوابانیدند و قلبش را از بدنش خارج کردند۲۰۱۹ ممکن است ساختگی بوده و یا امکان دارد محمد در زمان طفولیت

<sup>102</sup> Ibid

<sup>103</sup> Ibid., p. 56.

۱۰۴به صفحات شماره ۲۸ تا ۳۰ همین کتاب مراجعه فرمایید.

دارای و یژگیهای مغزی شخصیتهای مذهبی آسیای شمالی و مرکزی و همچنین ساحران و جادوگران استرالیایی که باسحر و افسون بیماران را درمان می کنند بوده باشد، زیرا افراد مذکور نیز در هنگام درمان بیماران، احساس می کنند که یک روح نامرئی اعضای داخلی بدنشان را درآورده و آنها را با اعضای جدید عوض کرده است. حال خواه فرض اول درست باشد و یا فرض دوم، آنچه مسلم است محمد از نوعی حمله های هیستریکی در زمان بلوغ رنج می برده است. مسیحیان بدبین، معتقدند ناراحتی مذکور صرع بوده است. اگر این فرض درست باشد، باید بدبین، معتقدند ناراحتی مذکور صرع بوده است. اگر این فرض درست باشد، باید بدبین، معتقدند ناراحتی مذکور صرع بوده است. اگر این فرض درست باشد، باید ریادتر دارد که محمد از نقطه نظر روان بدنی دارای و یژگیهای اهل تصوف بوده است.

در کلیه اجتماعات بشری و بین تمام نژادها، افرادی یافت می شوند که بعلت سازمان مغزی و یا تاریخ زندگی شخصی، برایشان مشکل است که خود را با خواستهای اجتماعی که در آن بسر می برند، تطبیق دهند. بعضی اوقات دیده شده است، که رفتار این افراد با محیطی که در آن بسر می برند، تضاد شدیدی پیدا می کند. بعضی از این افراد دارای استعداد فوق العاده هستند و چیزهایی می بینند و یا می شنوند که برای افراد عادی مردم امکان احساس آنها وجود ندارد. در عربستان پیش از اسلام، بعضی اوقات نظیر افراد مذکور مشاهده می شد. برای مثال، گفته می شد که شعرا، کاهنان و غیبگو یان بوسیله اشباح و ارواح مورد الهام قرار می گرفتند. کاهنان معمولاً دارای بصیرت غیر عادی بودند، ولی مهمتر از همه معروف بود که آنها دارای روحهای مصاحبی بودند که آنها را دوست و یا پیشگو می نامیدند. الهام روحها به کاهنان با کلمات بریده و آهنگ مخصوص بعمل می آمد و هنگامی که کاهنان زیر تأثیر الهامات مذکور قرار می گرفتند، با لباس خود، خویشتن را می پوشانیدند و به پیشگو یی می پرداختند. مردم برای کاهنان احترام بسیار قایل بودند و در امور شخصی وعمومی با آنها مشورت می کردند. بطوری که بسیار قایل بودند و در امور شخصی وعمومی با آنها مشورت می کردند. بطوری که معاصران محمد گفته اند، وی دارای بسیاری از و یژگیهای کاهنان بوده و بدون

<sup>105</sup> Rodison, Mohammed, p. 56.

7 / 7

تردید هنجار و منش او چه از نظر بدنی و چه از لحاظ روانی شبیه کاهنان بوده است. محمد نیز مانند کاهنان دچار حمله های هیجانی می شد و در آن حالت می توانست آنچه را که از توانایی مردم عادی خارج بود ببیند و بشنود و احساس کند. اما چون محمد دارای شخصیتی بمراتب تواناتر از کاهنان عادی بود، از اینرو نارضاییهایی که از زندگی داشت، او را به اندیشه گری ژرفی فرو می برد واز این راه او قادر ب تعقلهای استثنایی که از توانایی افراد عادی مردم خارج بود می شد. اگر چه شغل کهانت در آن زمان در عر بستان بسیار احترام داشت، ولی محمد نه کاهن بود و نه وظیفهٔ مشورتی برای مردم انجام می داد، بلکه از استعدادهای روانی سرشارش برای ادارهٔ امور اجتماعی اعراب و پیشرفت زندگی آنها استفاده بعمل می آورد. او بعنوان یک تاجر عادی، یک شوهر و پدر خوب و یک مرد معقول و دور اندیش باقی ماند، اما پیوسته در حال آموختن واندیشیدن بود. محمد بتدریج دور اندیش باقی ماند، اما پیوسته در حال آموختن واندیشیدن بود. محمد بتدریج آنفدر در این راه پیشرفت کرد که سرانجام از محدودیتهای زمان و مکانی که او در آن بسر می برد، فراتر رفت کرد که سرانجام از محدودیتهای زمان و مکانی که او در آن بسر می برد، فراتر رفت به در خانه آن بسر می برد، فراتر رفت به در خانه آن بسر می برد، فراتر رفت به در خانه آن بسر می برد، فراتر رفت به در خانه آن بسر می برد، فراتر رفت کرد که سرانجام از محدودیتهای زمان و مکانی که او در

«رادیسون» می نویسه، فلاسفه خردگرای ۱٬۰۰ قرن هیجدهم و همچنین دانشمندان علوم مذهبی مسیحیت، به رسالت محمد به شکل یک نمونهٔ کامل حیله گری و فریبکاری نگاه کرده اند. دانش پژوهان مذکور حتی با توجه به چگونگی زندگی محمد، معتقد بوده اند که وی برای جلب توجه معاصرانش به حیله و افسون متوسل شده است. سپس «رادیسون» در مقام دفاع از محمد برآمده و ادامه می دهد، در حالی که فلاسفه این عقیده را در بارهٔ کلیه پیامبران و مذهب آوران داشته اند، اما چون در زمان ظهور محمد، اعراب در وضع رقت باری بسر می بردند، محمد برای کمک به اعراب و تعدیل وضع مشقت بار زندگی آنها، بغیر از توسل به محمد برای کمک به اعراب و تعدیل وضع مشقت بار زندگی آنها، بغیر از توسل به حیله و نیرنگ چارهٔ دیگری نداشت. آنگاه «رادیسون» به نقل نوشتهٔ یکی از حیله و نیرنگ چارهٔ دیگری نداشت. آنگاه «رادیسون» به نقل نوشتهٔ یکی از دانشمندان آلمانی متخصص در فرهنگ اعراب به نام «گریم» ۱۸۰ پرداخته است.

<sup>106</sup> Ibid, pp. 56-58.

<sup>107</sup> Rationalist

<sup>108</sup> Grimme

114

کریم به نقل از رادیسون می نویسد، در زمان ظهور محمد برای اصلاح وضع اعراب مکه باید چاره ای اندیشیده می شد و یگانه راه این اصلاح از بین بردن شکاف بین افراد ثروتمند و محروم بود. اما چون محمد از جنگ شدید طبقاتی بین ثروتمندان و تهیدستان تصوری نداشت، ناگزیر بود با اختراع شیوهٔ پیامبری و تئوریهای روز قیامت و از نوع آن، ثروتمندان را با پذیرش تئوری «زکوة» وادار به پرداختن مالیاتی که بتواند شکاف بین ثروتمند و تهیدست را از بین بردارد بکند.

رادیسون پس از نقل مطالب بالا می نویسد، آنچه را که بعضی افراد دربارهٔ حیله کریهای محمد در امر رسالت به پیامبری او نوشته اند از نظر دانشهای و وانسناسی و روان پزشگی، تعبیر روشنی دارد. بدین شرح که بعضی افراد گاهی اوقات زیر تأثیر الهامات ناخودآگاه، به شنیدن، دیدن و تخیل اوهامی می پردازند، که تصور می کنند اوهام مذکور دارای حقیقت می باشد. بدیهی است، آنچه را که محمد بعنوان الهامات الهی وانمود می کرده، مطالبی بوده است که کلیمی ها و مسیحیانی که محمد با آنها معاشرت می کرده است دربارهٔ نیروهای برتر از طبیعی برای او توضیح می داده اند. منتها، محمد مطالب مذکور را با تجربیات عملی، رشته های فکری، رؤیاها و در خود درون نگریها و خاطراتش از شنیده های داخلی و خارجی خود، درهم آمیخته و از آمیزش همهٔ آنها به الهاماتی دست یافته که تصورش برای دیگران غیر مقدور بوده، ولی او آنها را واقعی تصور دست یافته که تصورش برای دیگران غیر مقدور بوده، ولی او آنها را واقعی تصور کرده و بعنوان الهامات الهی به دیگران معرفی نموده است. ۱۱

صرف نظر از آنچه که دربالا شرح داده شد، محمد یک انسان صوفی منش بوده و می دانیم که افراد صوفی منش، بعضی اوقات به گفتهٔ «دلاکرو یکس» اوجود خداوند را در کالبد خویش متجلی می بینند. ۱۱۲ کلیهٔ صوفی منشان مذاهب گوناگون با لحظاتی روبرو می شوند که خود را از وجود خویش خالی می بینند و

<sup>109</sup> Rodison, Mohammed, p. 76.

<sup>110</sup> Ibid., pp. 76-77.

<sup>111</sup> Delacroix

<sup>112</sup> Theopathy

#### كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

تجلی خداوند را در درون خویش احساس می کنند. محمد را می توان نمونهٔ بارزی از این و پژگی صوفیگری بشمار آورد. ۱۱۳

## دوگوبرت رن

«دوگوبرت رن» می نویسد، محمد از سن ؛ سالگی دچار حمله های صرع شد و اگرچه در ایام جوانی آثار حمله های مذکور متوقف گردید، اما در سالهای بعد به شکل شدیدتری مجدداً بروز کرد. ۱۱۰ هنگامی که محمد دچار حمله های صرع می شد، توهمات و رؤ یاهای ارتباط با منابع متافیزیک و ماوراء الطبیعه بر او چیره می شد. ۱۱۵ معلوم نیست چه عواملی سبب شدند که محمد شتر چران با یک زن سالخورده که می گویند بطور غیر عادی زشت چهره بود از دواج کند. ۱۱۶ محمد خود را ختم پیامبران می خواند ۱۱۷ و کلیهٔ گناهانی را که قبل از ظهور او بوسیلهٔ افراد بشر ارتکاب شده بود بخشید، اما مخالفت با پیامبر بودن خودش را گناهی نابخشودنی اعلام کرد. ۱۱۸ دربارهٔ خودش نیز اعلام داشت، هنگامی که جوان نابخشودنی دو فرشته قلب او را باز کرده و آخرین اثر «گناه اصلی» ۱۱۴ را از وجودش خارج کرده اند.

دوگو برت رن از قول ابن هشام می نو یسد، محمد مانند اعراب بدوی و چادرنشین کاروانها را غارت می کرد، به دهات حمله می نمود و ساکنان آنها را یا قتل عام می کرد و یا به اسارت در می آورد. آنهایی را که از آیین او سرپیچی و فرار می کردند، دستهایشان را قطع می کرد و چشمانشان را از حدقه در می آورد و

۱۱۷ آیه ۶۰ سوره احزاب.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

<sup>113</sup> Rodison, Mohammed, p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Dogobert D. Runes, Philosophy for Everyman, (New york; Philosophical Library, 1988), p. 64.

<sup>115</sup> Ibid., p. 65.

<sup>116</sup> Ibid., p. 64.

<sup>118</sup> Runes, Philosophy for Everyman, p. 66.

۱۱۹ «گناه اصلی» در مسیحیت عبارت از گناهی است که از راه ارث به انسان منقل می شود و سبب آن گناهی است که آدم بعلت نافرمانی از خواست الهی در خوردن سبب مرتکب شد.

در بیابانها رهایشان می کرد. و حتی دادن آب به آنها را در حال جان دادن در زیر نور سوزان خورشید بیابانهای عر بستان قدغن کرده بود. باید گفت در واقع آنچه که از بیرحمیهای سبعانه او گفته اند، بدون انتهاست. محمد دستور داد، کلیهٔ افرادی را که به آیین او گردن نمی نهادند از عر بستان اخراج کنند و هر یهودی را که به دستشان افتاد بکشند. ۱۲۰

محمد گفت تنها لذت من در این دنیا سه چیز است: زن و عطر و عبادت. ما آگاهی زیادی در باره عبادتهای محمد نداریم، اما تمام ادو یه جات عربستان در برابر عطر علاقه او به زنان اثر خود را از دست دادند. ۱۲۱ او با صدور چند آیه، خود را از مقررات مربوط به ازدواج استثنا کرد و از قول جبرئیل اظهار داشت، هر زنی که خود را به وی تسلیم کند، او می تواند وی را تصاحب کند، اما این کار برای سایر مسلمانان حرام و منع است. ۱۲۲ او حتی پسر خواندهاش را وادار کرد که همسرش را طلاق بدهد و او را در اختیار وی قرار دهد و این کار را خواست الهی معرفی کرد. ۱۲۳ او شب روزی که شوهران «ریحانه» و «صفیه» را با بیرحمی مقتول کرد، این دو زن زیبا را با خود به رختحواب برد. ۱۲۴

#### كوله

«کوله» و نیز گروهی از اسلام شناسان نوشته اند، ۱۲۵ محمد مرتکب سه عمل غیر اخلاقی شده که با هیچ منطقی قابل دفاع نیست. اول این که، در فرهنگ قومی عرب، ازدواج با زن اسیری که منسوبینش در جنگ کشته می شدند، تا سه ماه پس از گذشت مرگ شوهر مشروع نبود، ولی محمد این قاعده را زیر پا گذاشت و

<sup>120</sup> Ibn Hisham, p. 553.

<sup>121</sup> Ibid., p. 67.

۱۲۲ آیه ۵۰ سورهٔ احزاب.

۱۲۳ آیه ۳۷ سوره احزاب.

<sup>124</sup> Runes, Philosophy for Everyman, p. 68.

<sup>125</sup> Muir, The Life of Mohammed; Sprenger, Muhammed and the Koran, S.W.Koelle, Muhammed and Mohammedanism.

شب همان روزی که شوهر صفیه به دستور او کشته شد، وی را با خود به رختخواب همسری برد. ۱۲۶ دوم این که بر طبق اصول فرهنگ قومی عرب، مرسوم بود که حتی راهزنها از قتل و غارت زایرین مکه، آنهم در ماههای حرام خودداری می کردند و در غیر از ماههای حرام، فقط به کاروانهای تجارتی حمله و دستبرد می زدند. ولی محمد این قاعده را نیز شکست و برای مشروع قلمداد کردن عمل خود، آیه ۲۱۷ سوره بقره را نازل کرد. و سوم این که در دوران جاهلیت، ازدواج با همسر فرزند خوانده حتی پس از مرگ شوهرش نیز نامشروع بود، اما محمد عاشق زینب همسر فرزند خوانده اش زید شد و پس از این که زید همسرش را طلاق داد، محمد فوراً وی را به عقد ازدواج خود درآورد ۱۲۷ و برای مشروع نشان دادن عملش محمد فوراً وی را به عقد ازدواج خود درآورد ۱۲۷ و برای مشروع نشان دادن عملش آیه ۳۳ سورهٔ احزاب را نازل کرد.

### و يىلسون كش

«و یلسون کش» از قول ابن اسحق اولین کسی که مبادرت به نوشتن شرح حال محمد کرده است، می نو یسد، بر طبق سنت معمول بین اعراب، همیشه قطع کردن و سوزانیدن درختهای خرما در جنگهای درون قبیله ای ممنوع بود، اما محمد در جنگ با طایفه یهودی بنی النضیر دستور داد، درختهای خرمای آنها را بکنند و بسوزانند. همچنین دستور داد اسیران جنگی را قتل عام کنند و خود با کمال خونسردی کشتار آنها را تماشا می کرد. یکی دیگر از اعمال محمد با اسیران جنگی این بود که دستور می داد، آنها را برای افشای محل اخفای جواهراتشان شکنحه کنند.

«کش» می نویسد، رفتار محمد در جنگها با زنان مورد انتقاد عموم نویسندگان قرار گرفته و شرارتها و بیرحمیهایی که او در جنگها نسبت به زنان

<sup>126</sup> Andre, Mohammed: The Man and His Faith, p. 173.

۱۲۷ به صفحات شماره ۱۵۵ و ۱۵۹ همین کتاب مراجعه فرمایید.

<sup>128</sup> W. Wilson Cash, The Expansion of Islam (London: Edinburgh House Press, 1928), pp. 18, 19.

YAY

مرتکب شده است، شبیه رفتار امپراطوری عثمانی با ارامنه بوده است. ۱۲۹ «کش» از قول چهار نفر نویسنده معروف و معتبر ۱۳۰ که دو نفر آنها عرب هستند و سایر حدیث نویسان می نویسد، در جنگ با طایفه بنی النضیر، لشکریان اسلام، زنان طایفه بنی النضیر را در کنار چاههای «موریسی» مورد تجاوز جنسی و ناموسی قرار دادند. نویسندهٔ مذکور ادامه می دهد، شرارتهای بیرحمانه ای که امپراطوری عثمانی که خود را خلیفه و جانشین پیامبر می دانست، نسبت به زنان ارامنه کرد، در واقع تقلید کامل عملیات محمد بوده است. ۱۳۱

<sup>129</sup> Ibid

<sup>130</sup> Ecce Home Arabicus, p.8. Arabicus Sources: Halabi, ii, p. 296; L. Caetani, Annali dell, Islam i, p. 601; Wakidi, p. 179, all the tradition books.

<sup>131</sup> Cash, The Expansion of Islam, pp.18,19.

# یایان گفتار

دانش و تاریخ از یک طرف و مذهب از دگرسو از دشمنان سوگند خورده یکدیگرند. ناپشون

بطوری که در جریان پژوهشهای ژرف این کتاب دیدیم، کمتر نو بسنده و با یژوهشگری است که دربارهٔ کوروش، کیازند ایران، نظر منفی ایراز کرده باشد، بلکه بعضی از نو یسندگان تا حدیک پیامبر به مفهوم واقعی، ارزشهای بی نظیر انساني كوروش راجه ازنظر فردي، جه ازلحاظ جهانگيري وجه ازجهت جهانداری ستوده و او را کیازندی دانسته اند که هدفش آزادی ملتها، کمک به انسانها، بالا بردن فرهنگ و معنو يات بشر، گسترش دادگري و ايجاد امكانات زندگی مرفه برای افراد انسان بوده است. دلیل این که ملتهای گوناگون حهان آن روز، مقام كوروش را تا حديبامبري بالأبرده اند، درواقع «هيومنيسم» او مي باشد. انسان گرایی در منش انسانی و فرماندهی کوروش بقدری قوی است که كمتر انسان قدرتمندي را مي توان در تاريخ پيدا كرد كه آنهمه از سرزمينهاي جهان را در اختیار و زیر فرمانروایی خود داشته باشد و معهذا آنقدر درمنش و هنجار او سادگی، انسانیت، آزادگی و بشر دوستی دیده شود. درعلوم سیاسی گفتهای وجود دارد که حاکی است: «قدرت فساد می آورد.» اما واقعیات، مدارک و نوشته های تاریخی نشان می دهد که هر حقدر بر قدرت حهانگیری و جهانداری کوروش افزوده می شده، وی آزاده تر و بشردوستانه تر رفتار می کرده است. برعكس، در هنجار رفتار محمد با ساير افراد نشاني از هيومنيسم وجود ندارد. بیشتر نو یسندگان و تاریخ نو یسان نوشته اند، هر چقدر که بر قدرت محمد

افزوده می شده، وی بیشتر ستمگری می کرده است. برای مثال، «و بلسون کشی» می نو یسد، بررسی زندگی محمد و متون قرآن نشان می دهد، بتدریج که محمد به قدرت رسید، اصول و ارزشهای انسانی واخلاقی او به ضعف گرایید. مسلمانان تحصیل کرده به این امر وقوف کامل دارند و معتقدند سوره هایی که در مدینه نازل شده باید از قرآن حذف شود. سوره هایی که در مکه نازل شده، همه دلالت بریند و اندرز و آموزش اخلاقیات دارند، ولی سوره هایی که در مدینه نازل شده، محمد را جنگحوی میارزی معرفی می کنند که برای کسب قدرت، ستمگرانه دستور قتل و کشتار می دهد. ۱ از طرف دیگر با توجه به این که محمد در بارهٔ کوچکترین امور فردی زندگی اش مانند حگونگی صدا کردنش بوسیلهٔ دیگران، سخن گفتن با او، ۲ رفتار مهمانانش در خانه او، ساعت ورود و خروج آنها، حِگونگی غذا خوردن مهمانانش و یا کیفیت رفتار او با همسرانش از قبیل رعایت نوبت آمیزش با آنها و يا طلاق دادن آنها و همجنين طرز صحبت كردن ساير افراد يا همسران خود" به اصطلاح از آسمان بوسيلة خداوند آيه نازل كرده، بنظرمي رسد كه او دربين پیروانش از قدرت معنوی لازم برخوردار نبوده است، وگرنه شأن خداوند بزرگی که بر كاثنات عالم بايد نظارت داشته باشد بالاتر ازآن است كه به چنين امور فردي بى اهميت بندهاى ولوپيامبرش بيردازد. بديهي است كه اداره امثال اين امور بوسیله نیروی حاذبهٔ شخصیت کار مشکلی نخواهد بود.

بهر صورت، در حالی که تقریباً عموم نو یسندگان و مورخان، کوروش را مظهر انسانیت، آزادمنشی و بشر دوستی بشمار می آورند، اما نو یسندگانی را که در باره محمد و رسالت و شرح زندگانی او پژوهش کرده اند، به سه گروه می توان تقسیم کرد: گروه اول، نویسندگان عرب و مسلمان که تمام اصول و قواعد طبیعی و فیریکی را در راه پرستش او زیر پا گذاشته، نظم و قدرت طبیعی کائنات را در

W. Wilson Cash, The Expansion of Islam (London: Edinburgh House Press, 1928), p. 21.

آیات ۱ تا ۵ سوره حجرات.

۲ آیه ۵۳ سوره احزاب.

برابر وجود او به هيچ شمرده و محمد رايک «اپوتيوسيس» Apotheosis و يا «خدا انسان» فرض كرده و در اين جهت تا آنجا ييش رفته اند كه عقيده دارند، خداوند حتى آفرينش كائنات را نيز مديون وجود او مي باشد. ٢ گروه دوم، نو يسندگاني كه رسالت محمد را با خوش بيني تلقى كرده و عقيده دارند، محمد قصد اصلاح وضع عقب افتاده و درماندهٔ اعراب و کمک به نیازمندان را داشت، ولی چون از نظر اجتماعی انسان بینوا و ضعیف و بی یناهی بود، مجبور شد برای رسیدن به هدف، به خود بر چسب پیامبری بزند و به رسالت از طرف خداوند تظاهر كند، تا بتواند به هدفهاي انسان دوستانه اش دست يابد. گروه سوم، عقيده دارند، محمد اصولاً یک پیامبر دروغین بوده است که بمنظور جامهٔ عمل پوشانیدن به نیازهای انسانبی و شورهای قدرت طلبانه فطری و روانی اش، با توسل به خیله و ترفنند خود را پیامبر خدا معرفی کرده و هنگامی که به قدرت تکیه زده، از دست زدن به هیچ نوع عمل ناانسانی و حتی خلاف اخلاق خودداری نورزیده است، تا چایی که آداب و ارزشهای سنتی و قبیله ای اعراب را از قبیل رسوم خودداری از ازدواج با زن اسیری که شوهرش در جنگ کشته شده تا سه ماه پس از مرگ شوهر، قبتل و کشتار در ماههای حرام و ازدواج با همسر پسر خوانده و خونریزی در حریم خانه کعبه را نیز زیریا گذارده است.

بدیهی است که چون ملت عرب در سدهٔ هفتم قبل از میلاد، یعنی در زمان ظهور محمد ملتی بادیه نشین و عقب افتاده بود و در شرایط بدوی و فقر و فلاکت بسر می برد، با قبول دین مذکور چیزی از دست نداد؛ اما ورود و تحمیل دین و آداب و رسوم بیابانی و عقب افتاده عرب به ایران، فرهنگ درخشان ملت متمدن ایران رامسخ کرد و سرزمین ایران که تا آن زمان دارای درخشانترین تمدنهای روی زمین بود، از پیشرفت و ترقی بازایستاد. نقل چند نکتهٔ کوتاه از چند نویسندهٔ شهیر در بارهٔ اعراب و چگونگی زندگی آنها به شرح زیر، بهتر ما را به ماهیت ملت عرب و زندگی ابتدایی و عقب افتادهٔ آنها در زمان ظهور اسلام آشنا می کند.

أبه صفحه شماره ۲۲۳ همين كتاب مراجعه فرماييد.

444

«گوستاو لوبون» جامعه شناس شهیر فرانسوی نوشته است، ساکنان قسمت مرکزی عربستان، اگر چه با اهالی حبشه روابطی داشتند، اما به حال نیم وحشی باقبی مانده و از تمدن نشانی نداشتند. هرگاه بخواهیم وضع اعراب را در سه هزار سال پیش بررسی کنیم، بهتر است به حال حاضر آنها (کتاب در سال ۱۸۸۶ منتشر شده است)، نگاه کنیم. در این مدت تنها تغییری که در وضع آنها پدید آمده، ظهور دین اسلام در اجتماع آنها بوده است.. اعراب مردمی نهایت سرکش و خونخوار و در عین حال مغرور هستند. کمین کردن برای غارت و چپاول یک قافله و لخت کردن مسافران، همان افتخاری را برای آنها بوجود می آورد که ما آن افتخار را با فتح یک شهر و یا یک ولایت احساس می کنیم... تمام فتوحات اسلامی در زمان خلفای راشدین (ابوبکر، عمر، عثمان و علی) از راه همین انگیزه، یعنی قتل و غارت و جیاول اموال مردم انجام گرفته است. ان راه همین انگیزه، یعنی قتل و غارت و جیاول اموال مردم انجام گرفته است. ا

على دشتى مى نويسد، قبل از اسلام عرب به قبيله و نسب خود مى باليد و حتى تيره هاى مختلف بريكديگر تفاخر مى كردند. دراين مفاخره پاى مكارم و فضائل هم در ميان نمى آمد. برترى در زور، در كشتن، غارت و حتى در تجاوز به ناموس ديگران بود.<sup>2</sup>

علی دشتی، در جای دیگر کتاب ۲۳ سال از ابن هشام و طبری نقل کرده است، هنگامی که محمد در آستانه مرگ بود، عباس ابن عبدالمطلب به علی بن ابیطالب توصیه کرد از محمد در بارهٔ شخصی که باید جانشین او شود، پرسش کند. علی گفت، من این کار را نخواهم کرد، زیرا اگر محمد جانشینی اش را از ما دریغ کند، دیگر کسی به ما روی نخواهد آورد. سپس دشتی در دنبالهٔ مطلب می نویسد: «اگر نیک بنگریم تاریخ اسلام جز تاریخ رسیدن به قدرت نیست، تلاش مستمری است که ریاست طلبان در راه وصول به امارت و سلطنت بکار بسته اند و دیانت اسلام وسیله بوده است نه هدف.»

٥ گوستاو لو يون، تمدن اسلام و عرب، ترجمهٔ محمد تقي فخر داعي، صفحات ١٠ تا ٩٠.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> على دشتى، ٢٣ سال، صفحات ٢٧٢، ٢٧٨.

۷ همان کتاب، صفحه ۲۷۹.

یک مثل عربی می گوید، انسان برای سه چیز زندگی می کند: حلق و دلق و زلق. عقیده عموم نویسندگان بر آنست که اسلام بر پایه دو عامل اول و سوم این گفته بنیاد گرفته است.

«آرنولد تو ین بی» تاریخ نو یس مشهور و برجستهٔ بریتانیایی می نو یسد، علل و عوامل اصلی پیروزی اعراب، عشق به غارت و چپاول بوده است.^

نوشته های تاریخی نشان می دهد که اعراب برای تبلیغ دین اسلام جنگ نمی کردند، بلکه هدف آنها از جنگ، تاراج و چپاول اموال بود. بر طبق نوشتهٔ بهرام چوبینه، اگرچه علی این ابیطالب، خلیفهٔ چهارم و امام اول شیعیان، در نهج البلاغه اگفته است، غنائمی که در جنگهای مسلمانان با کفار حاصل می شود، مخصوص آنهایی است که شمشیر زده اند، با این حال در حالی که خود در جنگ با ایرانیان شرکت نداشت، تنها از فروش یک قطعه فرش بهارستان مبلغ با ایرانیان شرکت نداشت، تنها از فروش یک قطعه فرش بهارستان مبلغ دختر محمد و حتی پسرانش حسن و حسین نیز از اموال چپاول شده مداین سهم بردند. ۱۹

«اسد بی» نوشته است، زمانی محمد به پیروانش گفته است: «شنیده ام کاروانی از قریش در راه است و کالاهای گرانبهایی با خود حمل می کند، به آن حمله کنید و شاید خداوند بخواهد و آن را بعنوان غنیمتی نصیب شما کند.» ۱۲ در حالی که بنا به مدارک تاریخی معتبری که تقریباً عموم نو بسندگان شهیر آورده اند، هدف لشگریان اسلام، در اصل و قبل از هر چیز غارت و چپاول اموال مورد هجوم واقع شوندگان بوده است و بغیر از نو پسندگان بالا، فلاسفه و نو پسندگان شهیری چون برتراند راسل، لئون کاتانی، و امام احمد بن یحیی البلد

<sup>8</sup> Arnold Toynbee, Mankind and Mother Earth: A Narrative History of the World (London. Oxford University Press, 1976), p. 367.

<sup>°</sup> بهرام چوبینه، تشیع و سیاست در ایران، جلد دوم، صفحه ۳۴.

١ نيج البلاغه، ترجمه و شرح فيض الاسلام، صفحات ٧٢٨، ٧٢٩.

۱۱ چوبینه، تشیع وسیاست در ایران، جلد دوم، صفحه ۳۴.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Assad Bey, Mohammed, trans. Helmut L. Ripperger (London: Cobden-Sanderson, 1938), p. 171.

هوری ۱۳ موضوع مذکور را بطور صریح وآشکار در نوشته های خود تأکید کرده اند، چنان که در گفتار پیش خواندیم، کوروش بزرگ به سپاهیان خود فرمان قطعی داده بود که در هنگام تسخیر سرزمینهای دشمنان مطلقاً از دست زدن به اموال شکست خوردگان خودداری ورزند. ۱۴

در کتاب صورالاقالیم ، می خوانیم هنگامی که لشکریان اسلام وارد ایران و شدند، مداین را خراب کردند و موقعی که در برابر گنجینهٔ حکمت ایران و کتابهای فارسی قرار گرفتند، عمر (خلیفهٔ دوم) گفت: «این کتابها به کار ما نمی آید و ما را قرآن بس است.» بنابراین لشکریان عرب، همهٔ کتابها را سوزانیدند و آنها را از بین بردند.

هنگامی که اعراب وارد ایران شدند و همچنین در طول مدتی که آنها بر این کشور حکمروایی کردند، دست به ارتکاب چنان فجایعی زدند که نظیر آن در تاریخ کمتر دیده شده است. «عبدالرفیع حقیقت»، نوشته است، اعراب بر طبق اصول قرآن به هرکجا وارد می شدند، حق داشتند زنان و مردان غیر نظامی را بکشند و یا به بردگی بگیرند و زنان و کودکان را بنده سازند. هر مال منقولی از قبیل طلا، نقره، منسوج و اسب و دامها را تصاحب کنند. اسیران برده از زن و مرد نیز جزو غنایم جنگی شمرده می شدند. خمس (یک پنجم) مجموع غنایم می باید در اختیار امام یا خلیفه گذاشته می شد و چهار پنجم غنایم میان سپاهیان تقسیم می گردید. ۱۶

«حجاج بن یوسف»، یکی از حکمرانان خلیفه اسلامی بود که در حدود مدت بیست سال در مشرق خلافت اسلامی (ایران) حکومت کرده است. مسعودی می نویسد، حجاج بن یوسف که در سال ۹۵ هجری مرد، بغیر از ایرانیانی که در جنگ کشته شده بودند، یکصد و بیست هزار نفر را گردن زده بود. پنجاه هزار مرد و

۱۳ به صفحات شماره ۱۱۹ و ۱۲۰ همین کتاب مراجعه فرمایید.

۱۴به صفحه شماره ۲۳۱ همین کتاب مراجعه فرمایید.

۱۵ صور الاقاليم (هفت كشور)، باب دوم، تو يسنده تاشناس (بنياد فرهنگ ايران: ۷٤۸ هجري)، صفحه ۹۲.

۱۶ عبدالرفيع حقيقت، تاريخ نهضتهاي فكرى ايرانيان، صفحه ٧٥.

سی هزار زن در زندان او بودند و از زنان مذکور شانزده هزار نفر در زندان برهنه نگهداری می شدند. زندان زنان و مردان یکی بود و حفاظی نداشت که مردم را از آفتاب تابستان و باران و سرمای زمستان محفوط نگهدارد.۱۷

«هندوشاه بن سنجر بن عبدالله نخجوانی» نیز در کتاب تجارب السلف در بارهٔ اعسال شرم آور و غیر انسانی حجاج بن یوسف می نو یسد، او دستور داد به چندین هزارنفر از زندانیان آب آمیخته با نمک و آهک خورانیدند و به جای غذا به آنها سرگین آمیخته با مدفوع الاغ دادند...^۱

محمد قزوینی می نویسد، «سلم باهلی» سردار معروف حجاج بن یوسف چندین هزار نفر از ایرانیان خراسان و ماوراء النهر را قتل عام کرد و در یکی از جنگها نیز به سبب سوگندی که خورده بود، آنقدر از ایرانیان کشت تا توانست از خون آنها آسیایی را به حرکت درآورد و بوسیله آن گندم آرد کند. سپس از نان پختهٔ آردی که از آن گندم بدست آمده بود، تناول کرد. این شخص، زنها و دخترهای ایرانیان را نیز در حصور خود آنها بین لشکریان عرب تقسیم می کرد. ۱۱ بهرام چوبینه می نویسد، اعراب به ایرانیان «مولی» یعنی (ایرانی اسیر) لقب داده بودند و اعتقاد داشتند سه چیز نماز را باطل می کند، سگ، الاغ و مولی. اعراب با ایرانیها در یک صف حرکت نمی کردند و در مهمانی ها ایرانیان را سراه می نشانیدند تا مردم بدانند که آنها عرب نیستند. ۲۰

بهرحال، درپایان این کتاب نباید این واقعیت را ناگفته بگذاریم که به قول «بولس» دانشمند شهیر بریتانیایی که شرح آن در زیر خواهد آمد، از بین کلیهٔ کشورهایی که اسلام به زور شمشیر به مردم آنها تحمیل شد، هیچ کشوری بیش از ایران قربانی آثار آداب و رسوم عقب افتاده و متحجر ملت عرب و دین اسلام نشده است. دلیل این امر، یکی از و پژگیهای مذهب شیعه گری، یعنی وجود ملایان و

١٧ مسعودي، مروج الذهب، جلد دوم، صفحه ١٦٨.

١٨ هندوشاه بن سنجر بن عبدالله نخجواني ، تاريخ خلفا تا زمان مستعصم آخرين خليفة عباسي.

۱۹ محمد قزو ینی، بیست مفاله قزوینی، صفحات ۱۷۰-۱۸۰.

<sup>&</sup>quot; چوبينه، تشيع وسياست درايران، جلد دوم، صفحه ٧٠.

آخوندهایی است که از متعلقات تشیع بشمار می روند. شرح موضوع بدین قرار است که پس از این که اسلام بوسیلهٔ شمشیر اعراب به ایران وارد شد و به مردم آریانژاد این سرزمین که دارای تمدن و فرهنگ درخشانی بودند، تحمیل گردید، در ابتدای قرن دهم هجری، شاه اسماعیل صفوی بمنظور استحکام قدرت خود یکی از اشکال آن را به نام نشیع در ایران رایج کرد. شاه اسماعیل شخص با هوش و مدبری بود و می دانست در صورتی موفق خواهد شد قدرت سیاسی اش را در سراسر کشور گسترش دهد که آن را ناشی از یک نیروی برتر از طبیعی قلمداد کند و از اینرو تصمیم گرفت، قدرت سیاسی حکومت را با نیروی مذهبی توام و سلطان را بصورت مقامی درآورد که نه تنها حکومت دنیوی، بلکه وظیفهٔ ارشاد معنوی و روحانی مردم را نیز در اختیار داشته باشد.

نصرالله فلسفی، استاد دانشگاه تهران نوشته است، تا زمان ظهور شاه اسماعیل صفوی، مردم ایران سنی بودند. شاه اسماعیل، برای شایع کردن مذهب شیعه، گروهی افراد را که هریک حامل تبری بودند و به آنها تبرداران می گفتند، مأمور کرد در کوچه و بازار حرکت کننه و با صدای بلند به ابو بکر و عمر و عثمان دشنام بدهند. افرادی که این کلمات را می شنیدند، می بایستی می گفتند: «بیش باد و کم مباد.» اگر کسی از گفتن جمله مذکور خودداری می کرد، تبرداران بیدرنگ سر آن شخص را با تبر جدا می کردند. نصرالله فلسفی اضافه می کند که شاه اسماعیل همچنین دستور داد که خطبای شیعه، «اشهد آن علیا ولی الله» و «حی علی خیرالعمل» را در اذان وارد سازند. ۲۱

بدیهی است که شاه اسماعیل برای تبلیغ افکار خود و اصول مذهب تشیع، نیاز به مبلغ و واعظ داشت. بنابراین او و سلاطین بعد از وی، گروهی از وعاظ شیعه گری را از جبل عامل لبنان که مرکز تشیع خاورمیانه بود، به ایران وارد کردند و در مراکز شهرها آنها را سکونت دادند و ملایان مذکور که شاه اسماعیل به آنها قدرت فراوان داده بود، در مرکز شهرها در زیر سایهٔ تیغ تبرهای مأموران تبردار شاه اسماعیل به وعظ و تبلیع شیعه گری پرداختند.

٢١ تصرالله فلسفى، زندگى شاه عباس اول، صفحه ٣١.

مبلغان و فقهای شیعه برای نیرومند کردن بنیاد قدرت شاه اسماعیل و بطور طبیعی استحکام قدرت و مزایای خود به ساختن حدیث و روایت پرداختند. برای مثال، برپایهٔ نوشتهٔ کتاب تاریخ شاه اسماعیل، روایت کرده اند که اولاد شیخ صفی روز بروز در ترقی خواهند بود، تا زمانی که قائم آل محمد، مهدی هادی کاف کفر را از روی زمین برطرف کند.۲۲

یکی از پیروان شاه اسماعیل نیز روایت کرده است که در راه مکه، شاه اسماعیل را در صحرای بین نجف و بغداد مشاهده کرده که حضرت مهدی، تاج قرمز بر سرش نهاده و کمرش را بسته و شمشیر حمایلش کرده و گفته است: «برو که تو را اجازه جهاد و خروج دادیم.» ۲۳ بطوری که می بینیم، امثال این احادیث شبیه همان روایات و گفته های سفیهانه و ترفندآمیزی است که ملایان در زمان روح الله خمینی در ایران شایع کردند و گفتند چهره خمینی در ماه دیده شده است و یا به هر یک از سر بازان و مخصوصاً جوانان خردسالی که به جبهه جنگ با عراق می رفتند یک کلید پلاستیکی می دادند و می گفتند آن کلید غرفه بهشت است و یا این که ملایان شایع کرده بودند که خواب دیده اند، جوانان خردسالی که در جنگ کشته می شوند، با اسب سفیدی که امام زمان روی آن سوار است، سربازان کشته شده در جنگ را به بهشت منتقل می کند.

بدیهی است که نسل فعلی ملایان و آخوندهای ایرانی، به همان ملایانی که شاه اسماعیل صفوی آنها را از جبل عامل لبنان برای تبلیغ شیعه گری به ایران وارد کرد، می رسد. بهمین دلیل است که ملایان پس از به قدرت رسیدن در ایران، با تمام اصول و موازین و آداب و رسوم و فرهنگ ایرانیان مخالفت آغاز کردند و این طبیعت و و یژگی غیر ملی خود را آشکارا با مخالفت با انجام آداب و رسوم فرهنگی اصیل ایرانی، از قبیل برگزاری مراسم عید نوروز باستانی ایرانیان، جشن

۲۲ قاریخ شاه اسماعیل، نسخه خطی: تشیع و تصوف، صفحه ۳۸۸ (نقل از چوبینه، تشیع و سیاست در ایران، جلد دوم، صفحه ۳۰۱.

۲۳ چوبینه، تشیع وسیاست در ایران، جلد دوم، صفحه ۲۰۱.

مهرگان و غیره نشان دادند. می دانیم که زبان یکی از عوامل مهم ملی و ناسیونالیسم ملتها بشمار می رود و بهمین دلیل در سالهای قبل از انقلاب، گروهی از دانش پژوهان ایرانی، برای پاک کردن زبان فارسی از کلمات و واژه های عربی کوشش می کردند. اما آخوندها بعد از به قدرت رسیدن، مجدداً استعمال کلمات و واژه های عربی از قبیل «طاغوت»، «مستضعف»، «مستکبر»، «استکبار جهانی» و غیره را رایج کردند.

زیانهای بنیادی، تاریخی و ملی و یرانگر و غیر قابل جبرانی که ملایان و آخوندهای ایرانی که دارای طبیعت ارتجاعی و عقب گرا هستند، به فرهنگ و ادب ایران و همچنین به هستی فردی واجتماعی و بو یژه به تاریخ ملی ما زدند و جنایات ملی و سیاسی آنها خود در خور کتاب جامع جداگانه ای است که این گفتار گنجایش آن را ندارد، معهذا برای نشان دادن ماهیت ارتجاعی و پوسیده و فاسد این طبقه انگل صفت اجتماعی به چند نکتهٔ مستند تاریخی به شرح زیر می پردازیم:

«بولس» ازپژوهشگران و دانشمندان معروف دانشگاه آکسفورد، درسال ۱۹۳۲ کتابی زیر عنوان اثر اسلام در کشورهای مسلمان برشتهٔ تحریر درآورده است که تنها دو نکته از فصل چهارم کتاب مذکور که زیر عنوان Persian. Islam نوشته شده است، بدون هیچ تغییری برگردان آن عیناً به فارسی به شرح زیر آورده می شود:

«بولس» می نویسد، هیچ کشوری در دنیا بیش از کشور ایران بعلت دین اسلام، قربانی بازماندگی از پیشرفتهای سیاسی نشده وایرانیان بر اثر وجود اسلام در این کشور فرصتهای بزرگی را برای پیشرفت از دست داده اند. تاریخ نشان می دهد که اسلام، ایران را بصورت یکی از وامانده ترین کشورهای دنیا از نظر ترقی و پیشرفت درآورده است. نویسندهٔ کتاب مذکور ادامه می دهد، بر طبق آنچه که «گزنفون» و «هرودوت» درباره تاریخ امپراطوری ایران نوشته اند، سازمانهای «ساتراپی» دولتی این کشورپیش از اسلام، شباهت بسیار زیادی با سازمانهای

سیاسی کشورهای پیشرفتهٔ امروزی دنیا داشته اند.۲۴

بولس در جای دیگری می نویسد، یکی از مهمترین دلایلی که سبب شد انقلاب ایران نتواند به اندازهٔ انقلاب ترکیه توفیق پیدا کند، نفوذ ملایان بر امور اجتماعی ایران بود. بولس تأکید می کند که ملایان در ایران دارای قدرت و اختیاری بیش از کشیشها در کشورهای مسیحی هستند، زیرا آنها به خود عنوان قاضی و حقوقدان می بندند و وظیفه خود می دانند که در تمام امور مردم دخالت نمایند. بدین ترتیب ملایان در ایران همیشه برای ترقی و پیشرفت این ملت حالت ترمز را داشته اند، زیرا پیشرفت مردم و کشور مخالف منافع طبقاتی آنها می باشد. ۲۵

بولس بطور کلی به ماهیت قهقراطلبانه و برناس گرانه ملایان شیعه گری و نقش آنها در بازماندگی چرخ پیشرفتهای اجتماعی و سیاسی کشور ایران اشاره کرده است، ولی ما برای نمونه تنها به چند شاهد تاریخی از جنایات ملایان شیعه گری به شرح زیر اشاره می کنیم:

۱. «محمد بن سلیمان تنکابنی» می نویسد، در سال ۱۲ ۱۱ هجری، در حالی که ایران آمادگی جنگ با روسیه را نداشت، ملایان فتحعلی شاه قاجار را وادار کردند با روسیه وارد جنگ شود. ۲۶ در بحبوحهٔ جنگ، ملایان و بویژه میرفتاح فرزند میرزا یوسف مجتهد درجه اول تبریز، این شهر را به سپاهیان روس تسلیم کردند. ۲۷ میرفتاح سپس از ترس مردم به روسیه فرار کرد و در یک خانه اشرافی که دولت روسیه به پاداش خیانتش در تفلیس در اختیار او گذاشت، به زندگی اشرافی مشغول شد. ۲۸

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Edward John Bolus, *The Influence of Islam* (London: Lincoln Williams, 1932), p. 74.

<sup>25</sup> Ibid., pp. 86, 87.

۲۶ محمد بن سليمان تنكابنى، قصاص العلماء (تهران: ١٣٠٤)، صفحه ٩٣؛ رضاقلى هدايت، روضة الصفاى ناصرى، جلد نهم (تهران: ١٣٣٩)، صفحه ١٦٤٣ محمد تقى سپهر لسان الملك، ناسخ التواريخ (تهران)، صفحه ١٩٣٠ محمد تقى سپهر لسان الملك، ناسخ التواريخ

۲۷ نادر میرزا، تاریخ و جغرافی در دارالسلطنه تبریز (تهران: ۱۳۲۳)، صفحهٔ ۲۵۰.

<sup>28</sup> R. Vilbraham, Travels in the Transcaucasian Provinces of Russia (London: 1839), p. 256.

 ۲. روزنامه تایمزلندن نوشته است، در سال ۱۹۰۳ ملایان نامهای به مظفرالدین شاه نوشتند و ضمن آن او را تهدید کردند که هرگاه به خواستهای آنان عمل نکند، سلطان عثمانی را دعوت خواهند کرد تا ایران را تصرف کند. ۲۹

۳. «راوندی» در کتاب تاریخ اجتماعی ایران می نویسد، در انقلاب مشروطیت، اکثریت عظیمی از علمای درجه اول طرفدار رژیم استبداد و مخالف مشروطیت بودند و تنها اقلیت ناچیزی از روحانیون از حکومت مشروطهٔ متکی به قانون اساسی طرفداری می کردند. ۳ «دکتر یاوری» در کتاب نقش روحانیت در تاریخ معاصر ایران ثابت کرده است که حتی آن تعداد قلیل نیز سرانجام به طرفداران استبداد پیوستند. ۳۱

بهرام چوبینه در کتاب تشیع و سیاست در ایران نوشته است: «در حمله مغولان به ایران علمای شیعه با آنها همکاری کردند و از این راه مخالفان خود را به دست تیغ لشکریان مغول سپردند.» ۳۲

۵. محمود محمود در کتاب تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس در قرن نوزدهم، فهرست بیست نفر از علمای درجه لمول شیعه ایرانی را ذکر کرده است که ده نفر از آنها در ایران وده نفر در بغداد سکونت داشتند و ماهیانه از دولت انگلستان مقرری دریافت می کردند. ۳۳

مجلهٔ معروف و معتبر Politics Today می نویسد، از سال ۱۹۵۳ تا ۱۹۷۷ سازمان CIA میلیونها دلار بطور مرتب به آیت الله ها و ملاهای ایران پرداخت می کرد تا بدینوسیله همکاری آنها را نسبت به رژیم شاه جلب کند و آنها را از هر نوع مخالفتی با رژیم مذکور باز دارد. در سال ۱۹۷۷ کارتر رئیس جمهوری وقت امریکا با وجود مخالفت شدید CIA که معتقد بود اگر پرداخت پول به آیت الله ها

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Times, 27 August 1903.

٣٠ راوندي، تاريخ اجتماعي ايران، جلد سوم، (تهران: اميركبير، ١٣٥٦)، صفحات ٥٢٨، ٥٠٩.

٣١ دكترم. ياوري، نفش روحانيت در تاريخ معاصر ابران ( ١٣٦٠)، فصول چهارم و ينجم.

٢٦ چوبينه، تشيع وسياست در ايران، جلد اول (١٣٦٤)، صفحه ٢٨٧.

۳۳ محمود محمود، تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس در قرن توزدهم، جلد ششم (تهران: شرکت نسبی اقبال و شرکاء، ۱۳۲۶)، صفحات ٤٤-١٧٤١.

4.1

و ملاهای ایران متوقف شود، آنها باعث سرنگونی رژیم شاه خواهند شد دستور داد از پرداخت پول به آیت الله ها و ملاهای ایران خودداری شود. اجرای این برنامه، یعنی عدم ادامه پرداخت پول به علما و روحانیون و قطع درآمد آنها از سازمان اوقاف آنها را در برابر رژیم شاه شورانید و سرانجام منجر به وقایع فوریه سال ۱۹۷۹ و سقوط رژیم سلطنتی در ایران شد. ۲۹

بدیهی است که شکوه فرهنگ و تمدن تابناک و پیشرفتهٔ ایران در زمان پیش از حمله عرب به این کشور و توجه به این واقعیت تاریخی که نیاکان ما بنیانگزار تمدن و فرهنگ پیشرفتهٔ دنیا بودند، برای همهٔ ایرانیان یاک نهاد سبب احساس غرور و افتخار است. رو پداد سال ۱۳۵۷ خورشیدی و به قدرت رسیدن ملایان در کشور ما که منجر به و یرانی سرزمین ملی ما شد، ما را سالها به عقب برگردانید و ارزش ملى ما را در جامعهٔ بين المللي ضعيف كرد، همهٔ ما را به ياد مصيبت تـاريـخي در حدود ۱٤٠٠ سال پيش و هجوم قوم عرب به سرزمين ما و نابودي تـمدن و فرهنگ ما در آن زمان مي اندازد. تمام شرق شناسان و دانشمندان و نـو یــسـندگانی که در باره ایران و ایرانی پژوهش کرده اند، ایرانی را ملتی اصیل و برجسته بشمار آورده اند. برای مثال «کنت دوگو بینو» پژوهشگر و سیاستمدار و دانشمند فرانسوی نوشته است: «هجومهایی که به سرزمین ایران شده و پیروزیهایی که ملل و اقوام خارجی در این کشور بدست آورده، همواره با ناکامی رو برو شده است، زیرا فاتحین خارجی دراین سرزمین خیلی زود نیروی خود را از دست می دهند و نابود می شوند، بدون این که بتوانند به شخصیت و آزادی معنوی ایران آسیبی وارد سازند. ممکن است ایران را تجزیه کنند و قطعاتی را از پیکرش جدا سازند. ممكن است حتى نام آن را از آن بگيرند، ولي ايران هميشه ايران باقي خواهد ماند، زيرا كه اصولاً اين ملت نمي تواند بميرد. من هر زماني كه به اين ملت مي انديشم، به فكر آن سنگ خارايي مي افتم كه امواج دريا آن را به هر سو

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Daniel Drooze, "The CIA's Secret Iran Fund," Politics Today, March/April, 1928, pp. 10-11.

#### ۳۰۲ كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

می غلتانند و به آن ضربت می زنند و سرانجام به گوشه و کنار ساحلش می افکنند، تا باد و باران و آفتاب همه نیروهای خود را برای درهم شکستن آن بکار ببرند. اما با این همه سنگ خارا همچنان که در اصل وجود داشته، باقی می ماند و گذشت زمان و شدت عناصری که به آن حمله ور می شوند در نابودی آن اثری نخواهند داشت. ۳۵

«ابن جلجل» در کتاب طبقات الاطباء والحکماء می نویسد، زمانی که اسکندر بر کشور پارس استیلا یافت، نامه ای به ارسطو استاد و رایزن خود نوشت و اشعار داشت: «ای دانشمند صاحب فضیلت، من در سرزمین پارص مردانی می بینم بس خردمند و هوشیار که ستیزگی و کینه توزی در سر دارند، مرا بیم آنست که این افراد به کین خواهی برخیزند و مردم پارس را بر من بشورانند. از اینرو برآنم که میگی آن افراد را بکشم و دل از اندیشهٔ آنان آسوده دارم در این باره رای تو چیست؟» ارسطو در پاسخ اسکندر نوشت: «اگر برآنی که خون دانایان و خردمندان پارس را بریزی، انجام این کار مشکل نخواهد بود و تو برای انجام آن توانایی داری، اما کاری که هیچگاه از دست تو برنخواهد آمد، کشتن کشوری است که این مردان را ساخته است. بدان که تو می توانی مردم خردمند این سرزمین را نابود کنی، اما کشتن سرزمینی که چنین مردانی را در دامان خود پرورانیده است از دست تو ساخته نخواهد بود. پس چاره این است که با پارسیان نکویی کنی، تا دلهایشان را بدست بیاوری و به دوستی ایشان پیروزمند نکویی کنی، تا دلهایشان را بدست بیاوری و به دوستی ایشان پیروزمند

تردید نیست که ما به حکم تاریخ پر فروغ گذشتهٔ خود از گیرودار این مصیبت شوم و خانمان برانداز تاریخی نیز عبورخواهیم کرد و آن را پشت سر خواهیم

<sup>35</sup> Joseph Arthure Comte de Gobineau, Historic des perses d'apres les auteurs orientaux, grecs et latins et ponticulierement d'apres les manuscripts orientaux inedits... par le Comte de Gobineau, 2 vols. (Paris, H. Plon, 1869).

۳۶ ابن جلجل، طبقات الاطباء والحكماء، ترجمه محمد كاظم امام (تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳٤٩)، صفحات ۸٤،۸۲،

گذاشت و ایرانمان را دو باره خواهیم ساخت، ولی ما باید همواره این گفتهٔ «سانتایانا» فیلسوف اسپانی الاصل امریکایی را در نظر داشته باشیم که می گوید: «آنهایی که از گذشته خود بی خبر می مانند، محکوم به تکرار آن هستند.»

با توجه به نکاتی که دربالا شرح داده شد، باید قبول کنیم که آزادی ما در گروی دو عامل، یکی آزادی مذهب و دومی جدایی سیاست از مذهب خواهد بود. این واقعیت تاریخی را نباید فراموش کنیم که فرنود ضعف قدرت دولتی ایران در آخر دورهٔ ساسانیان که منجر به هجوم اعراب و پیروزی آنان گردید، علاوه بر رواج فساد در دربار آخرین پادشاهان ساسانی، دخالت روحانیون (مغ ها) در امور دولتی بود که موجبات شکست دولت ساسانی را به دست اعراب فراهم آورد. روحانیون در دورهٔ آخرین پادشاهان ساسانی در واقع حکومتی در داخل حکومت روحانیون در دورهٔ آخرین پادشاهان ساسانی در واقع حکومتی در داخل حکومت ساسانی تشکیل داده بودند و مانع کارآیی دستگاههای دولتی شده بودند و این امر باعث تضعیف بیشتر حکومت و سرانجام شکست آن به دست اعراب شد.

این امر نیز نباید از نظر دور بماند که هنگامی نیز که سیاست و مذهب از یکدیگر جدا می شوند و هر یک راه و یژهٔ خود را می روند، نه تنها ملایان باید به مساجد برگردند، بلکه باید بطور قطعی از حق استفاده از لباس و یژهٔ صنفی خود، یعنی عمامه و عبا که همیشه زیر اولی خیانت و سالوس پیشگی و زیر دومی شمشیر پنهان کرده اند، محروم شوند. همانطور که کشیشها، قضات، استادان دانشگاه و نظامیان و سایر گروههای دولتی و اجتماعی حق استفاده از لباس و یژهٔ صنفی خود را در مجامع عمومی ندارند، آخوند و ملایان نیز نباید در مجامع عمومی مساجد می روند می توانند از عبا و عمامه استفاده کنند، ولی چنین حقی را مطلقاً مساجد می روند می توانند از عبا و عمامه استفاده از لباس و یژه در اجتماع، نشانهٔ نباید در اجتماع داشته باشند. حق استفاده از لباس و یژه در اجتماع، نشانهٔ نباید در اجتماع داشته باشند. حق استفاده از لباس و یژه در اجتماع، نشانهٔ نبایرابری افراد و دلیل خودنمایی و مزیت طلبی طبقاتی در برابر سایر طبقات و نبایرابری افراد و دلیل خودنمایی و مزیت الله، حجت الاسلام، حاجی و غیره نیز گروههاست که بکلی باید در اجتماعات آزاد نسخ شود. بهمین ترتیب حق استفاده از عناو ین کاوک و توخالی آیت الله، حجت الاسلام، حاجی و غیره نیز

#### كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

4.5

باید از فرهنگ ملی ما بکلی محوشود. ما باید بدانیم که تا ژنهای این افراد از کالبد جامعهٔ ایران پاک نشود، ملت ما روی آزادی، پیشرفت و بهروزی نخواهد دید.

تاریخ شرح رو یدادهای گذشته نیست، بلکه هدف تاریخ تجزیه و تحلیل واقعیتهای گذشته تاریخی و تجربه آموزی و پندگیری از رو یدادهای گذشته برای سازندگی تاریخ آینده است. بنابراین برپایهٔ رو یدادها و واقعیتهای تجربه شده ۱٤۰۰ سال تاریخ سیاسی و ملی گذشته ما، به جرات می توان گفت: «اتاویسم »۳ تاریخی شکوهمند گذشته ما بیش از هجوم اعراب، گروگان آزادی مذهب، جدایی سیاست از مذهب و «ریسیدیو یسم» ۳ مذهبی به خلوت خانه های زندگی خصوصی افراد است. \*

رو یداد دو باره لحظات شکوهمند نسلهای گذشته در زندگی انسان. تنمایل به برگشت به حالت و یا آینی که مربوط به روشهای زندگی

Atavism ۳۷

Recidivism ۴۸

انسان درگذشته بوده است.

## فهرست مآخذ ومنابع فارسى

ابن اسحق، سيرت الرسول، تفسيري از عبدالملك بن هشام.

ابن جلجل، طبقات الاطباء و الحكماء، ترجمه محمد كاظم آرام. تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳٤۹ خورشیدی.

ابن سعد، ابو عبدالله محمد. كتاب الطبقات الكبير. نه جلد. تصحيح بوسيلة ساچو. ليدن: ۱۲۳۲ هجري.

ابن عباس.

ابن هشام، عبدالملك. زندگى محمد. تنظيم از بلاغ. ٢ جلد. سال ١٨٨٧ مملادي.

خاندان هخامنشي. «مجله سخن»، دوره يازدهم، شماره ۱۲، نوروز

۱۳٤٠ خورشيدي.

البخارى، محمد بن اسماعيل، صحيح البخارى. نه جلد. قاهره: الشب.

برادر جلالين. (جلال الدين المحلى و جلال الدين السيوطي). تفسير جلالين.

بلاذرى، احمد بن يحيى بن جابر. فتوح البلدان. به اهتمام دكتر صلاح النين

المنجد. قاهره: مكتبة النهضة المصريه، ٥٦-١٩٥٥.

البيضاوي، عبدالله بن عمر. انورالتنيل واسرار التأويل. قاهره: ١٣٤٤ هجرى قمرى.

4.0

#### كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

البلدهوري، امام احمد بن يحيى. انساب الاشراف. تنظيم بوسيله محمد حميد اله. قاهره: دارالمعاريف، ١٩٠٩.

البهائي، ابوالفرج. كتاب الاغاني. قاهره: ١٩٢٧/٣٦.

پیرنیا، حسن. ایران باستان یا تاریخ مفصل ایران. جلد اول، تهران: کتابفروشی ابن سینا، ۱۳۳۱ خورشیدی.

تاریخ شاه اسماعیل، نسخهٔ خطی: تشیع و تصوف. نقل از بهرام چوبینه. تشیع و سیاست در ایران. جلد دوم.

الترميزي، ابوعيسي محمد. الجميع. قاهره: ١٩٣٧.

تنكابني، محمد بن سليمان. قصص العلماء. تهران: ١٣٠٤ خورشيدي.

تواریخ اسلام. باب سی و ششم، بندهای ۲۲ و ۲۳.

تورايف. تاريخ مشرق فديم. جلد ٢.

چوبينه، بهرام. تشيع وسياست درايران. جلد دوم.

حسنين، دكتر عبدالعظيم محمد. قاموس الفارسيه. لبنان: دارالكتاب اللبنانيه.

حقيقت، عبدالرفيع. تاريخ نهضتهاى فكرى ايرانيان.

حلبي، على اصغر. شناخت عرفان وعارفان ايران.

خلیلی، عباس. کوروش بزرگ. تهران: مؤسسهٔ مطبوعاتی علمی، ۱۳۴۶ خورشیدی.

دشتی، علی. ۲۳ سال.

دورانت، و يل. تاريخ نمدن . كتاب اول، ترجمهٔ احمد آرام.

دهخدا، على اكبر، لغت نامه دهخدا. تهران. انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۷ خورشیدی.

راوندی. تاریخ اجتماعی ایران. جلد دوم. تهران: انتشارات امیرکبیر، ۱۳۵٦ خورشیدی.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

4.7

الزمخشرى، الكشاف الحقيقة التنزيل. قاهره: ١٩٦٦.

سالناهه اسلام. جلد دوم. میلان: ۱۹۱۲.

سيهر (لسان الملك)، محمد تقى. فاصخ التواريخ. تهران.

شهبازی، شاپور. کوروش بزرگ. شیراز. انتشارات دانشگاه پهلوی، ۱۳٤۹

خورشیدی.

شهرستاني، محمد بن عبدالكريم. كتاب الملل و النحل.

صور الاقاليم (هفت كشور). باب دوم. نو يسنده ناشناس. بنياد فرهنگ ايران، ٧٤٨ هجري.

طبرى، ابوجعفر محمد بن جرير. تاريخ طبرى (التاريخ الكبير).

\_\_\_\_\_\_ طريقة الرسول و الملوك.

\_\_\_\_\_\_ طريقة الامم والملوك.

على بن ابيطالب. نهج البلاغه. به اهتمام شيخ محمد عبده. قاهره: بدون تاريخ.

عهد عتيق. كتاب دانيال. فصل چهارم.

الغزالي، ابوحميد محمد. احياء الدين. چهار جلد. قاهره: ١٣٤٨ هجري.

فارابی، ابونصر محمد بن محمد بن ترکان اوزلاگ. اصول رفتار.

فتح الباري. شرح البخاري. قاهره: ١٣١٠/١٣١٩ هجري.

فروغيى، محمد على. دوره كامل حكمت سقراط و افلاطون. تهران: كتابفزوشي

ابن سینا، ۱۲۹۷ خورشیدی.

فلسفى ، نصرالله . زندگى شاه عباس اول.

قرآن به اهتمام ابوالقاسم پاینده. تهران: ۱۳۳۲ خورشیدی.

قرآن كريم وفرقان عظيم. تهران: انتشارات جاو يدان، ١٣٣٧ خورشيدى.

قرآن مجبد با منتخب التفسير فارسى به سرمايه نصرت الله شيخ العراقين بيات.

به اهتمام مهدى الهي قمشهاي. به خط سيد حسين ميرخاني و بدون ذكر

نام ناشر. ۱۳۲۷ خورشیدی.

قـرُو يـنـى، محمد. بيست مقاله قرويني. به اهتمام عباس اقبال. تهران: چاپخانه

مجلس شورای ملی ، ۱۳۱۳ خورشیدی .

## فهرست مآخذ ومنابع به زبانهای حارجی

Andrae, Tor. Der Ursprung des Islams u. das Christentum, Uppsala U. Stokholm, 1926.

———. Mohammed: The Man and His Faith. trans. Theophil Menzel. New York: Barnes and Noble, Inc., 1935.

Areher, John Clark, Mysticacal Elements in Mohammed (Dissertation). New Haven: Yale University Press, 1924.

Benjamin, S. G. W. The Story of Persia. New York: G.P. Putnam's Sons, 1887.

Bey, Assad. Mohammed. trans. Helmut L. Ripperger. London: Cobden-Sanderson, 1938.

Bodley, Ronald Victor Courtenay. Messenger. New York: Doubleday Company Inc., 1946.

Bolus, Edward John. The Influence of Islam. London: Lincoln Williams, 1932.

Al-Bukhari, Al-Jami as-Sahih.

Burn, Robert Andrew. Persia and the Greeks. London: Edward Arnold, 1962.

Caetani, Leon. Annali dell, Islam. Milano: 1905-13.

Cash, Wilson, W. The Expansion of Islam. London: Edinburgh House Press, 1928.

Cyrus Cylinder; cf.: Nebunaid Chronicle.

Diodorus, Siculus, ix, 22, 24.

Drooze, Daniel."The CIA's Secret Iran Fund." Politics Today. March/April, 1928.

Durant William. Our Oriental Heritage. New York: 1954.

Ecce Homo Arabicus. Arabicus Sources: Halabi.

Encyclopedia Britanica. 11th ed., s.v., vol. vii.

Encyclopedia of Islam. Article on Arabic. London and Leiden: 1913-38.

Floigl, V., Cyrus and Herodot nach den Neugefundenen Keilinschriften. trans. H.S. Williams, vol. ii. London: 1907.

Gibb, H. A. R. Mohammedanism. London: Oxford University Press, 1950.

Gobineau, Joseph Arthur Comte de. Historic des Perses d'aores les auteurs orientaux, grecs et latins et ponticulierement d'apres Les manuscripts orientaux inedits... par le Comte de Gobineau, 2 vols. Paris, H. Plon, 1869.

Goldzoheir. Muhammedanische Studien. vols. 1-2. Halle: 1899.

Guillaume, Alfred. New Light on the Life of Muhammed. Journal of Semitic Studies, Monograph No. 1: Cambridge: University Press, Undated.

----. The Traditions of Islam. Oxford: 1924.

Haykal, Mohammad Husayn. The Life of Muhammad. trans. Ismail Rugi A. al Farugi. U.S.A.: North American trust publications, 1976.

Herodotus, Iran in the Ancient East. London: 1941.

Hinckley, Helen. The Land and People of Iran. Philadelphia, New York: J. B. Lippincott Company.

Ibn Hisham, Kitab Sirat Rasul Allah, ed. F. Wustenfeld, 2 vol. Gottingen, 1859-60.

Ibn Saad. Tabaqat. ed. E. Sachau, 9 vols. Leiden, 1905.

Josephus. op. cit; Eusibius. Preaep. Evang, ix, both cited by Roux. op. cit.

Koelle, S. W. Mohammed and Mohammedanism. London: Rivingtons, 1888.

Lings, Martin. Muhammed, His Life Based on the Earliest Sources. London: George Allen and Unwin, 1983.

Macdonald, Duncan Black. Aspects of Islam. New York: Freeport, Books for Libraries Press, 1971.

Margoliouth, D.S. Mohammed and the Rise of Islam. London: Putnam's Sons, 1905.

———. The Relation Between Arabs and Israelites prior to the Rise of Islam. New York: 1924. 411

#### فهرست مآخذ ومنابع زبانهاي خارجي

- Maspero, G. C. C. The Passing of the Empires. trans. A. H. Cyee. London: 1900.
- Muir, William. The Life of Mohammed. A New and Revised Edition by Weir. Edinburgh: John Grant, 1923.
- -----. The Mohammedan Controversy. Edinburgh.
- Noldeke, Theodor. Hist. des peses et des Arabes au temps de Sassanides.
- ----- Das Leben Muhammeds. Hannover, 1863.
- Oensicirtus. Fragment 32 in Muller Diodot, Scriptores rerum Alexandria Magni. cited by G. Maspero, The passing of the Empires. London: 1900.
- On Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in History. various editions, lecture ii, "The Hero as Prophet: Mahomet: Islam" 1840.
- Parker and Dubberstein, W. H. Babylonian Chronology. 2nd ed. Chicago: 1956.
- Photius, The Library of Photius. vol. 1, by J. H. Freese. New York: McMillan co., 1920.
- Rawlinson, George. Five Great Monarchies of the Ancient Eastern World. vol. III. London: 1879.
- Roberts, R. The Social Laws of the Quran. London: 1925.
- Rodison, Maxime, Mohammed. trans. Ann Carter. New York: Pantheon Bools, 1971.
- Roux, C. Ancient Iraq. London: George Allen and Unwin Limited, 1964.
- Runes, Dagobent D. *Philosophy for Everyman*. New York: Philosophical Library, Inc., 1968.
- Russel, Bertrand. A History of Western Philosophy. New York: Simon and Schuster, 1954.
- Savory. Le Coran traduit de l'arabe precede d'un abrege de la vie de Mahomet. ("Meque van de l'Herige, 1165"), quoted by Andrae, Mohammed: The man and his faith.
- Servier, Andre. Islam and the Psychology of the Musulman. trans.
  A. S. Moss-Blundell. New York: Charles Scribner's Sons, 1924.
- Spenger, Aloys, Mohammed and der Koran.
- ————. The Life of Mohammed from Original Sources. Allahabad: 1851.
- Stern, G. H. Marriage in Early in Islam.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

#### كوروش بزرك ومحمد بن عبدالله

414

- Sykes, Percy. A History of Persia. 2 vols. London: Macmillam and Co., Limited, 1951.
- Strabo. Geography. xi, 8:5.
- at-Tabari. Tarikh ar-Rusul Wa'l-Muluk (Annales). ed. M. de Goeje, 15 vols. Leiden, 1879-1901.
- Toynbee, Arnold. Mankind and Mother Earth: A Narrative History of the world. London: Oxford University Press, 1976.
- Vilbraham, R. Travels in the Transcaucasian Provinces of Russia. London: 1839.
- al-Wakidi. Kitab al-Maghazi. tr.J.
- ---- Kitab al-Maghazi. ed. von Kremer. Calcutta, 1856.
- Wellhausen, J. Die Ehe bei den Arabern.
- ————. "Medina vor des Islam" in Skizzen und vor arabiten.
  Berlin: 1885
- ————. Muhammed in Medina. Berlin: 1882.
- ---- Reste Arabischen Heidentums. Berlin; 1897.
- Watt, Montgomery. Mihammed at Medina. Oxford University, Oxford Press, 1956.
- Weil, Gustav, Biblische Legenden der Muselmanner. Leipzig, 1886.
- The Whole Works of Xenophon. trans. Ashley, Smith, Fielding, and others, Xenophon on the Institution of Cyrus, Book III. London: Henry G. Bohn, York Street, Covent Garden, Undated.
- Xenophon. Cyropaedia or the Institution of Cyrus. trans. Maurice Ashley. Philadelphia: B.B. Hopkins and co., 1810.
- Yusuf Ali, Abdullah, The Holy Quran. Text Translation and Commentary. Washington, D.C.: The Islamic Center, 1934.
- Zwemer, Samuel M. Across the World of Islam. New York: Fleming H. Revell co., undated.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org