

دكتر معود انصاري

کورش بزرگ و محمد بن عبدالله دکتر مسعود انساری

چاپ اول ۱۳۶۹ خورشیدی

چاپ دوم ۱۳۷۰ خورشیدی

چاپ سۆم ۱۳۷۳ خورشیدی

چاپ چهارم ۱۳۷۵ خورشیدی

چاپ پنجم ۱۳۷۷ خورشیدی ( تنها یکبار به انتشارات نیما در آلمان برای مصرف کشورهای اروپائی بروانه چاپ داده شده است.)

چاپ ششم ۱۳۷۹ خورشیدی (با تجدید نظر کامل)

P.O. Box 57374

نشانی برای تماس:

Washington, D.C. 20037-0374 U. S. A.

(E Mail): نشانی پست الکترونیکی payam@netkonnect.net

(Y-Y) 909 90A.

(فکس) Website:

نشاني

www.hypnomas.org

#### شناسه علمى دكتر مسعود انصاري

دکتر مسعود انسازی دارای دانشنامه حقوق در رشته قضائی از دانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشکاه تهران، دانشنامه فوق لیسانس در رشته روابط بین الملل از دانشکاه لندن و سه دانشنامه دکتری است. دو دانشنامه دکتری او در رشته علوم سیاسی، یکی از دانشکاه حقوق و علوم سیاسی دانشگاه تهران، دیگری از دانشگاه جورج واشینگتن امریکا و سؤمین دانشنامه دکتری او در رشته هیپنوتراپی از دانشکاه امریکائی هیپنوتراپی است. او همچنین، دارای دانشنامه Career Development از دانشکاه امریکائی هیروت است.

دکتر مسعود اتصاری دارای سی جلد تألیف، تصنیف و ترجمه در رشته های حقوق، فلسفه، علوم سیاسی، روانشناسی، علوم اجتماعی و الهبّات و بیش از دویست نوشتار پژوهشی، سیاسی، روانی و اجتماعی بهزبانهای فارسی و انگلیسی است. کتاب ناسیونالیسم او برنده جایزه بهترین کتاب سال در سال ۱۳۴۱ بوده است.

دکتر مسعود انساری، عضویت جامعه حقوقدانان بین المللی، جامعه دانشمندان علوم سیاسی امریکا، انجمن بین المللی جرم شناسی، هیئت مشورتی انجمن امریکائی هیپنوتراپیستهای حرفهای و سازمان امریکائی COPHO را بر عهده دارد.

فر آیند سالهای تدریس و پژوهش او در دانشگاه های ایران، دانشگاه امریکائی بیروت، UNAFI ژاپن و دانشگاه های امریکائی؛ امتیازات، درجه ها و جایگاه های علمی زیر بوده است:
(۱۹۸۷) Phi Beta Kappa یکی از سازمان علمی

NGH (۱۹۹۱) و دو جایزه از سازمان NATH (سال۱۹۵۵ و ۱۹۹۹).

## فهرست مطالب

| صفہ | عنوان                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 4   | پیش گفتار                                                              |
| ۱۳  | بخش اول ـ شرح زندگی كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله                       |
| ۱۵  | فصل اول ـ شرح زندگی کوروش بزرگ                                         |
| ۱۵  | تولد كور وش                                                            |
| ۲.  | جوانی کور وش                                                           |
| ۲۵  | فصل دوم ـ شرح زندگی محمد بن عبدالله                                    |
| ۲۵  | تولد محمد بن عبدالله                                                   |
| ٣٤  | جوانی محمد بن عبدالله                                                  |
| ٤١  | بخش دوم ـ رفتار كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله با يهوديان                |
| ٤٣  | فصل سوم ـ رفتار کوروش بزرگ با یهودیان                                  |
| 24  | پیشینهٔ تاریخی بابل                                                    |
| ٤۵  | تسخير بابل بوسيلة كوروش                                                |
| ۵۰  | آزادی یهودیان بُوسیلهٔ کوروش و فرمان برگشت آنها به اورشلیم             |
| ۵۵  | فصل چهارم ـ رفتار محمد بن عبدالله با يهوديان                           |
| ۵۵  | قلع و قمع يهوديان بوسيله محمد                                          |
| ۵٩  | تبعید طایفه یهودی «بنی قینقاع» و تصرف اموال و داراییهای آنها           |
| ٦٢  | قتل كعب بن الاشرف                                                      |
| ٦٨  | اخراج طایفهٔ یمهودی «بنی النضیر» از مدینه<br>و تصرف اموال و اراضی آنها |
| vv  | اسارت طایفهٔ یهودی «بنی مصطلق» و تصاحب<br>اموال و داراییهای آنها       |
| , , | اموان و داراییهای ایها                                                 |

## كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

|       | جنگ خندق و قتل عام مردان طایفهٔ یهودی«بنی قریظه»               |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| ٧٩    | و اسارت زنان و فرزندان آنها                                    |
| ١     | اخراج يهوديان ساكن خيبر وتصرف اموال و داراييهاي آنها           |
| ١.٧   | بخش سوم ـ زن در زندگی کوړوش بزرگ و محمد بن عبدالله             |
| 1.1   | فصل پنجم ـ رفتار كوروش با زنان                                 |
|       | تسخير ارمنستان و رفتار كوروش با دختر پادشاه ارمنستان           |
| 1 - 1 | و زنان و خانوادهٔ او                                           |
| ۱۲۱ ۲ | رفتار کوروش با دختری که بوسیلهٔ پدرش «گبریاس» به او هدیه ش     |
| و ۱۲۸ | حماسهٔ «پانتهآ» زیباترین زن آسیاو رفتار جوانمردانهٔ کوروش با ا |
| ١٤٧   | فصل ششم ـ رفتار محمد بن عبدالله با زنان                        |
|       | «جو یریه» زنی که محمد را اسیر زیبایی خود و طایفه اش            |
| ١٤٧   | را آزاد کرد                                                    |
|       | «ریحانه» زن زیبایی که شب روز قتل همسرش بعنوان                  |
| 1 84  | برده محمد به حرمسرای او رفت و دق مرگ شد                        |
|       | ازدواج محمد با «الصفیه» زنی که همسرش زیر شکنجه                 |
| ۱۵۰   | جان سپرد                                                       |
| ۱۵۵   | عشق محمد به همسر پسر خواندهاش «زینب» و ازدواج با او            |
| 171   | فصل هفتم ـ همسر كوروش                                          |
| ۵۶۱   | فصل هشتم ـ ازدواج هاي محمد و زنان او                           |
| 474   | احكام قرآن در بارهٔ زنان محمد                                  |
| 17/   | زنان عقدي و رسمي محمد                                          |
| ۱۷۵   | صيغه هأى محمد                                                  |
| 144   | ساير زنان محمد                                                 |
| 1.11  | بخش چهارم ـ درگذشت كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله                |
| 111   | فصل نہم ـ درگذشت كوروش                                         |
| Y . 1 | فصل دهم وحلت محمد من عبدالله                                   |

| ۵     | فهرست مطالب                                      |
|-------|--------------------------------------------------|
| Y1V   | خش پنجم ـ شخصيتهاي كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله  |
| 440   | فصل یازدهم ـ شخصیت كوروش بزرگ                    |
| ***   | نظر تاریخ نویسان و نویسندگان خارجی دربارهٔ کوروش |
| ***   | گزنفون                                           |
| 444   | تورات                                            |
| ۲۳٤   | گيرشمن                                           |
| ٢٣٦   | كنت دوگوبينو                                     |
| 227   | ديودوروس سيسولوس                                 |
| 747   | هرودوت                                           |
| ۲۳۸   | افلاطون                                          |
| ۲۳۸   | فلو يگل                                          |
| Y £ \ | پرسی سایکس                                       |
| 711   | جورج راولينسون                                   |
| 7 5 7 | ادوارد می پر                                     |
| 7 5 4 | و یل دورانت                                      |
| Y £ V | فصل دوازدهم ـ شخصيت محمد بن عبدالله              |
| YEA   | پرهیز کاری محمد                                  |
| Y £A  | عادات محمد در خوردن و آشامیدن                    |
| 40.   | عادات محمد در مسافرت                             |
| ۲۵۰   | عادات محمد در همخوابگي                           |
| 401   | عادات محمد در نظافت شخصي                         |
| 404   | عادات محمد در پیشگو یی                           |
| 405   | عادات محمد در سلام و تعارف                       |
| 408   | عادات محمد در عطسه كردن و خميازه كشيدن           |
| 701   | روش محمد دربارهٔ تعبیر رو یا                     |
| 400   | تجو یزات و درمانهای پزشکی محمد                   |
| 401   | درمان بدچشمي                                     |

|        | كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله                |
|--------|---------------------------------------------|
| 101    | عادات محمد در انجام فرایض مذهبی             |
| 777    | عادات و احوال و حقوق و امتيازات و يژهٔ محمد |
| 779    | نظر اسلاِم شناسان خارجی دربارهٔ محمد        |
| 779    | مونتگومری وات                               |
| 779    | دانته                                       |
| ۲٧٠    | سيل                                         |
| ***    | دو بولن و یلی پرز                           |
| 441    | ساواري                                      |
| ***    | ولتر                                        |
| Y V 7" | ديدرو                                       |
| **     | توماس كارلايل                               |
| 414    | تور آندره                                   |
| ۲۷۵    | گوستاو و يل                                 |
| ۲V۵    | الو یز اسپرنگر                              |
| 441    | و يليام مو ير                               |
| 777    | مارگو ليوت                                  |
| ***    | تئودور نولدكه                               |
| YVV    | جان آرچر                                    |
| YVA    | ماكسيم راديسون                              |
| YAE    | دوگو برت رن                                 |
| ۲۸۵    | كوله                                        |
| 7/7    | و يلسون كش                                  |
| Y / 1  | پایان گفتار                                 |
| 4.0    | فهرست مآخذ ومنابع فارسي                     |
| 400    | فهرست منابع و مآخذ ز بانهاي خارجي           |
| ٣١٣    | فهرست راهتما                                |

## فهرست نقشهها وتصاوير

| صفحه | عنوان                                       |
|------|---------------------------------------------|
|      |                                             |
| ۵۲   | امپراطوری ایران در زمان کور وش              |
| ۵٣   | پیروزیهای جغرافیایی اسلام در زمان رحلت محمد |
| 120  | نمونه ای از عرابه های جنگی ارتش کوروش       |
| 111  | آرامگاه کوروش بزرگ                          |
| 111  | مقبرة محمد بن عبدالله                       |

# پیش گفتار

جرأت و شهامت كسى را نجات نخواهد داد، ولى نشان مى دهد كه روح او هنوز زنده است.

جورج برنارد شاو

سرشت ذاتی بشر پیوسته او را به کنجکاوی برای کشف راستی ها رهنمون شده است، تا جایی که انسان در جهت پاسخگو یی به این شور فطری توفیق پیدا کرده است از غار نشینی به سیاره های آسمانی پرواز کند. اما چون بشر در زمانهای پیشین خود را در برابر طبیعت و مشکلات زندگی ضعیف می دیده، هرزمانی که در برابر افرادی قرار گرفته که ادعا کرده اند از سوی منابع ناشناخته متافیزیکی برای او پیام آور بوده اند، با تمام هوش و فراستی که فطری او می باشد، در برابر این افراد تسلیم شده و نسلهای بعد از او نیز بمنظور بهره گیریهای شخصی در ستایش و حتی پرستش افراد مذکور و تئوریهای آنهابه گزافه گوییهای شگفت آور پرداخته اند.

شاید این روند روانی بشر را نیز بتوان از سرشت فطری او برای کشف و شناخت نیروهای اداره کنندهٔ این جهان ناشی دانست، زیرا هنگامی که انسان از درک و شناخت نیروهای پیچیدهٔ طبیعت عاجز می ماند به قول بسیاری از فلاسفهٔ بزرگ از جمله هگل، فوئر باخ و اسپینوزا خود را به عوامل ناشناخته متافیزیکی و یا افرادی که ادعای وابستگی با آنها را دارند می بندد، و با روشن کردن وجود خود با یک نور مصنوعی و تخیلی از آن پس خویشتن را توانا و نیرومند احساس می کند و تمام مشکلات زندگی بر اثر این خودفریبی روانی در نظرش عادی جلوه گر می شوند.

1.

متأسفانه در برخی از موارد انسان آن جنان خود را به افرادی که خو پشتن را نمايندة منابع ناشناخته ماوراء الطبيعه معرفي كردهاند تسليم كرده است، كه اصولاً وجود خویش را دربرابر این افراد نفی کرده و به آنها اجازه داده است حتی به تشکیل «تئونومی» ابیردازند. این افراد با نیروی هوش و نبوغ و کاردانی خود، می دانند جگونه نور عقل توده های مردم را خاموش سازند و احساسات آنها را برای بهشرد هدفها و مقاصد قدرت طلبانهٔ خود بكار بگیرند. به همین دلیل بوده است كه افراد بشر بیش از ظهور بیامبران با دست خود خداهای فرضی می ساخته و با پرستش آنها خود را توانا مي ديده و تصور مي كرده اند خداياني كه با دست خود ساختهاند، قادرند تمام نیازهای آنها را برآورده سازند. خدایانی مانند آسورو مردوک در بین النهرین، زئوس، آیولون و غیره دریونان، ژو بیتر در روم و آمون در مصى هممه زاسيده ضعف افرادي بودهاند كه بدون وجود نيرويي برتر از خود ويا قدرتے کہ بتوانند از آن نیرو بگیرند، خود را در برابر مشکلات زندگی زبون و بی یناه می دیده و از اینرو برای توفیق در برابر مشکلات زندگی با دست خویش برای خود به ایجاد بتها و یا خدایانی پرداخته و از آن پس خود را دریناه خدایان مذکور نيرومند احساس مي كرده اند. يكي از نشانه هاي بارز فرنود مذكور، تؤري «توتمیسم» Totemism می باشد. برپایهٔ این تئوری انسانهای زمان پیشین، درخت و با حانوري را انتخاب مي كردند و خود را دريناه آن قرار مي دادند و معتقد بودند، درخت و یا حیوان مذکور از آن پس نگهبان و حمایت کنندهٔ آنها خواهد بود. گیاه و یا جانوری که بدین ترتیب انتخاب می شد، «توتم» نام می گرفت و بی احترامی به آن گناهی غیر قابل بخشش بشمار می رفت. برای مثال هـنــوز هــم در اســتراليا قبايلي وجود دارند كه كانگورو و يا لک لک را بعنوان روح نگهبان و حامي خود مورد پرستش قرار مي دهند.

نکته جالب اینجاست که افراد بشر معمولاً معتقدات متافیزیکی و دینی خود را از راه توارث بـر مـی گزینند، نه بوسیله هوش و خرد و درک خو یش. بهمین سبب

۱ Theonomy (حکومت خدایی)

11

است که افراد انسان معمولاً صدها نوع عقاید دیگری را که دربارهٔ تئوریهای متافیزیکی از قبیل «آفرینش»، «زندگی و یا نابودی پس از مرگ»، «روح» و غیره وجود دارد، نادیده می گیرند و کوشش می کنند تنور زندگی روانی خود را زیر پناه عقایدی که پدرانشان به آنها ایمان بسته بودند، گرم نگهدارند، ولوآن که عقاید مذکور بوسیلهٔ زور به پدرانشان تحمیل شده باشد.

این بود شرح کوتاهی از روانشناسی فردی و اجتماعی گرایش به معتقدات مذهبي و پرستش انسانها و ساير موجودات جاندار و بيجان، و اما هدف اين كتاب مقایسه ای بین یک پادشاه ایرانی (کوروش بزرگ) و یک پیامبر عربی (محمد بن عبدالله) بمنظور ژرف نگری در دگرگونیهایی است که حمله عرب به ایران و مذهب صادراتي آنها درجهارجوب مكانيسم ذهني ورواني مذكور دركبورما بوحود آورد و بنیاد ارزشهای فردی، معنوی، فرهنگی، اجتماعی، ملی و سیاسی ما را زیر و رو کرد. در گفتارهای این کتاب خواهیم دید، کوروش یادشاه آزاده ای بود که بدون این که خود ادعای پیامبری داشته باشد، به سبب آزادمنشی و ارزشهای والای انسانی و رفتار بشر دوستانه اش با ملتهای مغلوب، به او عنوان سامیری دادند و محمد فردی بود که با ادعای بیامبری، به کرسی حکمرانی تکیه زد و دریناه ادعای بیامبری به فرمانروایی ملت خود پرداخت. کوروش پادشاهی سود کیه اگرچه حتی کتاب تورات او را پیامبر و مسیح خدا خواند، ولی وی هیچ گاه این عنوان را به خود نبست، اما محمد انسانی بود که دعوی پیامبری کرد و در حال که حتی مردم قبیلهٔ خود او ادعایش را پذیرا نشدند، در گیر و دار اختلافات قبیله ای بین اهالی مکه و مدینه، سرانجام به کرسی پیامبری تکیه زد و با قدرتی که از كنيار اين ادعا و عنوان بيدست آورد، در عمل به فرمانروايي افرادي كه اسلام اختیار کردند، برداخت. بنابراین دست کم یک وجه اشتراک قوی برای مقایسهٔ این دو فرد و چگونگی روشهای حکمرانی آنها وجود دارد و آن این است که آن دو هر دو پادشاه بودند و مهمترین و بژگی وجود آنها، تکیه بر کرسی حکومت بوده است، منتها کوروش شاه بیامبر بوده و محمد بیامبرشاه.

در ژرفای مقایسه بین کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله خواهیم دید، آیا حق

با آنهایی است که عقیده دارند حمله عرب به ایران و ورود دین آنها به این سرزمین برای مردم ایران آئین راستینی به ارمغان آورد که بر اثر آن مردم این سرزمین با نور حقیقت بینی و راستی و درست گرایی و پیشرفتهای معنوی رهنمون شدند، و یا آنهایی درست می گویند که معتقدند حمله عرب به ایران و صدور دین آسمند آنها به این کشور، آداب و رسوم باستانی، ارزشهای فرهنگی، ملی و تاریخی ما را مسخ کرد، ما را از سیرپیشرفت بازداشت و سبب عقب افتادگی تاریخ ملی و سیاسی ما شد!

بنابراین، هدف این کتاب، پژوهیدن آثار اجتماعی، روانی، ملی و فرهنگی ورود دین اسلام به ایران است که پژوهنده با استفاده از معتبرترین مدارک تاریخی و با بی نظری کامل، از راه مقایسه شرح حال، زندگی، افکار، هنجارها و روشهای فرمانروایی کوروش بزرگ (شاه-پیامبر ایران) و محمد بن عبدالله (پیامبر-شاه عرب)، این هدف را پویا می شود. امید آن که این پژوهش آغاز پایان بشمارآید، نه پایان آغاز.

دكتر مسعود انصاري

# بخش اول

# شرح زندگی کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

اگر درصدد کسب هدفهای عالی هستید، از چیزهای جزیی و کوچک نرنجید.

هگل

مذهب، زائيده احساسات، اعمال وتجربيات اوقات تنهايي انسان است كه خود را با خدا در رابطه مي بيند.

ويليام جيمز

14

# فصل اول شرح زندگی کوروش بزرگ

#### تولد كوروش

تاریخ نویسان عصرهای باستان از قبیل «هرودوت» ، «گزنفون» و «کتزیاس» در بارهٔ چگونگی زایش کوروش اتفاق نظر ندارند و اگرچه هر یک سرگذشت تولد وی را به شرح خاصی نقل کرده اند، اما شرحی که آنها در بارهٔ ماجرای زایش کوروش ارائه داده اند، بیشتر شبیه افسانه می باشد، معهذا چون بعضی از تاریخ نویسان شهیر عصر ما از قبیل «ویل دورانت» ، «پرسی سایکس» و «حسن پیرنیا» شرح چگونگی زایش کوروش را از «هرودوت» اقتباس کرده اند، از اینسروما نیز در این کتاب شرح چگونگی تولد کوروش را از

<sup>1</sup> Herodotus, 1, pp. 107-32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Xenophon, Cyropaedia or The Institution of Cyrus, trans. Maurice Ashley (Philadelphia: B.B. Hopkins & co., 1810), pp. 33ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Photius, The Library of Photius, Vol. 1, by J.H. Freese (New York: McMillan Co., 1920), pp. 92-120.

<sup>4</sup> William Durant, Our Oriental Heritage (New York: 1954).

<sup>5</sup> Percy Sykes, A History of Persia. 2 vols. (London: MacMillan and Co., Limited, 1951).

«هرودوت» نقل می کنیم.

بنا به نوشته «هرودوت» ، «آستیاگ» پادشاه ماد، شبی خواب دید که از دخترش «ماندان» آنقدر آب خارج شد که همدان و کشور ماد و تمام سرزمین آسیا را غرق کرد. آستیاگ تعبیر خواب خویش را از مغ ها پرسش کرد. آنها گفتند از اومولودی بوجود خواهد آمد که بر ماد غلبه خواهد کرد. این موضوع سبب شد که آستیاگ تصمیم بگیرد دخترش را به بزرگان ماد ندهد، زیرا می ترسید که دامادش مدعی خطرناکی برای تخت و تاج او بشود. بنابراین آستیاگ دختر خود را به کمبوجیه (کامبیز) که از خانواده های نجیب و مطیع پارسی بود به زناشویی داد.

«ماندان» پس از ازدواج با «کمبوجیه» باردار شد و شاه این دفعه خواب دید که از شکم دخترش تاکی رو یید که شاخ و برگهای آن تمام آسیا را پوشانید. پادشاه ماد، این بار هم ازمغ ها تعبیر خوابش را خواست و آنها اظهار داشتند، تعبیر خوابش آنست که از دخترش ماندان فرزندی بوجود خواهد آمد که بر آسیا مسلط خواهد شد. آستیاگ بمراتب بیش از خواب اولش به وحشت افتاد و از این رو دخترش را به حضور طلبید. دخترش به همدان نزد وی آمد. آستیاگ دستور داد ماندان تا هنگام وضع حمل مانند یک زندانی تحت نظر باشد. سرانجام ماندان وضع حمل کرد و پسری از او بوجود آمد. آستیاگ پادشاه ماد که بر اساس خوابهایی که دیده بود، از فرزند دخترش سخت وحشت داشت، مولود دخترش را به یکی از بستگانش بنام «هار پاگ» که در ضمن و زیر و سپهسالار او نیز بود سپرد و یکی از بستگانش بنام «هار پاگ» که در ضمن و زیر و سپهسالار او نیز بود سپرد و به وی دستور داد که او را نابود کند. هار پاگ طفل را به خانه آورد و ماجرا را با همسرش در میان گذاشت. همسرش از او پرسش کرد، حال چه تصمیمی با همسرش در میان گذاشت. همسرش از او پرسش کرد، حال چه تصمیمی در بارهٔ طفل مذکور خواهد گرفت. هار پاگ پاسخ داد وی دست به چنین جنایتی نخواهد آلود، زیرا اولاً طفل با او خو یشاوند است، ثانیاً چون شاه اولاد زیاد ندارد و

<sup>6</sup> Herodotus, 1, pp. 107-32.

<sup>7</sup> Astyages

<sup>8</sup> Mandane

<sup>9</sup> Harpagus

دخترش ممکن است جانشین او گردد، در این صورت معلوم است ملکه با قاتل فرزندش چه خواهد کرد! بنابراین او طفل را به یکی از چو پانهای شاه بنام «میترادات» ۱۰ (مهرداد) داد و از او خواست که وی را به دستور شاه به کوهی در میان جنگل رها کند تا طفل طعمهٔ وحوش گردد.

چوپان طفل را به خانه برد. همین که همسر چوپان به نام «سپاکو» ۱۱ موضوع باخبر شد، با تضرع به شوهرش اصرار ورزید از کشتن طفل خودداری کند و بجای او، فرزند خود او را که تازه زاییده و مرده بدنیا آمده بود، در جنگل رها سازد. هار پاگ جرات این کار را نداشت، ولی همسرش او را قانع کرد که بهتر است این طفل زیبا را به فرزندی قبول کنند و جسد مردهٔ فرزند خودشان را به مأموران هار پاگ بجای جسد طفل نشان دهند، زیرا در این صورت هم آنها به کارنیکی دست زده اند و هم این که از خطر نجات یافته اند. چوپان عقیدهٔ همسرش را بستید و جسد مردهٔ فرزندش را به ماموران هار پاگ ارائه داد و سپس به دستور او جسد فرزندش را در آرامگاه سلطنتی بخاک سپردند.

روزی کوروش که به پسر چوپان معروف بود، با گروهی از فرزندان امیرزادگان بازی می کرد. آنها قرار گذاشتند یک نفر را از میان خود به نام شاه تعیین کنند و کوروش را برای این کار برگزیدند. کوروش همبازیهای خود را به دسته های مختلف تقسیم کرد و برای هر یک وظیفه ای تعیین نمود و دستور داد پسر «آرتم بارس» ۱۲ را که از شاهزادگان و امرای درجه اول پادشاه بود و از وی فرمانبرداری نکرده بود تنبیه کنند. پس از پایان ماجری، فرزند آرتم بارس به پدر شکایت برد که پسر یک چوپان دستور داده است وی را تنبیه کنند. پدرش او را نخود آستیاگ برد و دادخواهی کرد که فرزند یک چوپان پسر او را تنبیه کرده و بنش را مضروب کرده است. شاه چوپان و کوروش را احضار کرد و از کوروش سؤال کرد: «توچگونه جرأت کردی با فرزند کسی که بعد از من دارای بزرگترین سؤال کرد: «توچگونه جرأت کردی با فرزند کسی که بعد از من دارای بزرگترین

<sup>10</sup> Mithridates

<sup>11</sup> Spako

<sup>12</sup> Artambares

مقام کشوری است، چنین کنی؟» کوروش پاسخ داد: «در این باره حق با من است، زیرا همهٔ آنها مرا به پادشاهی برگزیده بودند و چون او از من فرمانبرداری نکرد، من دستور تنبیه او را دادم، حال اگر شایسته مجازات می باشم، اختیار با توست.»

آستیاگ از شهامت کوروش و شباهت وی با خودش به اندیشه افتاد. در ضمن بیاد آورد، مدت زمانی که از واقعهٔ رها کردن طفل دخترش به کوه می گذرد با سن این کودک برابری می کند. لذا آرتم بارس را قانع کرد که دراین باره دستور لازم را صادر خواهد کرد و اورا مرخص کرد. سپس از چو پان در بارهٔ هو یت طفل مذکور پرسشهایی به عمل آورد. چو پان پاسخ داد: «این طفل فرزند من است و مادرش نیبز زنده است.» اما شاه نتوانست گفتهٔ چو پان را قبول کند و دستور داد زیر شکنجه واقعیت امر را از وی جو یا شوند.

چوپان در زیر شکنجه وادار به اعتراف شد و حقیقت امر را برای آستیاگ آشکار کرد و با تضرع از او تقاضای عفو نمود. سپس آستیاگ دستور به احضار هار پاگ داد. هار پاگ حاضر شد و چون چو پان را در حضور پادشاه دید، موضوع را حدس زد و در برابر پرسش آستیاگ که از او سوال کرد: «با طفل دخترم چه کردی و چگونه او را کشتی؟» پاسخ داد: «پس از آن که طفل را به خانه بردم، تصمیم گرفتم کاری کنم که هم دستور تو را اجرا کرده باشم و هم مرتکب قتل فرزند دخترت نشده باشم. از اینرو، او را به چو پان تو سپردم و تأکید کردم که به امر تو باید او را به کوهی بیفکند تا خوراک وحوش گردد و بعد مأمورانی برای اطمینان از اجرای دستورت اعزام داشتم و آنها کشته شدن طفل دخترت را تأیید کردند.

آستیاگ در باطن از عمل هار پاگ خشمناک شد، ولی چون نمی خواست نیت غیر اخلاقی خود را آشکار کند سعی کرد خود را در ظاهر خشنود نشان دهد و بهمین مناسبت گفت: «وجدان من از دستوری که قبلاً در بارهٔ طفل دخترم صادر کرده بودم ناراحت بود و بعلاوه همواره می بایستی شماتت دخترم را گوش کنم، اما اکنون خوشحالم که می بینم طفل زنده است و از این رو خدای را سپاس می

گویم.» سپس به هار پاگ دستور داد پسر سیزده ساله اش را بفرستد همبازی نوهٔ او شود. هار پاگ به خاک افتاد و از آستیاگ سپاسگزاری کرد.

هنگامی که هار پاگ پسرش را نزد آستیاگ فرستاد، وی دستور داد او را کشتند و از گوشت بدنش خوراک تهیه کردند و زمانی که هار پاگ در ضیافت او شرکت کرده بود، وی را به خوردن آن خوراک تکلیف کرد. هنگامی که هار پاگ مشغول خوردن غذا بود، آستیاگ از او پرسید: «آیا این خوراک گوارا است؟» هار پاگ پاسخ داد: «بلی بسیار لذیذ است.» سپس شاه سبد سر پوشیده ای که محتوی سر و دست و پای فرزند هار پاگ بود به وی داد. هار پاگ سر پوش سبد را که برداشت سر فرزندش را در سبد دید. اما نگاهی به شاه انداخت و گفت: «هرچه شاه انجام دهد، پسندیده است.»

سپس آستیاگ مغها را احضار کرد و پس از این که واقعهٔ مذکور را برای آنها شرح داد، اضافه کرد که چون پسر دخترش زنده است، اکنون چه باید کرد؟ مغها پاسخ دادند: «خوابی که تو دیده بودی، به واقعیت پیوسته، زیرا وی قبلاً بوسیلهٔ همبازیهایش به شاهی انتخاب شده و از این نظر او دیگر خطری برای تو ندارد.»

آستیاگ اظهار داشت: «عقیدهٔ من هم همین است.» مغها اضافه کردند: «شاها، برای خود ما خواب تو اهمیت بسیار دارد و منافع ما ایجاب می کند در حفظ سلطنت تو بکوشیم، زیرا اگر کوروش به تخت بنشیند، پارسی ها برما استیلا خواهند یافت. بنابراین ما معتقدیم خطر رفع شده است، اما بهتر است کوروش را با مادرش به بارس بفرستی .»

آستیاگ از پاسخ مغها شاد شد و کوروش را احضار کرد و به وی گفت: «فرزند، من متأسفم که بخاطریک خواب پوچ می خواستم تو را آزار کنم، اما خوشبختانه اقبالت تو را نجات داد. اکنون تومی توانی به پارس نزد پدر و مادر واقعی ات بروی و با آنها زندگی کنی،»

«کتزیاس» و «گزنفون» شرح چگونگی تولد کوروش را به شکلهای دیگری نقل کرده اند که آنها نیز از رو یدادهای افسانه آمیز خالی نیست، ولی آنچه مسلم است همهٔ این نوشته ها که بعید نیست از سینهٔ داستان سرایان با ذوق ایرانی برای تاریخ نویسان مذکور گفته شده باشد، از واقعیت کامل برخوردار نیست. مردم بیسشتر کشورها خوی قهرمان پرستی و دلاورستایی دارند و می توان گفت که ایرانیان از لحاظ این صفت از تمام ملتها برترند. ایرانیان برای قهرمانان و پهلوانان باستانی خود افسانه های شورانگیز ساخته اند و این صفت به پادشاهان و سرداران تاریخی نیز سرایت داده شده است. از این رو در بعضی از موارد کشف مرز تاریخ واقعی از افسانه های اختراعی کار آسانی بنظر نمی رسد. محمد علی فروغی نوشته است: «هر کس در دنیا بزرگ و نامی می شود در بارهٔ او افسانه می سازند.» به بدیهی است که کوروش نیز از این قاعده برکنار نمانده است. از طرف دیگر، بدیهی است که کوروش نیز از این قاعده برکنار نمانده است. از طرف دیگر، مجهول مانده وماجرای زایش کوروش نیز یکی از آنهاست. آنچه را که بیقین می توان بعنوان یک رو یداد اصیل تاریخی قبول کرد آن است که کوروش در کشور مادرش «ماندان» دختر آستیاگ یادشاه پارس که دست نشاندهٔ کشور ماد بود و مادرش «ماندان» دختر آستیاگ یادشاه ماد زاده شده است. ۱۴

### جوانی کوروش

هنگامی که آستیاگ به کوروش تکلیف کرد که نزد پدر و مادرش به پارس برود، کوروش جوانی ۱۲ ساله بود. در راه عزیمت به پارس همراهان کوروش سرگذشت

۱۳ محمد على فروغى، دوره كامل حكمت سفراط و افلاطون (تهران: كتابفروشى ابن مينا، ۱۲۹۷ خورشيدى)، ص ۳۳.

البسیاری از نویسندگان زادگاه کوروش را «آنشان» Anshan (ناحیه ای در کنارهٔ ایلام و در بختیاری امروز دانسته اند. دلیل این گروه از نویسندگان اعلامیه خود کوروش معروف به استوانه کوروش است که در بابل کشف شده است. زیرا کوروش در اعلامیه مذکور، خود را پادشاه «آنشان» دانسته نامی از پارس بسمیان نیاورده است. این نویسندگان معتقدند که چون کوروش پادشاه «انشان» بوده، زادگاه وی نیز باید «انشان» باشد. عده دیگری از تاریخ نویسان عقیده دارند که چون هخامنش رئیس قبیله «ماسارگاد» بنوده و شهری نیز به نام همان قبیله در پارس پایتخت «کمبوجیه» وجود داشته و «ماندان» مادر کوروش متعلق به آن دیار بوده، از این رو زادگاه کوروش نیز باید پارس باشد. گروه دیگری از تاریخ نویسان نیز بر این عقیده اند که چون پادشاه ماد برای غلبه بر کوروش به «انشان» که کوروش با لشکر خود در آنجا بوده، لشکر کشی کرده، بنابراین زادگاه و محل سکونت کوروش نیز باید دراشدان» بوده باشد.

وی را برایش بیان کردند و او را با رو یدادهایی که از زمان تولدش بر وی گذشته بود آشنا کردند. هنگامی که کوروش به دیدن پدرش کمبوجیه و مادرش ماندان توفیق پیدا کرد، جریان رو یدادی را که بر وی گذشته بود، برای پدر و مادرش شرح داد. کمبوجیه و ماندان از ملاقات کوروش و برگشت او به سوی خود بسیار شاد شدند و مقدم فرزند گمشدهٔ خود را گرامی داشتند.

هرودوت می نویسد، کوروش در دربار کمبوجیه خو و اخلاق والای انسانی پارسها و فنون جنگی و نظامی پیشرفتهٔ آنها را آموخت و با آموزشهای سختی که سربازان پارس فرا می گرفتند پرورش یافت. ۱۵

کوروش در ابتدا خیال شورانیدن پارس بر ضد ماد را در سر نداشت، ولی هار پاگ که پیوسته درصدد بود از آستیاگ انتقام فرزند خود را بگیرد، و خبر رشادت و جلادت کوروش را شنیده بود، در نهان با او مکاتبه کرده و هدایایی برای او می فرستاد و پیوسته او را بر ضد آستیاگ پادشاه ماد تحریک می کرد.

بنا به نوشتهٔ هرودوت، هار پاگ بزرگان ماد را که از نخوت و شدت عمل شاهانشان ناراضی بودند بر ضد آستیاگ شورانید و موفق شد، کوروش را وادار کند بر ضد پادشاه ماد لشکرکشی کند و او را شکست بدهد. با شکست کشور ماد بوسیله پارس که کشور دست نشانده و تابع آن بود، سلطنت ۳۵ سالهٔ آستیاگ پادشاه گرداس و جبار ماد به انتها رسید، اما کوروش به آستیاگ آسیبی وارد نیاورد و او را نزد خود نگهداشت. داستان مذکور را هرودوت تاریخ نویس شهیر یونانی قرن پنجم قبل از میلاد ذکر کرده و علت لشکرکشی کوروش بر ضد پادشاه کشور ماد را انتقامجو یی کوروش قلمداد کرده و متأسفانه بدین ترتیب، به قسمتی از تاریخ کوروش بزرگ، جنبهٔ افسانه داده است.

گزنفون کتابی در شرح حال کوروش نوشته که به «سیرو پدی» ا تربیت کوروش معروف است. نو پسندگان و تاریخ نو پسان معتقدند هدف گزنفون از نوشتن این کتاب این بوده که به یونانیان پندهای اخلاقی بدهد و لذا محتو یات

۱۵ هر ودوت، کتاب اول، بندهای ۱۲۳ تا ۱۳۰.

<sup>16</sup> Xenophon, Cyropaedia, pp. 42ff.

کتاب مذکور بیشتر جنبهٔ تخیلی دارد. معهذا باید توجه داشت که هرگاه گزنفون چنین هدفی در سر داشته است، کوروش را برای اجرای این هدف، انسان کمال مطلوبی تشخیص داده و با انتخاب او خواسته است در لابلای شرخ زندگی کوروش، عقاید خود را راجع به تربیت جوانان، پرهیزکاری و سایر صفات نکو و ارزشهای انسانی و همچنین فن اداره کردن مردم برای یونانیان توضیح دهد.

به هبر حال کوروش در دربارپدرخود کمبوجیه رشد کرد. وی که از پیوند دو خانوادهٔ پادشاهی زاده شده بود، از حیث تندرستی، تناسب اندام، زیبایی چهره و هوش و استعداد کم نظیر می نمود. بویژه آثار تربیت دو خانوادهٔ پادشاهی در ثبات روانی او تأثیر بخشیده و از هر لحاظ او را بصورت فردی نمونه درآورده بود.

کوروش در دربار پدر خود و خردمندان پارس درس مردم دوستی و مردم داری آموخته بود و از ارزشهای والای اخلاقی بهره می برد. کوروش همچنین در در بار پدر خود، یکی از خصائل طبیعی ایرانیان باستان را که عبارت از پرهیز از دروغ بود، زیور شخصیت خود کرده بود، زیرا چنان که از تواریخ و کتیبه های موجود بر می آید، دروغ نزد ایرانیان از بزرگترین گناهها محسوب می شده است.»۱۷

کوروش با تعالیم مذکور که سرشار از ارزشهای اخلاقی و معنوی بود وارد دربار ماد شد، اما متأسفانه متوجه شد که نه تنها عقاید و افکار و منش درباریان ماد با آنچه که وی در دربار پدرش فراگرفته است، تفاوت دارد، بلکه دربار ماد را فساد و انحطاط پر کرده است. در دربار ماد، رفتار درباریان بسیار خشک و خشن بود و آنها نسبت به همه چیز مشکوک بودند و کمتر از مراتب محبت و مردم دوستی و انسان خواهی در رفتار آنها اثری دیده می شد. کوروش مخصوصاً در دربار ماد مشاهده کرد که درباریان با دقت از غذا و آشامیدنیهای شاه مراقبت می کنند که مبادا دشمنان غذا و آشامیدنی شاه را با زهر آلوده کنند و این موضوع به شدت توجه کوروش را جلب کرد. کوروش تا قبل از ورود به در بار آستیاگ فکر شدت توجه کوروش را جلب کرد. کوروش تا قبل از ورود به در بار آستیاگ فکر می کرد که دشمنان سلاح در دست می گیرند و بطور علنی در برابر یکدیگر می ایستند و مبارزه می کنند، اما پس از ورود به در بار ماد متوجه شد که سلاح ایستند و مبارزه می کنند، اما پس از ورود به در بار ماد متوجه شد که سلاح

۱۷ عباس خلیلی، کوروش بزرگ، (تهران: موسمهٔ مطبوعاتی علمی، ۱۳۶٤)، صفحه ۸۷.

بسیاری از افراد در عداوت و دشمنی و خیانت و دروغگویی است و ضمن این که در ظاهر خود را یار و غمخوار شاه نشان می دهند، در خفا برای نابودی او اقدام می کنند. مشاهدهٔ این اعمال و رفتار غیر انسانی که با آموزشهای اخلاقی کوروش مباینت داشت او را آزرده خاطر ساخت.

کوروش مراتب مذکور را با مادرش در میان گذاشت و ماندان به او گفت: «مردم این دیار صداقت و درستی مردم پارس را در امور خود بکار نمی بندند و تو باید بااصول و عادات و رسوم مردم این دیار آشنا شوی و به هر نحوی که جدت صلاح می داند، رفتار کنی، زیرا ملل مختلف آداب و رسوم متفاوت و مخصوص بخود دارند که تعویض و یا اصلاح آنها کار آسانی بنظر نمی رسد.»

کوروش آموزشهای نظامی ارتش ماد را نیز نسبت به آموزشهایی که درپارس آموخته بود، متفاوت دید. زیرا آموزشهای نظامی و جنگی پارسی ها بمراتب ارزشمندتر و کارآمدتر از تعلیمات جنگی مادها بود. اما اسبهای مادها بمراتب برتر از اسبهای پارسی بودند. کوروش آموزشهای نظامی و جنگی خود را به مادها آموخت و از این جهت مورد احترام و تمجید آنها واقع شد.

کوروش جوانی ساده، باهوش، کاردان و متواضع بود و از این نظر به آسانی محبت و احترام دیگران را نسبت به خود جلب می کرد. بعلاوه مکارم اخلاقی، رأفت و تمایل او به کمک و دستگیری از دیگران، باعث شد که دوستان بسیاری در تمام طبقات مختلف مردم برای خود بوجود بیاورد. \*

### فصل دوم

# شرح زندگی محمد بن عبدالله

#### تولد محمد بن عبدالله

محمد بن عبدالله دریکی از روزهای دوشنبه ربیع الاول سال ۵۷۰ میلادی که به «عام الفیل» معروف است در مکه متولد شد. او متعلق به قبیلهٔ قریش می باشد. قبیلهٔ قریش از قبایل اصیل مکه بود و بر شهر مکه و نواحی مجاور آن حکمرانی می کرد. کعبه در آن زمان در نزدیکی مکه قرار داشت و چون بتخانهٔ اعراب بود، برای آنها جنبهٔ تقدس و پرستش داشت و از این رو اهالی دور و نزدیک شبه جزیرهٔ عربستان برای زیارت و پرستش بتهای خود به کعبه می آمدند. چون نگهبانی و حفاظت کعبه در اختیار طایفهٔ قریش بود، کلیهٔ اعراب شبه جزیره عربستان برای

ا هنگامی که «ابرهه» سردار قشون حیشه، نایب السلطنه حیشه در جنوب عربستان (یمن فعلی) دا کشت و خود جای او نایب السلطنه شد، تصمیم گرفت کعبه را و بران سازد تا مرکز تجارت بین المللی از مکه به صنعا منتقل شود. چون ابرهه با فیل عازم مکه شد، اعراب خط سیر او را «عام الفیل» خواندند و چشمه هایی را که در سر راه آن وجود داشت، «عین الفیل» نامیدند و محلی را که ابرهه از آنجا وارد مکه شد، «باب الفیل» نام نهادند. بهمین ترتیب، سال ۵۷۰ میلادی را که ابرهه وارد مکه شد، «عام الفیل» خواندند.

این طایفه و افراد آن احترامی خاص قائل بودند. طایفهٔ قریش به چند شاخه تقسیم می شد و شاخه ای که محمد به آن تعلق داشت، در این زمان از اعتبار قابل توجهی بین سایر شاخه ها برخوردار بود.

پدر محمد به نام عبدالله فرزند عبدالمطلب یکی از افراد سرشناس عرب بشمار می رفت. مادر محمد نیز «آمنه» نام داشت. مدت کوتاهی پس از ازدواج پدر و مادر محمد، پدرش عبدالله برای یک مسافرت تجارتی به سوریه رفت. در آن زمان مسافرت بین عربستان و سوریه بوسیله کاروان انجام می گرفت. پس از این که عبدالله از سفر سوریه مراجعت کرد، بیمار شد و در مدینه درگذشت. شرح حال نو یسان محمد می نو یسند، با توجه به این که پدر محمد، عبدالله، قبل از تولد وی و مادرش «آمنه» در هنگامی که محمد شش سال بیشتر نداشت درگذشتند، معلوم می شود که پدر و مادر محمد از تندرستی کامل بهره نمی بردند و طبیعت بسیار حساس و شکنندهٔ محمد را نیز می توان میراثی از ضعف تندرستی والدینش بشمار آورد. ۲

عبدالله پس از مرگ خود، یک همسر بیوه، یک خانهٔ مسکونی، پنج رأس شتر و یک دختر برده بنام «ام ایمن» که خدمتکار آنها بود از خود بجای گذاشت. اگرچه میبراثی که عبدالله از خود باقی گذاشت ناچیز بود، معهذابا درنظر گرفتن اوضاع و احوال عربستان در آن زمان، نشانهٔ دارایی یک خانوادهٔ مرفه و ثروتمند بود. پس از درگذشت عبدالله، همسرش آمنه طفلی به دنیا آورد که او را محمد نامیدند. پس از تولد محمد، مادرش موضوع زایش خود را به عبدالمطلب اطلاع داد و وی محمد را برای تبرک به کعبه برد.

دربارهٔ زمان کودکی محمد و چگونگی پرورش او، نو یسندگان شرحهای گوناگونی برشتهٔ تحریر درآورده اند. نو یسندهٔ این کتاب کوشش کرده است برای شرح این موضوع و همچنین سایر مطالب این کتاب از نوشته های معتبرترین تاریخ نو یسان و محدثان عرب از جمله صحیح البخاری، محمد بن اسحق، واقدی ،

<sup>2</sup> S.W. Koelle, Mohammed and Mohammedanism (London: Rivingtons, 1888), p. 37.

ابن هشام، ابن سعد، الطبرى، و نيز مشهورترين اسلام شناسان غربى استفاده بعمل آورد.

در آن زمان مرسوم بود هنگامی که زنان طایفهٔ قریش، نوزدای بوجود می آوردند او را به افراد طوایف بدوی و چادرنشین می سپردند تا طفل آنها بجای آلوده شدن با هوای بیمارگونهٔ شهر در هوای آزاد و سالم بیابانها و صحاری پرورش یابد. پس از چند روز که محمد بوسیلهٔ یکی از دختران برده مورد پرستاری قرار گرفت، مادر محمد طفاش را به «حلیمه» یکی از زنان قبیله «بنی سعد» که داوطلب نگهداری از محمد بود، داد و او طفل را با خود به خیمه اش در بیابان برد.

حلیمه مدت دو سال محمد را در چادر قبیلهٔ خود که هر روز از نقطه ای به نقطهٔ دیگر در بیابانها نقل مکان می کرد نگاهداری کرد. سپس حلیمه طفل را از شیر گرفت و او را برای تحویل به مادرش به شهر آورد. آمنه که مشاهدهٔ وضع مطلوب مزاجی و تندرستی محمد او را بسیار مسرور کرده بود، از او خواست که چون هوای مکه آلوده و بیمارگونه است، طفل را با خود به خیمه اش برگرداند. حلیمه با تقاضای آمنه مادر محمد موافقت کرد و او را با خودش مجدداً به بیابان برد. پس از سال دیگر، دو باره حلیمه طفل را برای تحویل دادن به مادر او آمنه با خود به کمه آورد، ولی این بار تصمیم حلیمه و شوهرش برای تحویل دادن محمد به مادرش بر اثر ایجاد دلیل موجهی بود. بدین شرح که محمد دچار عارضه ای نظیر مادرش بر اثر ایجاد دلیل موجهی بود. بدین شرح که محمد دچار عارضه ای نظیر طفل نموده و تصمیم گرفته بودند با تحویل دادن محمد به مادرش، خود را از بار طفل نموده و تصمیم گرفته بودند با تحویل دادن محمد به مادرش، خود را از بار ورزید به نگهداری و پرورش وی آزاد سازند. آمنه مادر محمد به حلیمه اصرار ورزید به نگهداری محمد ادامه دهد و حلیمه ناچار شد مجدداً محمد را با خود به خیمه شان در بیابان ببرد. اما چون محمد مجدداً دچار عارضهٔ غش و ضعف شد خیمه طفل را در حالی که اکنون پنج ساله شده بود به مادرش آمنه تحویل داد.

کوله مینو یسد، پس ازاینکه حلیمه پرستار محمدازدومین مسافرتی که محمدرابرای ملاقات مادرش آمنه به مکه برده بود، به محل سکونت قبیله ای خود

<sup>3</sup> Ibid, p. 41.

مراجعت كرد،رو يدادي بوقوع پيوست كه بطور قطعي ثابت ميكند،محمد از زمان طفولیت مبتلا به هیستری (بیماری غش و ضعف) بوده و افکار و اوهام و تخیلات بی اساسی بر کیفیت مغزی او حاکم بوده است. «ابن اسحق» نیز در این بـاره می نویسد، روزی هنگامی که بعضی از دوستان پیغمبر از او خواستند دربارهٔ زندگی طفولیتش شرح دهد، او گفت: «روزی هنگامی که من به اتفاق برادر رضاعي ام ازيک گلهٔ گاو مراقبت مي كردم، دو مرد سفيد پوش كه يک طشتک طلایی که بر از برف بود با خود حمل می کردند، به طرف من آمدند، مرا گرفتند و بدنم را باز كردند، قلبم را از بدنم خارج كردند و آن را از وسط بريدند و يك لختهٔ خون سیاهی را از آن درآوردند و آن را دور انداختند. سپس قلب و بدنم رابا دقت کامل با برف شستند و یکی از آنها به دیگری گفت: «او را در برابر ده مرد از قبیله اش وزن کن.» آن مرد این کار را کرد و مشاهده نمود که وزن من سنگینتر از وزن آن ده نفر بود. سیس مرد اولی گفت: «اکنون او را در برابر بکصد نفر وزن كن.» مرد دومي اين كار راانجام داد و مشاهده كرد باز هم وزن من بيش از آن یکصد نفر است. مرد اولی ادامه داد: «اکنون او را در برابر یکهزار نفر وزن کنی» هنگامی که معلوم شد وزن من از آن یکهزار نفر نیز بیشتر است، گفت: «کافی است، زيرا اگر او را دربرابر كليهٔ افراد قبيله اش وزن كني، بازهم او از آنها سنگينتر خواهد بود.» <sup>1</sup>

حلیمه پرستار محمد ماجرای مذکور را به زبان خود به این شرح توصیف کرده است: «چند ماه بعد از این که من و محمد از دومین سفر مسافرتی که او را برای دیدن مادرش آمنه به مکه برده بودم، به محل سکونت قبیله ای خود مراجعت کردیم، روزی هنگامی که محمد به اتفاق برادر رضاعی اش مشغول مراقبت از گاوها بودند، برادر رضاعی محمد، دوان دوان به سوی من و شوهرم آمد و گفت: «دو مرد سفید پوش برادر قریشی مرا گرفتند روی زمین خواباندند و بدنش را باز کردند و در داخل بدنش به جستجو پرداختند.» من و شوهرم با شتاب به محلی که

<sup>4</sup> Ibid, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> باید توجه داشت که برادر رضاعی محمد، این موضوع را از قول محمد ذکرمی کند، نه این که خودش آن را با چشم دیده باشد.

محمد درآنجا قرار داشت رفتيم ومشاهده كرديم كه صورت ظاهر اوغير عادي بنظر می رسد. از او پرسش کردیم: «چه اتفاقی برایت روی داده؟» محمد پاسخ داد: «دو مرد سفید یوش به طرف من آمدند، مرا روی زمین خوابانیدند، بدنم را باز کردند و در داخل بدن من به جستجوی چیزی بودند، ولی من بتحقیق نمی دانم آنها چه چینزی را دربدن من جستجومی کردند.» حلیمه پرستار محمد ادامه می دهد: «پس از شنیلان موضوع مذکور، مامحمد را به خیمهٔ خود آوردیم و شوهرم به من گفت: «من فکرمی کنم، ارواح خبیثه در روان این بچه خانه کرده باشند، از اینرو بهتر است قبل از این که موضوع فاش شود، او را به خانواده اش برگردانی .» من با توصیه شوهرم، بیدرنگ اورا نزد مادرش بردم. هنگامی که مادرش بطور ناگهانی مشاهده کرد که من فرزندش را بردهام به وی تحویل دهم، اظهار داشت: «در حالی که تو آنقدر اصرار می ورزیدی که فرزندم را مدت زیادتری با خود نگه داری، اکنون چه شده است که وی را نزد من آورده ای؟» من پاسخ دادم: «با لطف خداوند من وظيفة خود را دربارة محمد انجام داده ام و او اكنون به اندازهٔ کافی رشد کرده است، ولی می ترسم مبادا رو پداد بدی برای او حادث شود. » آمنه گفت: «من یقین دارم، عامل دیگری سبب شده است که تو فرزند مرا به سوی من برگردانی، واقعیت امر را بگو تا بدانم چه علتی باعث شده است که تو او را با شتاب نزد من بیاوری.» آمنه، مادر محمد آنقدر در این باره اصرار ورزید تا من سرانجام واقعیت موضوع را برایش توضیح دادم. هنگامی که سخنان من پایان پذیرفت، آمنه گفت: «و آیا این موضوع باعث شد که توفکر کنی، فرزند من زیر تأثير ارواح خبيشه قرار گرفته است؟» من دربرابريرسش او ياسخ مثبت دادم. سیس او ادامه داد: «نه، به خدا سوگند که شیطان را در روح محمد هیچ جایی نیست؛ زیرا او روزی مقام مهمی کسب خواهد کرد. به هرحال، آمنه پس از توضیحات من موافقت کرد فرزندش را از من تحویل بگیرد و من به قبیله خودم (بنی سعد)مراجعت كردم.»

«كوله» مى نويسد، اين رويداد در زماني كه محمد پنج يا شش ساله بوده،

<sup>6</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, pp. 40-41.

اتفاق افتاده و نشانه و عامل مهمي براي درك عوامل رواني و عناصر تشكيل دهنده شخصیت او می باشد. این رو پداد ثابت می کند که حمله های هیستری و غش و ضعفی که محمد در تمام طول مدت عمر از آنها رنج می برده و آنها را ناشی از حضور جبرئيل فرشته و ابلاغ دستورات الهي مي دانسته، در واقع عوارض و نشانه های بیماری هیستری و ناخوشیهای جسمی او بوده که به روزهای طفولیتش مر بوط مي شده است. همانطور كه محمد در زمان طفوليت از اوهام و تخيلاتي كه در هنگام غش و ضعف بر او حاکم می شده، آگاه بوده و آنها را برای پرستارش بازگو کرده و آنها را بعنوان رو پدادهای واقعی تلقی می کرده است، به همان نحو نیز در زمانی که ادعای پیامبری می کرده، هنگامی که به سبب حمله های هیستری زیر تأثیرات اوهام و تخیلات بیهوده قرار می گرفته، احساس می کرده است که جبرئیل فرشته بر او نازل شده و دستورات الهی را به وی ابلاغ می کرده و از اوهام و تخیلات ناشی از حمله های غش و ضعف (هیستری) خود کاملاً آگاه بوده و آنها را رو یدادهای واقعی می پنداشته است. «اسیرنگر» می نو پسد، اگر چه حمله هایی که عارض محمد می شده، خیلی شبیه به حمله های صرع می باشد، اما تفاوت بیماری هیستری محمد با سایر مبتلایان به بیماری صرع این بوده است که مغزوی پس از رفع حمله صرع، جزئیات رو یداد را ضبط و جذب می كرده است و اين عمل معمولاً براي افرادي كه مبتلا به صرع هستند، غير عادي

بطوریقین، حمله های هیستری و غش و ضعف و اوهام و تخیلات بی اساسی که در نتیجه آنها برای محمد حاصل می شده، همه غیر ارادی بوده و همانطور که رؤیاهای افراد بشر بطور غیرعادی ایجاد می شود، ولی معهذا از درون آنها سرچشمه می گیرد، اوهام و تخیلاتی نیز که در نتیجهٔ بیماری هیستری برای محمد ایجاد می شده، از درون وی منشاء می گرفته است.^

محمد سالها بعد، توجهي را كه حليمه با نهايت صميميت در باره او بكاز برده

<sup>7</sup> Ibid, p.42.

<sup>8</sup> Ibid.

بود به یاد می آورد و پیوسته نسبت به او احساس قدردانی می کرد. دریکی از سالهایی که عربستان دچار خشکسالی شده بود، حلیمه از محمد تقاضای کمک کرد و وی یک شتر و یک گله گوسفند به وی اعطاء کرد. در مورد دیگری که حلیمه از محمد دیدن می کرد محمد ردایش را پهن کرد که حلیمه روی آن بنشیند و به یاد روزهایی که در آغوش او نگهداری می شد، فرزند مآبانه سینه های او را لمس کرد. ۱

درمبارزاتی که بعدها محمد برای مطیع کردن قبایل مختلف و گرایانیدن آنها به اسلام انجام می داد، طایفهٔ بنی سعد مقهور قدرت او شدند. هنگامی که افراد طایفهٔ بنی سعد خود را در اسارت محمد دیدند، به او یادآوری کردند که او درمیان قبیلهٔ آنها نگهداری و پرورش یافته است و این موضوع سبب شد که محمد بسیاری از آنها را آزاد سازد. در جریان همین واقعه یکی از زنان طایفه بنی سعد که اسیر نیروهای محمد شده بود، اظهار داشت که او دختر حلیمه و خواهر رضاعی محمد نیروهای محمد شده بود، اظهار داشت که او دختر حلیمه و خواهر رضاعی محمد می باشد. زن مذکور اثر التیام یافتهٔ زخمی را که روی بدنش وجود داشت به محمد نشان داد و مدعی شد، هنگامی که او محمد را بر دوش خود حمل می کرده، محمد او را گاز گرفته و جای آن هنوز روی بدنش مانده است. محمد گفتهٔ او را باور کرد و به وی اختیار داد که از دو پیشنهاد یکی را برگزیند. بدین شرح که یا یک هدیهٔ پر ارزش از او قبول کند و یا بقیهٔ عمر را با احترام نزد او بسر ببرد. زن مذکور قبول هدیه را برگزید و به قبیله اش ملحق شد.

تردید نیست که پرورش یافتن محمد دربیابان سبب نیرومندی و تندرستی او و همچنین پالایش و نفوذ لهجه اش شد. زیرا افراد قبایل عرب با لهجه خالص و با نفوذ سخن می رانند.

محمد، سال ششم عمرش را با مادرش آمنه در مکه گذرانید. در این زمان آمنه تصمیم گرفت مسافرتی به مدینه بکند و فرزندش را به خویشاوندان مادر بزرگ پدر محمد نشان دهد. در جریان این مسافرت آنها سوار دو شتر شدند و «امه ایمن» از

William Muir, The life of Mohammed. A New and Revised Edition by Weir (Edinburugh: Jhon Grant, 1923), p. 7.

محمد شش ساله نگهداری می کرد. آمنه در محل خانه ای که شوهرش در گذشته بود و در نزدیکی آن نقطه دفن شده بود پیاده شد و از قبر شوهر زیارت کرد. در سالهای بعد که محمد برای زندگی وارد مدینه شد، آن محل را به خوبی می شناخت. او به اطرافیانش می گفت: «در این خانه من و مادرم زندگی می کردیم و من با انیسه که خلمتکار خردسالی بود بازی می کردم و با عموزاده هایم، پرندگانی را که روی پشت بام آشیانه گذاشته بودند، تعقیب می کردم. اینجا آرامگاه پدر من است و من در این حوض شنا کردن یاد گرفتم.»

پس از مدت یک ماه که آمنه با فرزندش در مدینه توقف کرد، به همان کیفیتی که به مدینه مسافرت کرده بود، قصد مراجعت به مکه کرد. اما بین راه مدینه و مکه بیمار شد و در محلی به نام «ابوا» ۱ درگذشت. محمدیتیم که در زمان مرگ مادرش فقط شش سال داشت بوسیله «ام ایمن» به مکه مراجعت داده شد و اگرچه خود دختر جوانی بیش نبود، با صداقت و صمیمت پرستاری دایمی او را بعهده گرفت. مرگ مادر در روحیهٔ محمد تاثیر عمیقی گذاشت و او را در را بعهده گرفت. مرگ مادر در روحیهٔ محمد تاثیر عمیقی گذاشت و او را در را بعهده گرفت. مرگ مادر در روحیهٔ محمد تاثیر عمیقی گذاشت و او را در در بارهٔ کمک و مساعدت به پتیمان و رعایت حقوق آنها اصرار می ورزد و بو یژه در بارهٔ کمک و مساعدت به پتیمان و رعایت حقوق آنها اصرار می ورزد و بو یژه آیه ۲ سوره الضحی قرآن به عنایات الهی در هنگام پتیمی محمد اشاره میکند و مگه بد:

## ٧- ٱلَوْرِ يَجِعُدُ لِلْهُ يَبَيْمُمَّا فَأَوْى ٥

«و آیا تو طفل یتیمی نبودی که خداوند به توپناه داد!»

دریکی از مواردی که محمد به قصد زیارت مکه ازمدینه به سوی این شهر می رفت، در راه در محل آرامگاه مادرش توقف کرد و با صدای بلند گریست. هنگامی که همراهانش سبب گریه او را پرسیدند، پاسخ داد: «اینجا آرامگاه مادر من است که خداوند به من اجازه داده است آن را زیارت کنم، من از خداوند تبارک و تعالی استغاثه کردم به من اجازه فرماید، تا برای رستگاری او دعا کنم، اما چنین اجازهای به من داده نشد. سپس خاطرات مادرم در مغزم زنده شد و چون

<sup>10</sup> Abwa.

44

مرا تحت تاثیر قرار داد به گریه افتادم.»<sup>۱۱</sup>

پس از مرگ آمنه، قیمومت محمد به پدر بزرگش عبدالمطلب که در آن زمان مدت هشتاد سال از عمرش می گذشت داده شد و او با اشتیاق این وظیفه را پذیرفت. هنگامی که محمد زیر سر پرستی عبدالمطلب بسر می برد، روزها به کعبه می رفت و روی فرشی که عبدالمطلب در سایهٔ کعبه روی آن می نشست، قرار می گرفت. عبدالمطلب بخوبی از محمد مراقبت می کرد و نسبت به سایر فرزندانش توجه بیشتری به وی معطوف می داشت. محمد نیز به پدر بزرگش به شدت خو گرفته بود و زمانی که در منزل بود، پرستارش را ترک می کرد و حتی زمانی که پدر بزرگش در خواب بود، به اطاق او می رفت.

اما مدت قیمومت عبدالمطلب کوتاه بود و پس از دو سال که عبدالمطلب مر پرستی محمد را برعهده داشت، چشم از جهان فرو بست. مرگ پدر بزرگ محمد روان او را که در این زمان هشت ساله شده بود بشدت جریحه دار کرد، بطوری که در هنگام مشایعت جنازهٔ پدر بزرگ به شدت می گریست. درگذشت عبدالمطلب، نه تنها محمد را از سر پرستی دلسوز محروم کرد، بلکه برای قبیلهٔ قریش مصیبت تازه ای بوجود آورد. بدین شرح که چون فرزندان عبدالمطلب ظرفیت و کفایت اجداد خود را برای نگهداری مقامات باصطلاح کشوری و انجام وظیفه مر بوط به آنها را نداشتند، از اینرو خانوادهٔ رقیب آنها، یعنی بنی امیه، مشاغل مر بوط را کسب کردند و در نتیجه خانوادهٔ بنی هاشم (پدر عبدالمطلب) به مقام باثین تری رانده شدند و خانوادهٔ بنی امیه تا فتح مکه بدست محمد، مقامات درجه باثین تری رانده شدند و خانوادهٔ بنی امیه تا فتح مکه بدست محمد، مقامات درجه نواده قریش و بنی امیه که سراسر تاریخ صدر اسلام را در برگرفته است، خانواده قریش و بنی امیه که سراسر تاریخ صدر اسلام را در برگرفته است، تشکیل می دهد.

بهرحال، عبدالمطلب در بستر مرگ، قیمومت محمد یتیم را به فرزندش ابوطالب واگذار کرد. ابوطالب این وظیفه را با اشتیاق و صمیمیت پذیرا شد.

<sup>11</sup> William Muir, Mahomet and Islam (London: Dart Publishers Limited, 1986), p. 14.

ابوطالب شبها محمد را در کنار خود می خوابانید و هر زمانی که به خارج از مکه مسافرت می کرد او را با خود می برد و این روش یعنی سر پرستی و قیمومت ابوطالب از محمد تا زمانی که محمد به سن بلوغ رسید ادامه داشت.

ابوطالب با این که متعلق به قبیلهٔ قریش، یعنی یکی از خانواده های متمکن و اشراف مکه بود، معهذا از مال دنیا بهره ای نداشت و در فقر بسر می برد. ابوطالب برای رونق دادن به وضع مالی اش، مسافرتهایی به سوریه انجام می داد و چون محمد به سن دوازده سالگی رسیده بود از بردن او با خود به سوریه خودداری می کرد. اما محمد آنقدر به عمویش اصرار توام با لابه کرد که سرانجام ابوطالب موافقت نمود محمد را نیز با خود به مسافرت ببرد. شرح حال نویسان محمد می نویسند، محمد به عمویش ابوطالب گفت: «عموجان، تو می دانی که من نه پدر دارم نه مادر که تو مرا به دست آنها بسپاری، پس مرا هم با خودت ببر.» گفته های محمد چنان در قلب ابوطالب نفوذ کرد که سوگند خورد هیچگاه در هیچ گفته های محمد را از خود جدا نکند. ۱۲

مسافرتهای ابوطالب به سوریه معمولاً مدت چند ماه بطول می انجامید و محمد در این زمان موفق شد، مسیحی های سوریه و کلیساهای آنها و چگونگی انجام مراسم مذهبی آنها را از نزدیک مشاهده کند. با توجه به این که در آن زمان معتقدات مذهبی مردم شبه جزیره عربستان و خصوصاً مکه را بت پرستی و خرافه گرایی تشکیل می داد، مشاهده مراسم مذهبی مسیحی ها باید در روحیهٔ محمد جوان تأثیر عمیقی بجای گذاشته و مغز او را آبستن افکار و اعمالی که در زندگی آینده او به وقوع پیوست، کرده باشد.

#### جواني محمد بن عبدالله

دربارهٔ زندگی محمد در عهد جوانی اطلاعات زیادی در دسترس نیست. اما یقین است که او در ایام جوانی دربازار مکارهٔ «عکاظ» که سه روز راه از مکه بوده شرکت می جسته و بغیر از داد و ستدهای تجارتی به اشعاری که دربازار مکاره

<sup>12</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 44.

خوانده می شده، توجه می کرده است. در بازار مکارهٔ «عکاظ»، محمد همچنین با یهودیها و مسیحی ها ملاقات می کرده و اصول دینی آنها را فرامی گرفته است. بعدها، محمد اعتراف کرده است که در بازار مکارهٔ عکاظ «کاس» اسقف نجران را ملاقات کرده و به موعظه های او در بارهٔ زیر بنای معتقدات کاتولیکها نسبت به ابراهیم گوش داده است. ۱۳

برای مدت چند سال، بر اثر اختلافاتی که بین قبیله قریش و یکی از قبایل همسایه آنها بر سر «بازار عکاظ» بوجود آمد، بین دو قبیله مذکور جنگ درگرفت، اما محمد در حالی که دراین زمان بیست سال از عمرش می گذشت، برای شرکت در جنگ مذکور رغبتی از خود نشان نداد. «مویر» نوشته است در جنگ مذکور تنها کاری که محمد انجام می داد، این بود که تیرها را جمع آوری می کرد و به عموزاده هایش می داد. یکی از نویسندگان پا را در بارهٔ فعالیتهای محمد در جنگ مذکور بالا تر گذاشته می نویسد: «من بخاطر دارم، محمد با بی میلی در جنگ مذکور در کنار عموزاده هایش جنگ می کرده و بدون این که حالت تأسف برایش بوجود بیاید، تیرها را به طرف دشمنان قبیلهٔ قریش پرتاب می کرده است.» ۱۹

«اسپرنگر» می نویسد: «زمانی که محمد از مسافرت سوریه به مکه مراجعت کرد، مصادف باموقعی بود که ابوطالب طوایف مکه و نواحی مجاور آن را برای دفع حمله های «نگوس ابرهه» حاکم حبشه بسیج و آماده می کرد. اگرچه کلیهٔ جوانان هم سن و سال محمد در جنگ مذکور شرکت کردند، اما چون محمد جوانی بیمار مزاج و عصبی بود و توانایی شرکت در جنگ را نداشت، از این رو از میدان جنگ گریخت. فرار محمد از میدان جنگ سبب شد که از آن پس دوستان و آشنایانش وی را بمناسبت فرار از میدان جنگ مضحکه و تمسخر می کردند و از این رو محمد مجبور شد خانهٔ عمویش، ابوطالب، را ترک کند و ازمکه خارج

<sup>13</sup> Muir, Mahomet and Islam, p. 16.

<sup>14</sup> Ihid

شود.))

در زمانی محمد مانند سایر جوانک های مکه به شغل چو پانی در تپه های اطراف مکه روزگار می گذرانید. بعدها که نقش پیامبری را بر عهده گرفت، به روزهای چو پانی خود اشاره می کرد و می گفت: «اشتغال من به وظیفهٔ چو پانی در واقع نشانهٔ رسالت من به پیامبری بود، زیرا داود و موسی نیز قبل از رسالت به پیامبری به شغل چو پانی اشتغال داشتند.»

روزی محمد هبگامی که عازم یکی ازجنگهای مسلمانان با دشمنانشان بود، از نزدیک درختی که دارای توت سیاه بود عبور می کرد. با دیدن درخت توت مذکور اظهار داشت: «مقداری از آن توتهای بسیار سیاه و لذیذ را برای من از آن درخت بچینید. من زمانی که در درهٔ مکه به چو پانی اشتغال داشتم، از این توتها به گله های گوسفندی که مأمور نگهداری آنهابودم می دادم. در واقع هیچ پیامبری تا کنون ظهور نکرده است که در زندگی گذشته اش چو پان نبوده باشد.»

می توان گفت شبهایی که محمد در سکوت مطلق بیابانها به مراقبت گوسفندها اشتغال داشته چشمکهای ستارگان و حرکات آنها، نور افلاک، طوفانها و رعد و برقی که در کوهها بوجود می آمده و همچنین تبدیل روز به شب و شب به روز، محمد را به تفکر برانگیخته و توجه او را از ابتدا به نیروی عظیم طبیعت و سپس به وجود خالق متعال جلب کرده است.

ادیان بزرگ همه در صحراهای گرم بوجود آمده اند، زیرا یکی از خصایص صحراهای گرم و وسیع آن است که سکوت مطلق و وسعت آنها سبب اندیشه گری و تقویت پندارگری می شود. سکوت مطلق صحرا برای در خود فرو رفتن و اندیشه گری کردن بدون امکان درهم ریخته شدن رشته افکار مناسبترین مکان است. بهمین دلیل ذهنیت پیامبران ادیان بزرگ در صحراهای گرم رشد کرده است.

به هر حال، از مجموع احادیث و نوشته های نو یسندگان چنین بر می آید که محمد با سایـر جوانان مکه تفاوت داشته و دارای اخلاق و رفتار پسندیده و قابل تمجیدی بوده است، بطوری که به او لقب «امین» داده بودند.

<sup>15</sup> Spenger, Vie et enseignement.

هنگامی که محمد بقدر کافی رشد کرد، ابوطالب که روز بروز فشار ادارهٔ امور خانواده بیشتر بر او سنگینی می کرد، روزی به محمد پیشنهاد کرد که باید برای خود شغلی دست و پا کند. ابوطالب به محمد اظهار داشت که کاروان عموزاده ما خدیجه قرار است بزودی بطرف سوریه حرکت کند و او در جستجوی شخصی است که مسؤولیت ادارهٔ امور کاروان را برعهده بگیرد. بنابراین اگر وی از خدیجه تقاضا کند وی را به سمت مسؤول کاروانش به سوریه بینیرد، چه بسا که خدیجه به تقاضای وی پاسخ مثبت بدهد. محمد در جست اجرای پیشنهاد عمویش ابوطالب، نزد خدیجه رفت و از او تقاضا کرد مسؤولیت کاروانی را که قرار است به سوریه عزیمت کند به او بسپارد. خدیجه با تقاضای محمد موافقت کرد و لذا محمد از عزیمت کند به او بسپارد. خدیجه با تقاضای محمد موافقت کرد و لذا محمد از این مسافرت به محمد فرصت داد تا باردیگر چگونگی انجام فرایض مذهبی این مسافرت به محمد فرصت داد تا باردیگر چگونگی انجام فرایض مذهبی مسیحیان سوریه را مشاهده و بررسی کند و چون دراین زمان وی به رشد مغزی بیشتری دست یافته بود، از این رو مشاهده چگونگی انجام فرایض مذهبی مسیحیان اثر عمیقی در وی بر جا گذاشت.

اگرچه غلام خدیجه بنام «میسره» مسؤولیت انجام معاملات تجاری را بر عهده داشت، ولی این کار را به محمد واگذار کرد و محمد با زیرکی خاصی که داشت، کارچک و چانه زدن بر سر معاملات تجاری را با موفقیت انجام داد و با سودی بدون سابقه به سوی مکه مراجعت کرد. با توجه به این که محمد در این مسافرت با غلام خدیجه «میسره» بسیار خوشرفتاری کرده و نظر وی را جلب نموده بود، غلام مذکور به محمد پیشنهاد کرد که قبل از همه به حضور خدیجه برود و گزارش سود معاملات تجاری را به سمع خدیجه برساند.

خدیجه در این زمان روی پشت بام خانه اش در میان مستخدمینش انتظار ورود کاروان را می کشید. هنگامی که کاروان به خانه خدیجه رسید، محمد با اجازهٔ خدیجه به پشت بام رفت و گزارش فعالیتهای تجاری کاروان و سودهای حاصله از معاملات مذکور را به وی اعلام داشت. خدیجه از نتیجهٔ ماموریت محمد بسیار

<sup>16</sup> Bosra

راضی و خوشنود شد، اما دراین زمان خدیجه به محمد به عنوان یکی از خادمین جوانش نگاه می کرد.

خدیجه در این زمان چهل سال داشت. در گذشته دو مرتبه ازدواج کرده بود و از شوهران قبلی اس یک دختر و دوپسر داشت. با توجه به این که خدیجه هم متمول و هم از خانوادهٔ اشراف عرب بود، بسیاری آرزوی ازدواج با او را داشتند، ولی او تا این زمان برتری داده بود روزگارش را در تجرد بگذراند. در این زمان، اگر چه خدیجه مدت ۱۵ سال از محمد مسن تر بود، احساس کرد که محمد آهنگ تپشن قلبش را تغییر داده و در قلب او جا باز کرده است. ابتدا سعی کرد این احساس را در خود خاموش کند، اما کوشش وی در این جهت بجایی نرسید. از اینرو با یکی از برده هایش ۱ تماس حاصل کرد و به وی آموزش داد با محمد تماس بگیرد و با رعایت احتیاط در بارهٔ نظر محمد راجع به ازدواج با وی گفتگو کند. بردهٔ خدیجه بامحمد تماس حاصل کرد و از وی پرسش نمود، چرا او تا کنون تماس به ازدواج نکرده است. محمد پاسخ داد: «آخر من آهی در بساط ندارم که ازدواج کنم.» برده خدیجه گفت: «اگریک خانم اصیل و ثروتمندی که ازدواج کنم.» برده خدیجه گفت: «اگریک خانم اصیل و ثروتمندی که محبوبیت عامه دارد حاضر باشد با تو ازدواج کند و به زندگی مالی تو رونق بخشد، محبوبیت عامه دارد حاضر باشد با تو ازدواج کند و به زندگی مالی تو رونق بخشد، تو به این کار تن در خواهی داد؟»

محمد در حالی که پیشنهاد مذکور تکانش داده بود گفت: «تا این خانم چه کسی باشد!» و بردهٔ خدیجه اظهار داشت: «این خانم ارباب من خدیجه است.» محمد با شگفتی پاسخ داد: «و من چگونه می توانم به این کار اقدام کنم.» بردهٔ خدیجه پاسخ داد: «کار را به من واگذار کن و من ترتیب کار را به آسانی خواهم داد.»

محمد بدون مقدمه و با رغبت اظهار داشت: «من براي اين كار كاملاً آماده ام.»

بردهٔ خلیجه پس از آگاهی از تمایل محمد برای این ازدواج، نزد خلیجه رفت و مراتب را به وی بازگو کرد. تنها اشکالی که دربارهٔ انجام این ازدواج وجود

۷۷ بعضی از نو یسندگان خواهر خدیجه را میانجی ازدواج او با محمد ذکر کردهاند.

داشت، پدر خدیجه بود. پدر خدیجه مردی مسن، خشن، سرسخت و سنتی بود و خدیجه می دانست که با ازدواج وی با محمد موافقت نخواهد کرد. از این رو مهمانی بزرگی ترتیب داد و هنگامی که پدرش مست و سرخوش شد مراسم ازدواج انجام گرفت. پس از این که پدر خدیجه حالت عادی خود را بازیافت، پرسش کرد هدف انجام این همه تشریفاتی که معمولاً در مراسم جشن عروسی برگزار می شود چه بوده است! خدیجه پاسخ داد در واقع مراسم مذکور برای ازدواج با محمد بر پاشده بود و اکنون او باید محمد را داماد خود بداند.

هنگامی که پدر خدیجه از جریان مذکور آگاهی حاصل کرد به شدت برآشفت و گفت این جوان گدا دخترش را افسون کرده و به هر قیمتی شده است، حتی به قیمت خونریزی، نخواهد گذاشت این ازدواج ادامه پیدا کند. اما نزدیکان و آشنایان خدیجه او را قانع کردند که این ازدواج با میل کامل و پیشنهاد خدیجه دخترش انجام گرفته است و از این رو او سکوت اختیار کرد و به عمل انجام شده تن در داد.

با وجود اینکه ازدواج خلیجه و محمد در آغاز با چنین طوفانی رو برو شد و از طرف دیگر مدت ۱۵ سال بین خلیجه و محمد اختلاف سن وجود داشت، معهذا زندگی زناشویی آنها با موفقیت ادامه یافت. خدیجه مانند سابق مشغول برگزاری امور تجاری خود بود و محمد معمولاً به کوه «حرا» می رفت. خلیجه برای محمد ۲ پسر و ٤ دختر آورد. دختران محمد زنده ماندند، اما پسران او در طفولیت درگذشتند. اولین پسر محمد قاسم نام گرفت و از این رو بر طبق رسم عرب، محمد را ابوالقاسم یعنی پدرقاسم نامیده اند. محمد در سالهای آخر عمرش، بعضی اوقات به زندگی مطلوب و مرفهی که با خلیجه داشت، اشاره می کرد و این موضوع حسادت عایشه، سوگلی حرم محمد را که ٤٤ سال از خودش جوانتر بود و هیچگاه خلیجه را ندیده بود، بشدت بر می انگیخت.

# بخش دوم

# رفتار كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله با يهوديان

ببینید این مرد چقدربینوا وبیچاره است. این مرد ساده لوح انتظار داشت ما را وادار کند از اوبیذیریم که خداوند از دهان او سخن می گوید.

لرمونتوف

شمشير، كليد بمشت و دوزخ است.

محيد

٤١

# فصل سوم

# رفتار کوروش با یهودیان

#### ييشينة تاريخي بابل

«بخت النصر» از مشهورترین پادشاهان قدیم بابل می باشد که از سال ۲۰۶ یا ۲۰۵ قبل از میلاد بر بابل حکمرانی کرده است. وی فرزند «نبو پولاس» بود و در حدود سال ۲۰۱ قبل از میلاد با «امی تیس» دختر «هووخشتر» پادشاه ماد ازدواج کرد. در سال ۲۰۱ قبل از میلاد، «نبو پولاس» که از جانب «نخائو دوم» فرعون مصر احساس خطر می کرد، فرزند خود را به جنگ وی فرستاد. «بخت النصر» موفق شد فرعون مصر را در سال ۲۰۵ قبل از میلاد در حوالی «کرکمیش» شکست دهد. سپس مصریها را از آسیای صغیر بیرون راند و سرزمینهای فرعون مصر را در بین النهرین، شام و فلسطین تصرف کرد، سوریه را به

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nebuchadnezzar

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nabopolossar

<sup>3</sup> Amytis

<sup>4</sup> Nechao II

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carkemish

امپراطوری بابل اضافه نمود، اورشلیم را نیز تسخیر کرد و بعضی از اهالی آن، از جمله دانیال و پیروانش را با خود به اسیری به بابل برد. در این زمان، چون «بخت النصر» از درگذشت پدرش آگاه شد، به بابل بازگشت و به تخت شهریاری نشست و به فرماندهان سپاه خود دستور داد، اسیران یهود، فنیقیه و شام را به بابل بیاورند.

«بخت النصر» سه بار به او رشلیم حمله کرد و آن را محاصره نمود و ساکنانش را به اسیری به بابل برد و «متینا» برادر حکمران او رشلیم را که سوگند خورده بود، نسبت به او وفادار بماند، به حکمرانی او رشلیم گماشت و نام او را به «صدقیا» تبدیل کرد. «صدقیا» پس از ده سال حکمرانی بر او رشلیم با «حفرا» پادشاه مصر متحد شدو بر ضد «بخت النصر» شورش کرد. «بخت النصر» برای چهارمین بار به او رشلیم حمله کرد و پس از گشودن این شهر، دو پس «صدقیا» را جلوی چشمان پدر مقتول کرد و دستور داد چشمهای «صدقیا» را از حدقه در آورند و در سال ۸۸۸ قبل از میلاد او را به اسیری به بابل برد. سپس «نبوز ردان» را به اورشلیم فرستاد که از شهر شورشگر انتقام بگیرد و وی روز هفتم ماه پنجم سال او رشلیم فرستاد که از شهر شورشگر انتقام بگیرد و وی روز هفتم ماه پنجم سال قصرها و ساختمانهای شهر را و بران کرد. معابد یونانیان، از جمله معبد سلیمان، قصرها و ساختمانهای شهر را به آتش کشید، دیوارهای شهر را خراب کرد، و هنرمندان، کاهنان و پیامبرزادگان یهودی را اسیر و به انضمام ظروف و آلات طلا و نقره و خزانه های پر ارزش او رشلیم به بابل برد.

باغهای معلقه که از عجایب جهان بشمار می روند، بوسیلهٔ بخت النصر احداث شده بود. او این باغها را بخاطر خشنودی همسرش «آمی تیس» بر روی تپه های مصنوعی بنا نهاد. «بخت النصر» بسیار ظالم و سختدل بود و مجوسان و ساحرانی را که قادر به تعبیر رؤ یاهایش نبودند، دستور می داد بکشند. «بخت

<sup>6</sup> Mattaniah

<sup>7</sup> Zedekia

<sup>8</sup> Hophra

<sup>9</sup> Nebu-Zardan

النصر» مدت ۴۴ سال پادشاهی کرد. کتاب تورات نوشته است، بخت النصر در پایان عمر دیوانه شد و خود را گاو می پنداشت و چند سال در جنگلها بسر برد و در این زمان همسرش بر کشور او حکمروایی می کرد. ۱۱ اما سایر کتب تاریخی به چنین موضوعی اشاره نمی کنند و تنها نوشته اند، بخت النصر در سال ۵۹۲ قبل از میلاد وفات یافت.

#### تسخير بابل بوسيلة كوروش

سردار نامداری چون کورش بزرگ نمی توانست همسایه مستقلی را مانند بابل در کنار خود تحمل کند، مخصوصاً که بابل سرزمینی آباد و پر ثروت و بزرگترین شهر آن روز دنیا بود. البته کورش هیچگاه درصدد جمع کردن ثروت نبود، بلکه هدفش از کشورگشایی، مبارزه با ستمگری، استقرار عدالت و توزیع عادلانه ثروت و کمک به افراد محروم و بینوا بود. ۱۱ در این زمان «نبونید» ۱۲ بر بابل حکومت می کرد. «نبونید» چهارمین پادشاه بعد از «بخت النصر» بود و کفایت رو برو شدن با سردار بزرگی مانند کورش را نداشت. بعلاوه او وقت خود را به جمع آوری آثار عتیقه می گذرانید و زمام امور را بدست پسرش «بلشضر» سپرده بود.

«نبو پولاس» و بو یژه پسرش بخت النصر استحکامات تقریباً غیر قابل نفوذی برای دفاع از شهر بابل ساخته بودند. در مرز شمالی بابل، میان دو رود دجله و فرات، در مرکز عراق امروزی، دیواری بلند و استوار در شمال شهر «اپیس» ۱۴ به دجله می پیوست و رو به جنوب پیش می رفت و در شمال شهر «سیپپار» ۱۹ فرات می رسید. این دیوار شگفت انگیز را «سد بخت النصر» و یا «سد مادی» فرات می خندق ژ رف کنده شده بود که می خواندند. ۱۹

<sup>·</sup> اعهد عنيق، كتاب دانيال، فصل چهارم.

<sup>11</sup> C. Roux, Ancient Iraqi (London: George Allen & Unwin Limited, 1904), p. 322.

<sup>12</sup> Nebonidus

<sup>13</sup> Balshazzar

<sup>14</sup> Opis

<sup>15</sup> Sippar

<sup>16</sup> Andrew Robert Burn, Persia and the Greeks (London: Edward Arnold, 1962), p. 54.

دارای پلهای چوبین بود واگر به هنگام جنگ پلهای مذکور را می شکستند، دشمن امکان دسترسی به شهر را از دست می داد. مرز خاوری بابل نیز دارای دیوار بلندی بود که آن را از دسترس ایرانیان مصون نگه می داشت و بعلاوه خود بابل چون دژی بزرگ، استوار و شکست ناپذیر شده بود.

اگرچه بابل با مشخصات مذکون عروس شهرهای آن عصر بشمار می رفت و از لحاظ ثروت و پیشرفت بی نظیر بود، اما از نظر اخلاقی به درجهٔ فساد رسیده بود و وجود بت پرستی، رواج سحر و جادو و تجارت برده، این شهر را به مرز سقوط نزدیک کرده بود و از این رو امکانات شکست آن بوسیلهٔ سردار بزرگ و دادگستر منشی چون کورش آماده شده بود.

در بهار سال ۵۳۹ قبل از میلاد کورش پس از انجام تدارکات لازم قصد بابل را کرد. در بارهٔ چگونگی تسخیر بابل، تاریخ نو یسان شرحهای گوناگونی آورده اند و از جمله هرودوت، گزنفون ، تورات، برسوس، ۱۷ هریک به نوعی تسخیر شهر بابل را به دست کوروش توصیف کرده اند. اما کلیهٔ نو یسندگانی که در بارهٔ شکست شهر نامی بابل با وجود آن همه امکانات شگفت آور دفاعی، استحکامات استوار و محکم، مساعد بودن شرایط حغرافیایی و انبارهای پر از آذوقه آن، قلم زده اند، در دو مورد در باره علت سقوط سریع این شهر بدست کوروش اشتراک نظر دارند. یکی مساد اخلاقی مردم بابل و شقاق و نفاق درونی و اوضاع و احوال روانی شهلیدهٔ مردم این سرزمین و دوم نبوغ نظامی سردار بزرگی مانند کوروش. این دو مورد با یکدیگر اتفاق کردند و سبب شدند که کوروش به آسانی موفق شود بر شهر بابل با وجود آن همه امکانات واستحکامات نفوذ نایذیرش دست یابد.

بر طبق مدارکی که از حفریات بابل بدست آمده است، کوروش می دانست که برای دسترسی به بابل نه تنها مجبور بود از دیوارها و سدهای مرزی و جو یبارهای پهن و رودهای پر آب و خروشان و دژهای نیرومند سر راه عبور کند، بلکه ناگزیر بود دیوارهای مستحکم بابل را نیز درهم بکو بد و این کار برای کورش با نداشتن آلات و ادوات دژکوبی کار آسانی بنظر نمی رسید، از این رو بااستفاده

<sup>17</sup> Berossos

از نبوغ نظامی اش دستور داد آب دجله و نیز «گیندس» ۱۸ (که امروز دیاله نامیده می شود) را که به دجله می ریزد، به جو یبارها و خندقهای ژرفی که با فرمان او کنده شد بیندازند. این کار در زمانی انجام گرفت که آب این دو رود کمتر بود. سپس سپاه کوروش از دجله عبور کرد و کورش خود به طرف شمال حرکت کرد و به لشکر بابل که در نزدیکی شهر اپیس صف آرایی کرده بود، حمله نمود و ارتباط آن رابا بابل قطع کرد. از طرف دیگر یکی از سرداران خود، گبریاس را به مراکز جنوبی بابل اعزام داشت. گبریاس موفق شد نبونید را که با سپاه خود در سیپ پار مستقر شده بود از آن جا براند و بدون مانع وارد بابل شود. سپس کوروش برای حفظ نظم شهر، فوراً گبریاس را با اختیارات زیاد حاکم شهر کرد. گبریاس پس از یک هفته بلشضر را بعلت این که جنگ با ایرانیها را ادامه می داد در حین جنگ یک هفته بلشضر را بعلت این که جنگ با ایرانیها را ادامه می داد در حین جنگ کشت. اما کوروش با نبونید ملاطفت کرد و از کشتن وی خودداری نمود و او را به کرمان تبعید کرد. «نبونید» تا آخر عمر در کرمان باقی ماند و در همانجا درگذشت.

پیروزی کوروش بر بابل، بجای این که مردم این سرزمین را نگران و پریشان کند، آنها را شاد نصود. زیرا معروف بود که کوروش هر سرزمینی را فتح کند، برای مردم آن آسایش، رفاه و عدالت به ارمغان می آورد، نه کسی را می کشد، نه جایی را می سوزاند و نه اجازهٔ غارت اموال و دارایی مردم مغلوب را می دهد<sup>۱۹</sup> و از اینرو او را با آغوش باز پذیرا شدند<sup>۲۱</sup> و روز ۱۲ اکتبر سال ۵۳۹ قبل از میلاد، شهر بابل به چنگ ایرانیان افتاد. از سال ۵۳۹ قبل از میلاد که کوروش بابل را فتح کرد، وی پادشاه بابل و کیازند سایر کشورهای دنیا بشمار می رفت.

کوروش بقدری بلند نظر و گشاده فکر بود که پس از ورود به بابل، نه تنها با مردم آن بـا مهـر بـانـی و انـسان دوستی رفتار کرد، بلکه خدایان آنها را نیز محترم

If Gynder

<sup>19</sup> Roux, Ancient Iraq, p. 322.

<sup>20</sup> G.C.C. Maspero, The Passing of the Empires, trans. A.H. Cyee(London:1900), p. 627.

داشت و معابد بابل را بنام «اساهیل» و «اسیدا» ۲۱ تزیین کرد و حتی پس از مرگ بلشضر در جنگ به دست گبریاس دستور داد، مردم بابل برای او مراسم عزاداری و سوگواری بجای آورند. به همین دلیل، یکی از نویسندگان عصر ما می نویسند: «قشونهای ارو پایی باید از رفتار کوروش با ملتهای مغلوب پند بگیرند.» ۲۲

هرودوت<sup>۲۳</sup> می نو بسد، هنگامی که کوروش به رود «گیندس» (دیاله) رسید و قصد عبور از آن را کرد، یکی از اسبهای مقدس خود را به آب انداخت که با شنا از آن بگذرد، اما آب اسب را برد. این موضوع کوروش را خشمگین کرد و باعث شد سوگند یاد کند که آنقدراز آب رودخانه بکاهد، تا زنی هم بدون این که زانوهایش تر شود، بتواند از رود بگذرد. در اجرای این هدف، کوروش دستور داد در هر دو سوی رود که هفتاد میل مربع وسعت داشت، ۱۸۰ نهر کندند و آب رودخانه را به ۳۶۰ نهر مذكور انداختند. اين طرح سبب يايين آمدن سطح آب رودخانه شد. سیاهیان کورش تمام تابستان آن سال را به انحام این کارپرداختند و کورش در بهار سال بعد، بطرف بایل حرکت کرد و وارد جلگه های این سرزمین شد. هنگامی که کورش به شهر نزدیک شد، بابلی ها با او وارد حنگ شدند، اما بزودي سياهشان شهليده شد ويس از شكست به بابل يناهنده شدند. اهالي بابل چون قبلاً اندیشیده بودند که سرانجام زمانی آماج حمله کوروش قرار خواهند گرفت، دوراندیشانه آذوقه و خوار بار جند سالهٔ خود را تهیه کرده و از محاصره شدن بیمی نداشتند. اما کوروش با کیاست خاص نظامی خود، سربازان جنگ آزموده اش را در دو محلی که از یکی از آن محلها، آب رود فرات به درون شهر داخل و ازمحل دیگر خارج می شد، گمارد و خود با سر بازانی که قادر به جنگ نبودند، نهرهایی حفر کرد و آب رود فرات را در آنها انداخت و رود را کم آب

۱۱ «اسپدا» معنی خانه ابدی «نبو» پسر «مردوک» خدای بزرگ بابلی ها را می دهد. نقل از لفت نامهٔ دهخدا، صفحه ۱۶۸.

۲۲ تورات، تاریخ مشرق زمین، جلد ۲، صفحات ۱۹۲ تا ۱۹۸.

۲۳ کتاب اول، بندهای ۱۸۸، ۱۸۹.

کرد. آنگاه سپاهیان وی از رود عبور کردند و وارد شهر شدند. شهر بابل بقدری بزرگ بود و حملهٔ سپاهیان کوروش آنچنان برق آسا انجام گرفت که اصولاً گروهی از اهالی شهر از حادثهٔ حملهٔ کوروش آگاه نشدند، بطوری که یک روز بعد از تسخیر بابل، هنوز در «اروک» ۲۴ مردم «نبونید» را پادشاه خود می دانستند. ۲۵کوروش نیزمیل داشت، مردم ازاحساس تشویش یک حمله خارجی برکنار بمانندو بتدریج خودرادرشرایط اوضاع واحوال رضایتبخش تری مشاهده کنند. گزنفون ۲۶ نیز در بارهٔ تسخیر شهر بابل بوسیلهٔ کورش، شرحی شبیه سایر تاریخ نویسان آورده و می نویسد، کوروش پس از ورود به شهر بابل سر بازانش را از پیروی منش سست و هرزهٔ اهالی بابل منع کرد و دوستانش را از گرویدن به پیروی منش و نوش و آرمیدن در کاخهای بابل برحذر داشت و پس از آن که در بابل نظم وامنیت بوجود آورد، زمام امور را بدست افراد کاردان و شایسته سپرد و خود عازم پارس شد.

در استوانهٔ کوروش نیز آمده است که کوروش به سپاهیان ایرانی دستور داده بود، هنگام ورود به شهر بابل از سوزانیدن خانه ها، تخریب بتخانه ها و پرستشگاههای بابلیان خودداری کنند و مخصوصاً گروهی از جنگ آوران ایرانی را به نگهبانی بتخانهٔ «ازاگیلا» ۲۷ گمارد تا کسی به زور به آن جا وارد نشود. کوروش به سپاهیان ایرانی توصیه کرده بود، از کاری که برازندهٔ آزادمنشی و شایستهٔ نوع پروری نباشد خودداری کنند و به مردم مغلوب بابل، به صورت خواری و ذلت نظر نیفکنند. همچنین کوروش دستور داده بود، دانشمندان، هنروران، کارگران، پیشه وران و بازرگانان همه باید بر طبق معمول به کارهای روزانه خود

<sup>24</sup> Herok

<sup>25</sup> Parker & W.H. Dubberstein, Babylonian Chronology, 2nd ed. (Chicago: 1956), p. 4

<sup>26</sup> Xenophon, Cyropedia, vii, 5: pp. 8ff.

<sup>27</sup> Esagila

مشغول باشند و چنان پندارند که اصولاً اتفاق غیر منتظره ای روی نداده است. ۲۸ پس از دو هفته كوروش و شاهزاده كمبوجيه درميان استقبال با شكوه مردم بابل وارد این شهر شدند. مردم بابل با شادی به یای آنها گل نثارمی کردند و از حان و دل مقدمشان را گرامی می داشتند. شادی مردم را پایانی نبود، زیرا معتقد بودند که کوروش فرستادهٔ خدایان است و آمده است تا ستم و زور را از میان سردارد و دادگری را بحای آن بنشاند. اهالی بابل اعتقاد داشتند کوروش ماموریت دارد سد دین و مدعته گزار را از میان بردارد و به بابلیان رفاه و سعادت ارزانی دارد و خدابان را خرسند سازد. کوروش مردم را مطمئن کرد که تاراج داراییها و سوختن اموال و اماكن شيوهٔ آنها نيست؛ همهٔ زندانيان را آزادي بخشيد؛ خداياني را كه مردم می پرستیدند ارجمند شمرد و بتانی را که نبونید به بابل آورده و مایهٔ دلتنگی بابلیان و پرستندگان «مردوک» را فراهم آورده بود، به شهرهای خود بازگردانید. کوروش گبریاس را فرمانروای بین النهرین کرد و به وی دستور داد تا کارگزاران بابلی را در مقام و کارهای خود نگهدارد و بومیان شایسته و دانا را در سازمانهای دولتي بكار گيرد. كوزوش همچنان كه شيوهٔ آزادمنشانه اش بود، با نبونيد به مهـربـاني رفتار كرد و او را محترم شمرد، اما براي آن كه از شر شورش احتمالي او در آمنیده در امان باشد او را به کرمان فرستاد و فرمانداری آن سرزمین را بدو سيرد. ٢٩

#### آزادی یهودیان بوسیلهٔ کوروش و فرمان برگشت آنها به اورشلیم

یه و دیان بابل که پس از تسخیر اورشلیم و و یرانی آن بوسیلهٔ «بخت النصر» اسیر و به بابل آورده شده بودند، پیوسته آرزو داشتند که یکی از هم نژادان آنها قیام کند و آنان را به سرزمین دیرین پدری شان بازگرداند. اما چون این امر تا زمان جهانگیری کوروش به مرحلهٔ انجام نیبوست، یهودیان بابل که آوازهٔ نوع پروری و مردم دوستی

<sup>28</sup>Cyrus Cylinder; cf.: Nebunaid Chronicle.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Josephus, op. cit; Eusibius, Preaep, Evang, ix, p. 41. both cited by Roux, op cit., p. 398n., p. 36.

نقل از: شاپور شهیازی، کوروش بزرگ (شیراز: انتشارات دانشگاه پهلوی، ۱۳٤۹ خورشیدی)، صفحات .۳۰.۳ .۳۰.۳

کوروش را شنیده بودند، برای نجات از وضع وخیم خویش و بازگشت به سرزمین آباء و اجدادی خود، به کوروش چشم امید دوختند. " از طرف دیگر، اگرچه کوروش چنان که از اسناد بابلی و بیانیهٔ او بر می آید، نسبت به تمام ملل رؤوف بود، ولی مطالب تورات حاکی است که او نسبت به یهودیان توجه خاصی داشته است که نویسندگان مختلف برای سبب این توجه، دلائل گوناگون برشمرده اند.

بهرحال کوروش پس از فتح بابل فرمانی صادر کرد و طی آن اعلام داشت که یه یهرحال کوروش پس از فتح بابل فرمانی صادر کرد و طی آن اعلام داشت که خدای آسمانها جمیع کشورهای روی زمین را به او داده و به وی امر فرموده است که خانه ای برای او در اورشلیم بنا کند. بنابراین کلیهٔ قوم یهود مجازند به اورشلیم برگردند و در ساختن خانهٔ یهوه که خدای اسرائیل و خدای حقیقی است شرکت کنند. هر کس نیز که بسبب فقر قادر به انجام این عمل نباشد، اهالی آن مکان باید او را با نقره و طلا و اموال و چهار پایان و سایر هدایای تبرعی کمک

اسرای یهود در بابل از صدور فرمان کوروش، مبنی بر آزادی آنها غرق در شادی شدند. نکتهٔ جالب توجه در فرمان کوروش آنست که وی در بیانیهٔ بابلی «مردوک» خدای بزرگ بابلی ها را نیز ستایش کرده است، اما در فرمان مذکور عبارت «خانهٔ یهوه خدای بنی اسرائیل و خدای حقیقی» را بکار برده، در حالی که در بیانیه بابلی عبارت «خدای حقیقی» وجود ندارد. این موضوع در بردارندهٔ این واقعیت است که کوروش و پارسیها بین مذهب بنی اسرائیل و کلدانیان تفاوت قائل بوده اند و بهمین جهت، کوروش «خدای یگانهٔ اسرائیل» را «خدای حقیقی» خوانده است.

پس از فرمان مذکور، کوروش فرمان دیگری صادر کرد که معبدی را که «بخت النصر» خراب کرده، تعمیر کنند و بو یژه این نکته بسیار جالب اهمیت است که دستور داد، هزینهٔ تعمیر معبد یهودیها از خزانهٔ دولت خودش پرداخت

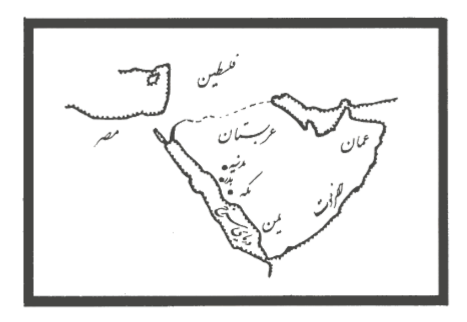
<sup>30</sup> Burn, Persia and the Greeks. p. 52.

<sup>31</sup> Ibid.





۵٣



بروربهای اسسام در رفان رمات تحد درمال ۱۳۲ میلاد

گردد. ۳۲ همچنین کوروش دستور داد، ظروف طلا و نقره ای را که «بخت النصر» از بیت المقدس به بابل آورده بود، به ملت یهود برگردانند. بر طبق نوشتهٔ کتاب عزرا، ظروف طلا و نقره ای که «بخت النصر» پس از تسخیر اورشلیم به بابل برده و بر طبق فرمان کوروش به یهودیان مسترد شد به این شرح بوده است: سی طاس طلا، هزار طاس نقره، بیست و نه کارد، سی جام طلا، چهارصد جام نقره از قسم دوم، هزار طرف دیگر. جمیع ظروف طلا و نقره، پنجهزار و چهارصد عدد بود که «شش بصر» حاکم فلسطین که یهودیها با اجازه کوروش برای خود انتخاب کرده بودند، همهٔ آنها را با اسرای یهودی که از بابل به اورشلیم می رفتند به این شهر حمل کرد.

بر اثر فرمانهای کوروش، چهل و دو هزار و سیصد و شصت نفر از یهودیان بابل بغیر از غلامان و کنیزان آنها که شامل هفتهزار و سیصد و سی و هفت می شدند با هفتصد و سی و شش اسب و دو یست و چهل و پنج قاطر و چهارصد و سی و پنج شتر و ششهزار و هفتصد و بیست الاغ روانهٔ اورشلیم شدند. البته باید توجه داشت که شروت مندان و توانگران یه ودی که دربابل به شغل و حرفه پر سودی اشتغال داشتند از رفتن به اورشلیم خودداری کردند. از طرف دیگر، بابل شهر بزرگ، شروت مند، حاصلخیز و پر نعمتی بود که بر فلسطین گرم و فقیر برتری داشت. ۳۳

هرودوت می نویسد بابل آنقدر ثروتمند بود که از دوازده ماه سال، مخارج چهارماه سرزمینهای وسیع زیر فرمان کوروش را تأمین می کرد و مخارج هشت ماه دیگر بر عهدهٔ تمام آسیا بود. بنابراین ملک آسور (هرودوت مملکت بابل را آسور می نامد) از حیث ثروت معادل یک ثلث تمام آسیا بوده است. ۳۶ \*

<sup>32</sup> Helen Hinckley, The Land and People of Iran, (Philadelphia, New York: J.B. Lippincott Company, 1964), p. 26.

<sup>33</sup> Mastero, The Passing of the Empires (London, 1900), pp. 628-32.

۳۴ کتاب اول، بندهای ۱۹۲ تا ۲۰۰.

# فصل چهارم

# رفتار محمد بن عبدالله با يهوديان

# قلع وقمع يهوديان بوسيلة محمد

پیروزی محمد در جنگ بدر بر سپاه قریش در سال دوم هجرت باعث استحکام قدرت او در مدینه شد و بسیاری از افرادی را که در رد یا قبول کیش اسلام دودل بودند، بسوی او گرایش داد. مردم مدینه به پیروزی محمد در جنگ بدریک اهمیت مذهبی دادند، نه سیاسی. بعبارت دیگر آنها به قبول این عقیده تن در دادند که چون مردم قریش به خدا و کیش محمد اعتقاد نداشتند، از اینرو خداوند با وجود این که سر بازان آنان سه برابر لشکریان اسلام بود، معهذا محمد را بر آنها پیروز گردانید.

با این وجود، هنوز بسیاری از قبایل و مردم مدینه و مخصوصاً قبایل یهودی این شهر از قبول اسلام امتناع می کردند. محمد ابتدا به یهودیان و دین آنها احترام می گذاشت و معتقد بود بتدریج آنها را وادار به گرایش به کیش خود خواهد کرد. حتی زمانی آیه ۱۵ سوره جاثیه را از بنی اسرائیل بعنوان ملتی که خداوند آنها را نسبت به سایر مردم روی زمین برتری داده است سخن می گوید:

٣-وَلَقَانُ أَتَيْنَا بَنِنَ إِسْرَآءِيْلَ الْكِتْبَ وَالْعَكْمَةِ وَالنُّبُوّةَ وَمَرَقَلْلَهُ مُرْسِنَ الطّيتِبَاتِ
 وَفَصَّلْنَاهُ مُرْعَلَى الْعَلَيمِيْنَ أَ

«ومابنی اسراییل راکتاب و حکومت و نبوت عطا کردیم و روزی لذیذ و حلال نصیب آنها گردانیدیم و آنان را بر اهل دوران خود فضیلت دادیم.»

اما محمد بتدریج متوجه شد که نه تنها یهودیان آمادگی گرایش به آئین او را ندارند، بلکه در خفا او را مسخره می کنند و این موضوع در روحیهٔ آنهایی که هنوز به اسلام ایسان نیاورده بودند اثر نامطلوبی بوجود می آورد. یهودیان با ادامهٔ این روش گویا غافل از این واقعیت بودند که قدرت محمد بتدریج در مدینه زیاد می شود و بمحض اینکه برایش امکان بوجود بیاید، آنها را نابود خواهد کرد.

از طرف دیگر، آنهایی که اسلام اختیار کرده بودند، خود را کاملاً در اختیار محمد قرار داده بودند و دربارهٔ کلیهٔ جزئیات اعمال و رفتار اهالی مدینه برای او جاسوسی می کردند، بطوری که هیچ خانواده ای از فعالیتها و اقدامات جاسوسی پیروان محمد مصون نبود و حتی مکالمات سری بین افراد نیز به محمد گزارش داده می شد. این موضوع سبب شده بود محمد مخالفان خود را بشناسد و بر اساس اطلاعاتی که از طریق جاسوسان و پیروانش کسب می کرد، گاهی اوقات دست به اقداماتی می زد که هم ظالمانه و هم برخلاف اصول و موازین اخلاقی بود. ا

اولین خونی که بناحق در جهت قدرت طلبی محمد در مدینه ریخته شد، قتل زن زیبای شاعره ای بود بنام «عصما» ۲۰ عصما دختر «مروان» متعلق به طایفهٔ «اوس» بود که از قبول اسلام خودداری کرده بود. عصما بطور علنی با اسلام مخالفت می ورزید و اسلام و محمد را با اشعار خود هجومی کرد. عصما پس از جنگ بدر اشعاری سرود و ضمن اشعار مذکور حماقت مردم مدینه را از این که به محمد که یک شخص بیگانه ای است که به افراد طایفه خود پشت کرده و رئیس محمد که یک شخص بیگانه ای است که به افراد طایفه خود پشت کرده و رئیس آن را در جنگ مقتول نموده، اعتماد کرده و خود راتسلیم او نموده بودند، نکوهش

William Muir, The Life of Mohammed, A New and Revised Edition by Weir (Edinburgh: John Grant, 1923), p. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Asma.

کرد. اشعار عصما دهان به دهان گشت و سرانجام به گوش مسلمانان رسید. مسلمانان مفهوم اشعار عصما را برای خود توهین آمیز دانستند. «عمیر بن ادی» یک فرد نابینایی که متعلق به طایفه عصما بود و به گفتهٔ گروهی از افراد، شوهر سابق عصما بوده است، سوگند خورد که عصما را به مناسبت اشعاری که بر ضد اسلام سروده خواهد کشت.

چند روزیس از برگشت محمد از جنگ بدر، عمیر بن ادی شب هنگام، وارد خانهٔ عصما شد و در حالی که اطفال عصما پهلوی او خوابیده و یکی از اطفال شیرخوار عصما از پستان او مشغول شیر خوردن بود، طفل مذکور را از پستان مادر جدا کرد و شمشیرش را چنان در قلب عصما فرو کرد که شمشیر از بدن عصما گذشت و در زمین زیر رختخواب نفوذ کرد. صبح روز بعد محمد که از جریان قتل عصما آگاه شده بود در هنگام نماز صبح در مسجد از عمیرابن ادی پرسش کرد: «آیا دختر مروان را توکشتی؟» عمیر پاسخ داد: «آری، ولی آیا عمل نابجایی انجام داده ام؟» محمد گفت: «نه، به هیچ وجه، حتی دو بز نر برای این کار با یکدیگر شاخ به شاخ نخواهند شد.» سپس محمد حاضران را در مسجد خطاب قرار داد و گفت: «اگر شما میل دارید کسی را که به خدا و پیامبرش خدمت کرده است بشناسید به این مرد نگاه کنید.» عمر بن الخطاب گفت: «چی، منظورت عمیر نابیناست؟» محمد پاسخ داد: «او را از این پس باید عمیر بینا نامید نه عمیر نابیناست؟» محمد پاسخ داد: «او را از این پس باید عمیر بینا نامید نه عمیر نابیناست؟»

در راه بازگشت به خانه اش در مدینه علیا، عمیر با پسران عصما که مشغول دفن مادرشان بودند رو برو شد. پسران «عصما» او را قاتل مادرشان نامیدند. عمیر بدون هیچ نوع نگرانی وجدانی به ارتکاب جنایت اعتراف کرد و افزود که اگر آنها جرأت داشته باشند، عمل مادرشان را که سبب قتلش شد تکرار کنند، او تمام افراد خانواده آنها را به قتل خواهد رسانید.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Omeir Inb Adi.

<sup>4</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 239.

با قتل عصما آن گروه از طایفه «اوس» که مخفیانه اسلام اختیار کرده بودند کیش خود راعلنی کردند. بقیه افراد آن طایفه نیز قبل از این که قر بانی اقدامات ظالمانه پیروان محمد شوند، به اسلام گرو یدند. و یلیام مو یر از قول «اسپرنگر» نقل می کند که یگانه چاره رهایی از خونریزی کینه جو یانه پیروان محمد برای طوایف عرب قبول اسلام بود.<sup>۵</sup>

هنوز چند هفته از قتل «عصما بنت مروان» نگذشته بود که پیروان محمد مرتکب قتل دیگری شدند. قربانی این قتل یک یهودی سالخورده بود بنام «ابوعفک» که بتازگی به آیین یهودی گراییده و جرم او شبیه عصما بود. ابوعفک متعلق به خانواده «بنی عمر» بود که با اسلام مخالفت می ورزیدند و محمد از این موضوع آگاه بود. با وجود این که «ابوعفک» به دین یهودی درآمده بود، اما هنوز درمیان قبیله خود درمدینه علیا بسر می برد و اگرچه بیش از یکصد سال از عمر او می گذشت، اقدامات حادی بر ضد محمد و آیین تازه او انجام می داد. ابو عفک نیز مانند عصما اشعار نیشداری بر ضد محمد و اسلام سروده بود که باعث آزردگی مسلمانان شده بود.

روزی محمد پیروانش را مورد خطاب قرار داد و اظهار داشت: «چه کسی داوطلب است مرا از دست این عنصر فاسد نجات دهد؟» چند روز بعد یکی از افرادی که متعلق به طایفه «ابوعفک» بود و به تازگی به اسلام گراییده بود، ابوعفک را تعقیب کرد و هنگامی که وی وارد حیاط خانه اش شد روی او پرید و با شمشیر او را مقتول کرد. صدای جیغ و فریاد ابوعفک زیر ضربات شمشیر قاتل، با شمشیر او را به خانه «ابوعفک» کشانید و آنها موفق شدند قاتل را دستگیر کنند. همسایگان را به خانه «ابوعفک» قصد داشتند او را به سزای جنایتش برسانند، دستگیر کنند را که به دستگیر کنند را که به فرار شد. خونریزیهای ناروای مذکور آن گروه از مردم مدینه را که به محمد به صورت یک بیگانه نگاه می کردند و نسبت به قبول آیین او تردید داشتند

<sup>5</sup> Ibid, p. 240.

<sup>6</sup> Ibn Hisham, p. 994 f.; Al-Wakidi, p. 91; Ibn Saad, p. 19.

بخود آورد و مخصوصاً يهوديان مدينه را وحشت زده كرد.

تبعید طایفهٔ یهودی «بنی قینقاع» و تصرف اموال و داراییهای آنها

طایفهٔ یهودی «بنی قینقاع» که در قلعه خود در خارج از شهر مدینه به شغل زرگری اشتخال داشتند، یکی از سه طایفهٔ یهودی نشین مدینه بودند که پیش از دو طایفهٔ مذکور آماج خشم محمد قرار گرفتند. ۲ طایفهٔ بنی قینقاع از اطاعت از محمد سرباز زدند و حتی معاهدهٔ خود را با او در باره امنیت مدینه لغو کردند. محمد بلافاصله پس از مراجعت از جنگ بدر به قلعه طایفه یهودی بنی قینقاع رفت و از سران آنها خواست تا قبل از این که سرنوشت رقت انگیز طایفه قریش در باره آنها تکرار شود، او را بعنوان پیامبر اسلام بشناسند و به وی ایمان بیاورند. سران طایفه پیشنهاد محمد را رد کردند و گفتند او هرچه درتوان دارد می تواند بر ضد آنها انجام دهد.

دراین اوضاع و احوال، رو یدادی به وقوع پیوست که بهانهٔ قابل توجیهی برای حمله به بنی قینقاع به محمد داد. بدین شرح که یک دختر مسلمان وارد بازار زرگران طایفه «بنی قینقاع» شده و جلوی مغازه یکی از زرگرها نشسته بود تا زرگر مذکور سفارش او را انجام دهد. یکی از همسایگان یهودی زرگر مذکور دامن آن دختر مسلمان را به لباس بالا تنه اش با سنجاق وصل کرد. هنگامی که دختر مذکور از جای خود برخاست، وضع مضحک دامن او باعث خندهٔ تماشاگران و ناراحتی دختر مذکور شد و نامبرده شروع به جیغ و داد کرد. یکی از مسلمانانی که ناظر این رو یداد بود، به یهودی عامل اقدام اهانت آمیزمذکور حمله کردواورا کشت. یهودیان بازارنیز به آن جوان مسلمان حمله کردند واورابه تقاص قتل برادر دینی خود مقتول گردند. افراد خانواده مسلمان مقتول به مسلمانان مدینه متوسل شدند تا برای خونخواهی عضو مقتول خانواده خود از آنها حمایت کنند.

هنگامی که خبر رو یداد مذکور به محمد رسید، وی بجای این که درصدد حل

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibn Hisham, p. 545 f.; At-Tabari, i, pp. 1360ff.; Al-Wakidi, p. 92f.; Ibn Saad, p. 19.

٦.

و فصل عمل برآید و یا تقاضای مجازات مسؤولان قتل را بکند، بیدرنگ سپاه خود را که درست یکماه پیش از جنگ بدر مراجعت کرده بود، برای حمله به طایفه یه یه ودی بنی قینقاع تجهیز کرد. با توجه به این که حمله به افراد طایفه بنی قینقاع بعلت چگونگی ساختمان قلعهٔ مسکونی آنها کار آسانی نبود، سپاه محمد محل سکونت آنها را محاصره کردند.

طايفة محاصره شده بني قينقاع انتظار داشتند «عبدالله ابن ابي» رهبر منافقين مدينه و همچنين طايفه خزرج كه با آنها از مدتها بيش بيمان اتحاد و دومتي داشتند به كمك آنها بشتابند؛ اما هيچ كدام از آنها جرأت نكردند در جريان مذكور مداخله كنند. پس از ١٥ روز محاصره افراد طايفه بني قينقاع كه از كمك دوستان و متحدان خود ناامید شده بودند، به سپاه محمد تسلیم شدند. هنگامی که افراد طايفه بني قينقاع يكي يكي از قلعه خارج مي شدند، لشكريان محمد دستهای آنها را از عقب می بستند و آنها را آمادهٔ اعدام می کردند. در این زمان عبدالله ابن ابى كه نمى توانست ناظر قصابى متحدان باوفايش باشد، به محمد مراجعه كرد و از او خواست كه از خون افراد طايفه بني قينقاع درگذرد. اما محمد صورت خود را از او برگردانید و به وی پاسخی نداد. عبدالله، بازوی محمد را حسبید و در تقاضای خودیافشاری کرد. محمد فریاد زد: «مرا به حال خود واگذار.» ولی عبدالله، همچنان بازوی محمد را حسیده بود و در تقاضای خود اصرار می ورزید. بتدریج خشم چهره محمد را گلگون کرد و فریاد زد: «گفتم مرا بحال خود واگذار، بدبخت.» عبدالله گفت: «تا تقاضای مرا اجابت نکنی و به حال ياران من رحم نياوري تو را رها نخواهم كرد. اين افراد با ٣٠٠ سر باز زره پوش و ۲۰۰ سربازغیرمجهز درجنگهای «حدائق»^ و «بوات» ۹ دربرابر دشمنانم ازمن دفاع كردند واكنون نخواهم گذاشت يك روزه توآنها را نابود کنی.))

<sup>8</sup> Hadaik

<sup>9</sup> Boath

محمد کمی با خود اندیشید و به این نتیجه رسید که عبدالله بن ابی قو یتر از آن است که تقاضایش نادیده گرفته شود. بنابراین رو به پیروانش کرد و با کراهت گفت: «بگذارید بروند، خدا آنها و همچنین این مرد (اشاره به عبدالله بن ابی) را لعنت کند.»

بدین ترتیب محمد از قتل طایفه یهودی بنی قینقاع درگذشت ولی دستور داد آنها را از مدینه تبعید کنند. افراد طایفه بنی قینقاع تا حدود چند میل بوسیله «عباده» یکی از رهبران طایفه خزرج که اسلام اختیار کرده بود به خارج از مدینه بدرقه شدند و به طرف شمال غربی حرکت کردند و در وادی القراء که یک محل یهودی نشین بود وارد شدند و از آنجا با کمک طایفه مذکور در «ادریات» ۱۰ در مرز سوریه سکونت اختیار کردند.

با توجه به این که شغل طایفه بنی قینقاع زرگری بود، غنائمی که از تبعید این طایفه به دست مسلمانان افتاد بیشتر آلات و ادوات زرگری و زره و تسلیحات جنگی بود. محمد یک پنجم سهم خود را از غنائم مذکور که عبارت بودند از سه کمان، سه قبضه شمشیر و دو زره برداشت و بقیهٔ آنها را بین سپاهیان تقسیم کرد. مهاجران وانصار با تصاحب غنائم مذکور به ثروت قابل توجهی دست یافتند.

با تبعید یهودیان طایفه بنی قینقاع و تصاحب اموال آنها، سایریهودیان مدینه از سرنوشت مخوف خود در آینده بیمناک شدند. بطوریقین می توان گفت که علت اخراج «طایفه بنی قینقاع» از مدینه اهانت به یک دختر مسلمان نبود. درست است که این رو یداد باعث خونریزی شده بود، ولی از هر یک از طرفین دعوی بطور مساوی یک نفر بیشتر کشته نشده بود. بنابراین علت واقعی اخراج یهودیان بنی قینقاع را از مدینه می توان دشمنی دیرینه محمد نسبت به یهودیان دانست، وگرفه حادثه بازار زرگرهای طایفه بنی قینقاع به آسانی قابل حل و فصل بود. این رو یداد بقدری نسبت به اقدام ظالمانه ای که درپیرو آن بعمل آمد، ناچیز بود که بعضی از تاریخ نو یسان اصولاً از ذکر آن خودداری کرده و حمله به طایفه بنی قینقاع را مبنی برپیامی می دانند که بعلت خیانت یهودیها از طرف خداوند از قینقاع را مبنی برپیامی می دانند که بعلت خیانت یهودیها از طرف خداوند از

<sup>10</sup> Adhriat

آسمان به محمد وحی شده است.۱۱

رفتار ظالمانه ای که نسبت به افراد طایفه یهودی بنی قینقاع بعمل آمد، اختلاف و شکاف تازه ای بین مسلمانان و آنهایی که هنوز به اسلام ایمان نیاورده بودند بوجود آورد. به همین علت، «عبدالله ابن ابی» به سرزنش «عباده» که به اخراج یهودیان بنی قینقاع کمک کرده بود پرداخت و گفت: «آیا تو خود را از سوگندی که در اتحاد با طایفه بنی قینقاع خورده ای آزاد کرده ای؟ و آیا فراموش نموده ای که افراد طایفه مذکور در چند جنگ خون خود را بخاطر کمک و حمایت از ما نشار کردندو...» عباده سخنان «عبداله بن ابی» را قطع کرد و گفت: «با ظهور اسلام، اکنون همه چیز عوض شده و کلیه معاهده ها و قراردادهای جاری از بین رفته است.» ۱۲

#### قتل كعب بن الاشرف

«ابن هشام»، «الطبری»، «الوکیدی» و «ابن سعد» ۱۳ میبویسند، در سال دوم هجرت جنایت ناجوانمردانه ای بوقوع پیوست که صفحات زندگی پیامبر را تیره و تار کرده است. بدین شرح که «کعب بن الاشرف» پسر یک یهودی از طایفه «بنی النضیر» بود که قبلاً اسلام آورده بود، اما از زمانی که محمد قبلهٔ مسلمانان را از اورشلیم به کعبه تغییر داد، از اسلام برگشت و دو باره به دین یهود گرایید. شکست فریش در جنگ بدن کعب بن الاشرف و سایر مخالفان محمد را به سختی رنج می داد. کعب ضدیت خود را با محمد پنهان نمی کرد و پس از جنگ بدر به مکه رفت و چون طبع شعر داشت با سرودن اشعار غم انگیزی در مرگ سر بازان قهرمان قریش که جان خود را در جنگ مذکور از دست داده بودند، افراد سر بازان قهرمان قریش که جان خود را در جنگ مذکور از دست داده بودند، افراد همچنین متهر شد که با سرود غزلهای عاشقانه برای بعضی از زنان عرب، سبب همچنین متهم شد که با سرود غزلهای عاشقانه برای بعضی از زنان عرب، سبب

<sup>11</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 242.

<sup>12</sup> Ibid., p. 243.

<sup>13</sup> Ibn Hisham, p. 548; At-Tabari, i, p.1368f.; Al-Wakidi, p. 95f.; Ibn Saad, p.21.

ایجاد اختلال در نظم جامعه مسلمانان شده است. باید توجه داشت که مردان عرب نسبت به عفت زنان خود بسیار حساس هستند و هنگامی که کسی به زنان آنها به چشم بد نگاه کند گناهش را نابخشودنی می دانند و عمل او را با احساس خشک و ظالمانه و خالی از تعقل پاسخ می گویند. بنابراین اتهامی که در این باره به کعب زده شد به آسانی می توانست احساسات اعراب را بطور خطرناکی بر ضد وی برانگیزد.

محمد بخوبی تشخیص داده بود که انتشار افکار و اشعار خصمانه افراد متنفذی مانند کعب، قدرت او را تضعیف خواهد کرد و از اینرو خصومت و رنجش خود را از کعب علنی نمود و بطور صریح دعا می کرد: «خداوندا، به هر ترتیبی که صلاح می دانی مرا از دست پسر الاشرف و اشعار و هجو یات او نجات بده.» سپس محمد پیروان خود را مخاطب قرار داد و از آنها پرسش کرد: «چه کسی از بین شما حاضر است مرا از دست پسر الاشرف که باعث رنج و عذابم شده است، شما حاضر است مرا از دست پسر الاشرف که باعث رنج و عذابم شده است، نجات دهد؟» «محمد بن مسلمه» پاسخ داد: «من او را خواهم کشت و تو را از دست او نجات خواهم داد.» محمد از آمادگی محمد بن مسلمه برای قتل کعب بن الاشرف استقبال کرد، ولی به او گفت بهتر است قبل از دست زدن به هر اقدامی با «سعد بن معاذ» رئیس طایفهٔ «اوس» برای انجام این امر مشورت کند.

«محمد بن مسلمه» با سعد بن معاذ به مشورت پرداخت و سعد چهار نفر از افراد طایفه اش را تعیین کرد تا در انجام قتل کعب به محمد بن مسلمه کمک کنند. نقشه ای که سعد بن معاذ برای انجام قتل کعب طرح کرد این بود که محمد بن مسلمه به کعب نزدیک شود، اقدامات و فعالیتهای او را بر ضد محمد تحسین کنند و بدین وسیله نظر وی را نسبت به خود جلب نماید. پس از طرح نقشه مذکور، محمد بن مسلمه با چهار نفر همدستی که سعد برایش تعیین کرده بود، نزد محمد رفت، نقشهٔ طرح شده را به آگاهی محمد رسانید و وی با آن موافقت کرد.

بمنظور اجرای طرح مذکور، «ابونعیلا» برادر رضاعی کعب مأمور شد راه را برای قتل کعب هموار سازد. به همین منظور او با کعب تماس حاصل کرد و به وی اظهار داشت، از زمانی که محمد در مدینه ظهور کرده، مصائب بیشمار و فقر و فلاکت بر این شهر و مردم آن مستولی شده است و به کعب پیشنهاد کرد باید آنها با همکاری یکدیگر برنامه ای برای مخالفت با محمد و از بین بردن او طرح و اجرا کنند. کعب پاسخ داد چون از امنیت خود اطمینان ندارد، او باید ترتیبی اتخاذ کند که وی از امنیت جانش آسوده خاطر باشد. ابونعیلا پاسخ داد او و یارانش حاضرند قبل ازملاقات برای مذاکره در باره موضوع، سلاحهای خود را نزد کعب گرو بگذارند. کعب با این پیشنهاد موافقت کرد و شبی را تعیین کردند که در ساعات آخر آن در خانه کعب همدیگر را ملاقات و سپس برای مذاکره به محل دیگری بروند.

در ساعـات اولیهٔ شبی که قرار بود توطئه قتل کعب انجام شود، عاملان قتل در خانهٔ محمد گرد آمدند. در آن شب ماه نورافشانی می کرد و ماهتاب درخشانی بر زمین مدینه تابش داشت. محمد آنها را تا حومه شهر همراهی کرد و هنگام ترک آنها گفت: «خدا با شماست و در کار خود پیروز خواهید شد.» خانه کعب نزدیک محل مسکونی یهودیان در ۲ یا ۳ میلی شهر قرار داشت. هنگامی که آنها به خانه کعب رسیدند، وی در رختخواب آرمیده بود. ابونعیلا با صدای بلند او را خواند و کعب با شنیدن صدای او از رختخواب بیرون آمد که به ملاقات آنان برود. با توجه به این که وی بتازگی ازدواج کرده بود، همسرش ردای او را چسبید و به وى التماس كرد كه از ملاقات افراد مذكور خوددارى كند. اما كعب ياسخ داد: «اولاً ابونعيلا برادر من است و بعلاوه آيا اين درست است كه مبارزي به رزم آزمایی دعوت شود و از این کارشانه خالی کند!» با گفتن این کلمات، کعب قبای خود را از دست همسرش آزاد کرد و بدون این که توحه کند مدعو بنش مسلح هستند و برطبق موافقت قبلي قرار بوده است سلاحها بشان را نزد كعب گروی امنیت او بگذارند، همراه آنها براه افتاد. آنها همچنان که طی مسیر می کردند، از مصائب و بدبختیهایی که گریبانگیر مردم مدینه شده بود، سخن می راندند، تا به آبشاری رسیدند و تصمیم گرفتند برای جند لحظه ای در کنار آبشار بنشینند و از ماهتاب درخشانی که در آن شب نورافشانی می کرد لذت ببرند. همچنان که در کنار آبشار نشستند، ابونعیلا برادر رضاعی کعب، بازو پش را روی

گردن او قرار داد و با طره های موهای بلندش مشغول بازی شد و از رایحهٔ عطری که از كعب استشمام مي شد شروع به تعريف كرد. كعب ياسخ داد رايحة مذكور از عطري كه همسرش استعمال كرده بود به بدن او نشسته است. در اين هنگام بطور ناگهانی ابونعیلا با چنگ موهای کعب را محکم گرفت و در حالی که او را روی زمین می کشید فریاد برآورد: «او را بکشید! دشمن خدا را بکشید!» همدستان ابونعیلا شمشیرهای خود را از غلاف خارج کردند و به جان کعب افتادند. کعب بیجاره چنان به بدن برادر رضاعی اش چسبیده بود که کشتن او بدون آسیب رسانیدن به ابونعیلا کار آسانی نبود. کعب زیر ضربات شمشیر مهاجمین شروع به فرياد زدن كرد، بطوري كه صداي فريادهاي او در خانهٔ يهوديها طنين انداخت و آنها که از فریادهای او به وحشت افتاده بودند چراغهای خود راروشن کردند. دو ضر به از ضر بات شمشیری که مهاجمین به کعب حواله می کردند به یکی از همكارانشان وارد آمد و او را زخمي كرد. مهاجمين كه از تعقيب و دستگير شدن بوسیلهٔ دیگران بیمناک بودند، در حالی که همکار مجروح خود را روی بازوانشان حمل مي كردند با شتاب محل جنايت را ترك كردند. همچنان كه آنها به مسجد که محمد در آنجا انتظارشان را می کشید نزدیک می شدند، تکبیرو الله اکبر می گفتند و محمد با شنیدن صدای تکبیر آنها متوجه شد که آنها مأموریت جنایی خود را با موفقیت انجام داده اند.

محمد در مدخل در ورودی مسجد آنها را ملاقات کرد و اظهار داشت: «خوش آمدید، پیروزی شما را شادباش می گویم.» مهاجمین سر رنگ پریدهٔ کعب بن الاشرف را روی پاهای محمد انداختند و گفتند: «ما هم به توشادباش می گوییم.» محمد شکر خدای را بجا آورد و به دلداری و تسکین فرد مجروح برداخت. ۱۴

و یلیام مو یر می نو یسد: «آموزشهای مذهبی محمد با روح تعصب آلود اعراب هماهنگی و سازگاری داشت. آموزشهای مذهبی محمد زیرپوشش مصلحت اسلام

<sup>14</sup> Ibid.

و رضای خدا، روح تعصب آلود اعراب را برای ارتکاب اعمال و جنایتهای ظالمانه بارور کرد و در نتیجه اعراب به آسانی دست خود را با جنایتهایی که نمونه هایی از آنها شرح داده شد، آلوده کردند. البته ممکن است روش وحشیانه جنایات یاد شده از فروزه های نکوهیده روانی و انسانی عاملان آنها سرچشمه گرفته و مسئولیّت آن به محمد بستگی نداشته باشند، ولی تردید نیست که جنایات یاد شده در برخی موارد مانند قتل کعببن اشرف به گونه مستقیم و در سایر موارد، به گونه کلّی بوسیله محمد و نهاد نابکار او برانگیخته شده است. ها

صبح روز بعد از شبی که کعب بن الاشرف مقتول شده بود، محمد نسبت به آنهایی که با قتل کعب مخالفت می ورزیدند (و یا بنقل از احادیث، نسبت به یهودیهای خائن) خشمگین شد و برای پیروانش یک دستور عمومی صادر کرد و به آنها اجازه داد هر کجا که به یهودیان دست یافتند، آنها را از دم شمشیر بگذرانند. ۱۶

با صدور دستور مذکور، «موهیزه» یکی از پیروان محمد، زمانی که با «ابن صنیعا» که یک تاجر یهودی و هم پیمان طایفه او بود برخورد کرد، وی را بقتل رسانید و اموال و دارایی اش را تصداحب کرد. ۱۷ پس از این که موهیزه یهودی مذکور را بقتل رسانید، برادر موهیزه که «هو یزه» نامیده می شد او را از ارتکاب جنایت مذکور و بو یژه با توجه به این که «ابن صنیعا» هم پیمان طایفهٔ آنها بوده است سرزنش کرد. موهیزه در پاسخ سرزنش برادرش هو یزه اظهار داشت: «به خدا سوگند، اگر کسی که به من دستور داد ابن صنیعا را بکشم، این دستور را برای قتل تونیز داده بود تو را نیز می کشتم.» هو یزه گفت: «چی! یعنی تو حاضری برادرت را به دستور محمد بکشی؟»

موهیزه پاسخ داد: «آری، اگر محمد دستور دهد حاضرم تو برادرم را نیز برای اجرای دستور او بکشم. در واقع او یک دین عالی برای بشریت به ارمغان آورده

<sup>15</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 248.

<sup>16</sup> Ibn Hisham, p. 553 f.; At-Tabari, i, p.1372; Al-Wakidi, p. 97f.

<sup>17</sup> Ibid.

است.» با شنیدن موضوع مذکور، هو یزه در همان لحظه به اسلام ایمان آورد. البته باید توجه داشت که مورخین رو یداد مذکور را به منظور شرح چگونگی ایجاد ترور و وحشت در وادار کردن افراد به گرایش به اسلام آورده اند، نه بعلت ذکر جریان کشته شدن یک یهودی تاجر. ۱۸

با قتلهای ظالمانهٔ مذکور، ترس و وحشت عجیبی یهودیان مدینه را بخود آورد. هیچیک از افراد طوایف یهودیان ساکن مدینه جرات نداشتند از خانه قدم بیرون بگذارند. هر یک از خانواده های یهودی، هر شب انتظار حملهٔ لشکریان محمد را داشتند و هر یک از افراد یهودی از این که مبادا سرنوشت کعب بن الاشرف و «ابن صنیعا» دربارهٔ او تکرار شود دربیم و وحشت بسر می بردند.

سران طوایف به ودی، نمایندگانی انتخاب کردند و آنها را برای اعتراض به قتل کعب بن الاشرف، یکی از روسای طایفهٔ یهودیها که بدون هیچ گناه یا علتی با ترفند و خیانت کشته شده بود، نزد محمد فرستادند. محمد پس از این که به سخنان آنها گوش فرا داد، اظهار داشت: «اگر کعب مانند شما رفتاری عادی می داشت، هیچگاه کشته نمی شد، اما او با سخنان فتنه انگیز و اشعار هجوآمیز، سبب آزار و اذیت من شده بود، و اگر هر یک از شما راه او را برو ید، شمشیر از نیام بیرون خواهد آمد و همان سرنوشت را بر سر شما خواهد آورد.» ۱۹ در ضمن محمد یه ودیان را دعوت کرد با او پیمان جدیدی امضاء کنند که در بردارندهٔ مصلحت اسلام باشد.

یهودیان غیر از قبول پیشنهاد محمد چارهٔ دیگری ندیدند و پیمان جدیدی بر طبق خواستهای محمد با وی امضاء کردند، اما بطوری که « واقدی ،» نوشته است، این امر نتوانست برای آنها آرامش و راحتی خیال بوجود بیاورد. ۲۰

<sup>18</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 249.

<sup>19</sup> Ibid.

<sup>20</sup> Ibid.

اخراج طایفه یهودی «بنی النضیر» از مدینه و تصرف اموال و اراضی آنها در ماه مه سال چهارم هجرت رو یداد مصیبت باری برای محمد رخ داد. ۲۱ بدین شرح که «ابو برا» ۲۲ یکی از دو رئیس طوایف «بنی امیر» و «بنی سلیم» که در همسایگی یکدیگر بسر می بردند و هر دو متعلق به طایفهٔ بزرگ «هوازه» در نجد بودند و در گذشته در برابر قریش جنگیده بودند، بعلت سالخوردگی از مسئولیتهای قبیله ای خود استعفا داد و برای یک ملاقات دوستانه با محمد وارد مدینه شد. «ابو برا» در این ملاقات دو اسب و دو شتر سواری به محمد هدیه کرد. محمد اظهار داشت در صورتی هدایای مذکور را خواهد پذیرفت، که وی اسلام بیاورد. «ابو برا» از پذیرش پیشنهاد محمد سر باز زد، اما اظهار داشت اگر او گروهی از بیروانش را بعنوان یک هیأت نمایندگی از طرف خود به محل سکونت طایفه وی (بنی امیر) گسیل دارد، او امیدوار خواهد بود که آنها دعوت وی را قبول خواهند کرد. محمد اظهار داشت او اطمینان ندارد که جان نمایندگانش در بین افراد کرد. محمد اظهار داشت او اطمینان ندارد که جان نمایندگانش در بین افراد کرد. محمد قول داد که شخصاً امنیت جان نمایندگان وی را بر عهده باشد. «ابو برا» به محمد قول داد که شخصاً امنیت جان نمایندگان وی را بر عهده خواهد گرفت.

محمد قول «ابوبرا» را پذیرفت و یک هیأت نمایندگی شامل چهل نفر و به قولی هفتاد نفر از پیروانش را که بیشتر آنها اهل مدینه بودند، با نامه ای به طایفه بنی امیر اعزام داشت. هیأت نمایندگی محمد پس از مدت چهار روز به محلی رسیدند که «بیرمؤنه» نامیده می شد و بین محل سکونت طوایف بنی امیر و بنی

Muir, The Life of Mohammed, p. 278.

<sup>21</sup> Ibn Hisham, p. 648; At-Tabari, i, p. 1441f.; Al-Wakidi, p.153 f.; Ibn Saad, p. 36.

۲۲ «ابوبرا» که «امیر بن مالک» نیز نامیده شده است، در سالهای بعد بعلت ابتلای به یک بیماری به محمد مراجعه و نظر او را در باره چگونگی درمان بیماری مذکور پرسش کرد. بعید نیست، به گفته «و یلیام مویر» نامبرده در این زمان نیز به همان علت به ملاقات محمد آمده باشد.

سلیم واقع شده بود. هیأت مذکور در این محل توقف کردند و یکی از افراد خود را بعنوان پیامبر با نامه محمد به رئیس طایفهٔ مذکور بنام «امیر بن الطفیل» فرستادند. امیر بن الطفیل بدون خواندن نامهٔ محمد، حامل نامه را کشت و به افراد طایفه اش دستور داد به بقیهٔ اعضای هیأت مذکور حمله کنند و آنها را نابود سازند، اما آنها اظهار داشتند که حاضر نیستند قول ابو برا را زیرپا بگذارند و از این رو از پذیرش دستور امیر بن الطفیل که از همکاری افراد دستور امیر بن الطفیل که از همکاری افراد قبیله اش برای نابود ساختن هیأت نمایندگی محمد ناامید شد، به قبیلهٔ بنی سلیم که بعضی از اقوام خود را در جنگ بدر از دست داده بودند و بشدت با محمد دشمنی می ورزیدند روی آورد.

افراد قبیلهٔ بنی سلیم دعوت امیر بن الطفیل را پذیرا شدند و در حالی که افراد هیأت نمایندگی محمد در انتظار مراجعت فردی بودند که نامه و پیام آنها را برای طایفه بنی امیر برده بود، بطور ناگهانی در بیر مؤنه به آنها حمله کردند و کلیهٔ افراد هیأت نمایندگی محمد را به استثنای دو نفر قطعه قطعه و نابود کردند. یکی از این دو نفر را از قتل عام مستشنی کرده بودند تا اجساد مردگان را تشخیص دهد و دیگری «امیر بن امیه» بود که در موقع قتل عام در محل حادثه حضور نداشت و بعد امیر بن الطفیل از قتل وی صرف نظر کرد.

خبر قتل عام مذکور که بلافاصله بعد از قتل عام گروه شش نفری نمایندگان محمد در «الراجی» انجام شده بود، بشدت محمد را ناراحت و غمگین کرد. روز بعد، پس از این که محمد نماز صبح را در مسجد برگزار کرد، از خداوند به شرح زیر استغاثه نمود که انتقام هر دو قتل عام را از بانبان آنها بگیرد:

«خداوندا، خشم و غضبت را شامل طوایف ( بنی لحیان )، ( بنی ریل )، ( بنی دا کوان ) ( و چندین طایفه دیگر) کن و همان سرنوشتی را به سر آنها بیاور که بر یوسف<sup>۲۳</sup> وارد کردی.» محمد مدت یکماه پیوسته دعا و یا نفرین مذکور را با شور و احساس تکرارمی کرد.

محمد سپس به پیروانش اظهار داشت، جبر ثیل از طرف شهدای بیرمؤنه

۲۴ اشاره به مدت هفت سال قحطی و سختی معیشت برای مصر است که فرعون در خواب دید.

برای وی پیام آورده است که شهدای مذکور گفته اند: «به دوستان ما و پیروان محمد اطلاع دهید که ما با خداوند ملاقات کرده ایم. او از اعمال ما رضایت کامل دارد و ما نیز از لطف او نسبت به خود بسیار خوشحالیم.» ۲۴

محمد پیام مذکور را چون به قول خودش از جانب جبرئیل به وی اعلام شده بود، دستور داد جزو آیه های قرآن ضبط شود، اما مویر از قول ابن هشام، الطبری، الوکیدی و ابن سعد می نویسد، معلوم نیست به چه علتی، بعدها محمد دستور داد، موضوع مذکور از جمله آیه های قرآن حذف شود. ۲۵ نویسندهٔ این کتاب حدس می زند که شاید دلیل آن بوده است که محمد قصد داشته است وانمود کند که کلیهٔ مطالب قرآن کلام و پیام خداوند است، نه بنده های او. از طرف دیگر معلوم نیست، جبرئیل که به قول خود محمد رابط بین خدا و پیامبر بوده است، چگونه توانسته است، با مردگان مذکور تماس حاصل کند و بدون امر خدا حامل پیام آنها به پیامبر شود.

محمد ابتدا رویداد مذکور را ناشی از تحریکات ابوبرا تلقی کرد، اما وی موفق شد خود را از اتهام مذکور پاک سازد. پسر ابوبرا بعد از واقعه مذکور با نیزه به قبیله بنی امیر حمله کرد تا نشان دهد که پدرش در رویداد مذکور نقش و دستی نداشته است. بعد از قتل عام مذکور محمد با طایفهٔ بنی امیر برای گرفتن خونبهای پیروان خود وارد مذاکره شد و نفرینهای قبلی او در بارهٔ طایفهٔ مذکور تبدیل به دعایی به این شرح شد: «خداوندا، طایفهٔ بنی امیر را به حقیقت هدایت کن.»

امیر بن امیه یکی از دو فردی که از قتل عام «بیرمؤنه» جان سالم بدر برده بود، در راه خانه به دو نفر افراد بنی امیر برخورد کرد و هر دوی آنها را هنگامی که در خواب بودند، به تلافی قتل عام بیرمؤنه مقتول کرد. اما بعد معلوم شد که افراد مذکور نمایندگان طایفه بنی امیر بودند که با محمد مذاکراتی برگزار کرده و به محل سکونت خود مراجعت می کردند. از اینرو هنگامی که امیر بن امیه گزارش

<sup>24</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 280.

<sup>25</sup> Ibid.

اقدام خود را به محمد تسلیم کرد، بجای تمجید، محمد او را سرزنش کرد و گفت اکنون باید خونبهای این دو نفر مقتول به طایفه بنی امیر پرداخت شود. عمل مذکور در فرهنگ عرب یک خیانت بزرگ تلقی می شد و بنابراین امیر بن الطفیل نیز نماینده ای نزد محمد اعزام داشت و از عمل مذکور شکایت کرد. محمد موافقت کرد خونبهای کامل دو فرد مقتول و غنائمی را که از آنها گرفته شده بود به طایفهٔ بنی امیر بیردازد.

قتل عام بیرمؤنه ازیک جهت دپگر زایندهٔ واقعهٔ مهمتری شد. ۲۶ بدین شرح که چون طایفه بنی النضیر در همسایگی طایفه بنی امیر بسر می بردند و با آنها پیمان مودت و اتحاد بسته بودند، محمد فکر کرد بی مناسبت نیست با سران طایفهٔ یهودی بنی النضیر تماس حاصل کند و از آنها بخواهد در قبال عمل غیر انسانی طایفه بنی امیر نسبت به مسلمانان، در پرداخت مقداری از خونبهای دو نفر از افراد طایفه هم پیمان خود بنی امیر بوسیلهٔ امیر بن امیه به او کمک کنند.

در اجرای فکر مذکور در ژوئیهٔ سال سوم هجرت، محمد به اتفاق چند نفر از پیروانش، از جمله ابو بکر و عمر، به محل سکونت طایفه یهودی بنی النضیر که در دو یا سه میلی قبه بود رفت و مراتب را با سران آنها در میان گذاشت. سران طایفه بنی النضیر با خوشرو یی به تقاضای محمد پاسخ مثبت دادند و از او دعوت بعمل آوردند که دعوت آنها را برای صرف غذا بپذیرد. محمد دعوت آنها را پذیرفت و در حالی که سران طایفهٔ بنی النضیر مشغول تهیه وسایل پذیرایی از او و همراهانش بودند، محمد بطور ناگهانی برخاست و بدون این که با کسی و حتی با همراهانش سخنی بگوید، آنجا را ترک کرد. ۲۸ همراهان محمد که نمی دانستند به چه علتی وی آنجا را ترک کرده است، مدتی در انتظار وی در آنجا باقی ماندند و چون

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ibn Hisham, p. 652 f.; At-Tabari, i, pp. 1448 ff.; Al-Wakidi, pp. 160 ff.; Ibn Saad, p. 40 f.

<sup>27</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Maxime Rodison, Mohammed, trans. Ann Carter (New York: Pantheon Books, 1971), p. 191.

خبری از وی نشد، آنها نیز آنجا را به قصد مراجعت به مدینه ترک کردند. زمانی که همراهان محمد به مدینه وارد شدند باشگفتی اطلاع حاصل کردند که محمد از آنجا مستقیماً به مسجد رفته است. هنگامی که علت ترک محل را با آن شتاب از محمد پرسش کردند، وی پاسخ داد، جبرئیل بر وی نازل شده و از طرف خداوند برای وی پیام آورده است که سران طایفه «بنی النضیر» قصد دارند وی را بقتل برسانند و از این رو وی با شتاب آنجا را ترک کرده است.

بنظر می رسد، علت اصلی عمل محمد این بود که وی تصمیم گرفته بود، به بهانه ای افراد طایفه یهودی «بنی النضیر» را از مدینه اخراج کند. بدین ترتیب وی دستور داد «محمد بن مسلمه» قاتل «کعب بن الاشرف» بیدرنگ با سران طایفه «بنی النضیر» تماس حاصل کند و بیام وی را بشرح زیر به آنها برساند:

«پیامبرخدا می گوید، شما باید ظرف ده روزشهر مرا ترک کنید و بعد از مدت مذکور هریک از شما که در این شهر دیده شود، کشته خواهد شد.» افراد طایفهٔ بنی النضیر از پیام مذکور سخت به وحشت افتادند و به «محمد بن مسلمه» اظهار داشتند به محمد بگو: «ما با توپیمان بسته ایم تا در صلح و صفا در کنار یکدیگر در مدینه زندگی کنیم و انتظار بداریم تو که دوست ما هستی و یا هیچ یک از افراد طایفه اوس چنین پیامی برای ما ارسال دارند.» محمد بن مسلمه پاسخ داد: «اکنون همه چیز تغییر کرده است و معاهده های منعقده بین ما دیگر به قوت خود باقی نخواهد بود. بر طبق دستور پیامبر خدا شما باید کلیه مایملک خود را بردارید و به اتفاق چهار پایانتان از این شهر خارج شوید. قسمتی از قیمت نخلستانهایتان نیز به شما پرداخت خواهد شد.» ۳۰

پذیرش دستور محمد برای افراد طایفه بنی النضیر کار آسانی نبود و از این رو آنها در دادن پاسخ به محمد به تأمل و اندیشه پرداختند. ابتدا آنان فکر کردند صلاح آنها در این است که آن محل را ترک گویند، اما چگونه برایشان ممکن بود

<sup>29</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 281.

<sup>30</sup> Ibid.

به آسانی سرزمین آباء و اجدادی خود و مزارع حاصلخیز و پر بار و نخلستانهای عالی خود را ترک کنند!

عبدالله بن ابی و سایر دوستان و هم پیمانان طایفه بنی النضیر از تصمیم محمد در اخراج این طایفه از مدینه رنجیده خاطر شدند و عبدالله بن ابی ابتدا کوشش کرد راه حلی برای این مشکل پیدا کند و به ترتیبی بین محمد و طایفه بنی النضیر صلح و تفاهم ایجاد کند. اما عبدالله بن ابی در انجام این کار توفیقی حاصل نکرد. از این رو وی محمد را متهم کرد که داستان خیانت یهودیهای بنی النضیر را جعل کرده و قول داد بوسیلهٔ افرادی که زیر فرمان خود دارد و همچنین هم پیمانان طایفه بنی النضیر که از قول عبدالله بن ابی پشت گرم شده بودند و بعلاوه می دانستند که قلعهٔ آنها از نظر ساختمان محکم و به آسانی قابل تسخیر نخواهد بود، از قبول پیشنهاد محمد نظر ساختمان محکم و به آسانی قابل تسخیر نخواهد بود، از قبول پیشنهاد محمد نظر ساختمان محکم و به آسانی قابل تسخیر نخواهد و برای محمد پیام فرستادند که سر باز زدند و در برابر او تصمیم به مقاومت گرفتند و برای محمد پیام فرستادند که آنها محل سکونت و داراییهای خود را ترک نخواهند کرد و وی به هر ترتیبی که میل دارد می تواند با آنها رفتار نماید.

هنگامی که محمد پاسخ طایفهٔ بنی النضیر را شنید، در حالی که قادر نبود رضایت و شادی خود را از شنیدن پاسخ آنها نهان بدارد، فریاد زد: «الله اکبر، پس یهودیها تصمیم گرفته اند با ما وارد جنگ شوند، الله اکبر.» در پیرو فریادهای الله اکبر محمد، پیروان وی نیز فریاد الله اکبر سر دادند.

سپس محمد با شتاب سپاه خود را تجهیز کرد و در حالی که علی پرچم سپاه را حمل می کرد، برای حمله به قلعه طایفه بنی النضیر براه افتاد. افراد یهودی طایفه بنی النضیر در ابتدا موفق شدند با پرتاب تیر و سنگ، سپاه محمد را تا حدودی از حمله مستقیم به قلعه دور نگهدارند. اما کوشش آنها بدون نتیجه بود، زیرا هیچ یک از اهالی مدینه یا طوایف نجد به کمک آنها نیامد و آنان خود را در برابر نیروی مهاجمین محمد تنها یافتند. طایفه یهودی بنی قریظه نیز که تنها طایفه یهودی باقیمانده در آن منطقه بود، یابعلت حسادتهای دیرینه با طایفه بنی النضیر و یا بسبب بیم از برانگیختن خشم محمد بر ضد خود، به بهانه این که حاضر نیستند

قرارداد خود را با محمد بشکنند؛ از کمک به برادران دینی خود سر باز زدند و خود را از جریان دور نگهداشتند. افراد طایفه بنی قریظه نمی دانستند که اگر به کمک طایفه بنی النضیر می شتافتند و در این نبزد نابود می شدند، بهتر از این بود که دو سال بعد با افسوس و پشیمانی، به سرنوشت اسف انگیزتری به دست محمد و پیروانش قصابی شوند. ۳۱

بهر حال، با وجود ناامیدیهای مذکور افراد طایفهٔ بنی النضیر، شجاعانه در برابر سپاه محمد ایستادگی کردند. سپاه محمد دو هفته قلعهٔ بنی النضیر را محاصره کرد و راه عبور و رسانیدن آذوقه را به یهودیان بست. چون با وجود محاصرهٔ مذکور، افراد طایفه بنی النضیر حاضر به تسلیم نشدند و شکیبایی محمد به انتها رسید، از این رو وی برای وارد کردن فشار روانی به افراد طایفه مذکور تصمیم به انجام عملی گرفت که نه تنها تا آن زمان برای اعراب غیر معمول بود، حتی بر خلاف اصول فرهنگ و موازین و مقررات آنها نیز محسوب می شد. بدین شرح که محمد بمنظور وادار کردن طایفهٔ بنی النضیر به تسلیم، دستور داد نخلستانهای انبوه آنها را در حوالی قلعه قطع کنند و بهترین نخلهای آنها را که در آن منطقه از نظر مرغوب بودن بی نظیر بود، تا ریشه بسوزانند. یهودیها این عمل محمد را نکوهش کردند و نه تنها آن را عملی وحشیانه، بلکه اقدامی دانستند که بوسیلهٔ شریعت موسی منع شده است. ۲۲ افراد طایفهٔ بنی النضیر از داخل قلعهٔ محاصره خود فریاد می زدند: «یا است. ۲۲ افراد طایفهٔ بنی النضیر از داخل قلعهٔ محاصره خود فریاد می زدند: «یا است، پس چگونه است که دست خود را به کارغیر انسانی و یرانی و تباهی وسیلهٔ ارتزاق مردم آلوده می کنی!»

درپاسخ سرزنش یهودیان بنی النضیر، محمد آیهٔ ۵ سورهٔ حشر را نازل کرد که حاکمی است:

ه - مَا قَطَعْتُمْ مِن لِيندَةٍ أَوْتَرَكُتُمُوْهَا قَالِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيُخْزِى الفسِقِينَ ·

٣١ به صفحات شماره ٧٩ تا ١٠٦ همين كتاب مراجعه فرماييد.

32 Deut, xx. 19.

«اگر شما نخلی را قطع و یا آن را سر پا نگهدارید، همه به امر خداوند بوده و قطع آن برای مجازات فاسقین یهود الزام آور بوده است.»

هنگامی که مدت دو الی سه هفته از محاصرهٔ قلعه طایفهٔ بنی النضیر می گذشت، یهودیهای این طایفه که از دریافت هر نوع کمکی از خارج ناامید شده بودند، برای محمد پیام فرستادند که حاضر به قبول شرایط محمد و ترک محل سکونت خود هستند. محمد از دریافت خبر تسلیم یهودیان بنی النضیر بسیار شاد شد، زیرا اولاً از محاصره محل سکونت آنها خسته شده بود و ثانیاً از دشمنانی که در اطراف و حوالی اش وجود داشتنه بیمناک بود، اما هنگامی که متوجه شد یهودیان در فشار قرار گرفته اند و در شرف شکست خوردن هستند، شرایط سنگین تری به آنها تحمیل کرد و اعلام داشت، شرایط قبلی اکنون منتفی شده و آنها فقط اجازه دارند، تنها آنچه را که شترهایشان می توانند حمل کنند با خود از محل سکونتشان خارج کنند و اجازه حمل سایر اموال و مخصوصاً سلاحهای حنگی خود را نخواهند داشت.

با تسلیم یهودیان، سپاه محمد به محاصرهٔ قلعه طایفهٔ بنی النضیر خاتمه داد و یهودیان طایفهٔ مذکور، کلیه اموال خود، حتی در و سردر خانه هایشان را روی شترهایشان که به ۲۰۰ رأس می رسید بار کردند، بعضی از آنها راهی سوریه شدند و گروهی دیگر با رؤسایشان «حیّه ابن اخطب» و «کنانه بن ربیع» به سوی خیبر راه افتادند و بقیه آنها رهسپار «جریکو» و ارتفاعات جنوب سوریه شدند. تنها دو نفر آنها که اسلام اختیار کردند، مجاز شدند در خانه های خود باقی بمانند و اموال و مزارعشان را در مالکیت خود داشته باشند.

غنائمی که از طایفهٔ بنی النضیر به چنگ محمد افتاد، عبارت بودند از ۵۰ عدد زره و ۳٤۰ شمشیر. اما مهمتر از آنها اراضی کشاورزی حاصلخیز و بارآوریهودیان بود. محمد با نزول آیهٔ ۳ سورهٔ حش، اراضی مذکور را بعنوان این که آنها بدون

<sup>33</sup> Rodison, Mohammed, p. 193.

<sup>34</sup> Jericho

جنگ حاصل شده اند، از شمول قواعد و مقررات جاری برای تقسیم غنائم و از شمار آنها خارج کرد و آنها را در اختیار خود گرفت. آیه مذکور دراین باره می گوید:

٣- وَمَا ٓ اَفَاءُ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُ حَدِ فَمَا ٓ اَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَا رِكَابِ وَالْكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهٔ عَلَى مَنْ يَشَاءُ \* وَاللهُ عَلَى كُلِي شَيْء قَدِيْدُ ۞

«و آنچه را خداوند از مال آنها (یهودیان) به رسم غنیمت به شما داد، متعلق به رسول است، زیرا شما سپاهیان اسلام بر آن هیچ اسب و استری نتاختید و لکن خدا رسولانش را بر هر کس بخواهد مسلط می گرداند و خدا بر هر چیز تواناست.» محمد، قسمتی از اراضی مذکور را شخصاً برای خود و خانواده اش تصاحب کرد و قسمتی را نیز بین دو نفر از انصار تهیدست که در جریان لشکر کشی مذکور شرکت کرده بودند و بقیه را نیز بین مهاجرینی که تصاحب اراضی مذکور آنها را به طبقهٔ ثروتمندان ترقی می داد، تقسیم کرد. بعضی از غنائم پر ارزش نیز به ابوبکر، عمر، الزبیز و سایر اصحاب نزدیک محمد اعطاء شد.

اخراج افراد طایفهٔ یهودی «بنی النضیر» از مدینه برای محمد پیروژی قابل توجهی بشمار آمد و مخصوصاً از نظر بنیهٔ مالی، سازمان مذهبی او را بسیار تقویت کرد. تاریخ نویسان نوشته اند پس از جنگ احد و وقایع ناگوار بعد از آن از جمله قتل عام گروه شش نفری نمایندگان محمد در «الراجی» که برای تبلیغ طوایف مختلف به اسلام اعزام شده بودنده و همچنین رویداد قتل «بیرمؤنه» بسیاری از مسلمانان به دست مخالفان محمد کشته شده و اسلام ضعیف شده بود، از اینرو محمد بمنظور جلوگیری از تضعیف بیشتر اسلام اقدام به اخراج یهودیان و تصاحب اراضی، اموال و داراییهای آنها کرد. ۲۹ بدین ترتیب محمد، یکی یکی طوایف مختلف یهودی را از مدینه اخراج کرد، در حدود ۸۰۰ نفر افراد طایفه بنی قریظه را بطوری که خواهد آمد قتل عام نمود و اموال و اراضی و داراییهای آنها را تصاحب بطوری که خواهد آمد قتل عام نمود و اموال و اراضی و داراییهای آنها را تصاحب

<sup>35</sup> Montgomery W. Watt, Muhammed at Medina (Oxford University, Oxford Press, 1956), p. 151.

۳۶ بعضی از احادیث حاکی است که گروه مذکور برای جاسوسی و کسب خبر از طایفه قریش اعزام شده بودند.

کرد و در نتیجه رابطه بین یهودیان و آنهایی را که هنوز اسلام نیاورده بودند و با محمد دشمنی می ورزیدند قطع نمود و بدین وسیله عواملی که امنیت وی را در مدینه تهدید می کردند از سر راه خود برداشت.

پس از پیروزی مذکور، محمد بنابر روش معمول، شکست طایفه بنی النضیر و اخراج آنها از مدینه و تصرف اموال و داراییهای آنها را به اراده و مشیت الهی پیوند داد و یک سوره کامل (حشر) برای قرآن نازل کرد که همهٔ آنها به چگونگی جنگ مسلمانان بر ضد افراد طایفهٔ یهودی بنی النضیر اختصاص یافته است. مفهوم بعضی از آیات سوره حشر حاکی است که خداوند برای شکست طایفه بنی النضیر در دل افراد طایفه مذکور ترس و وحشت انداخته است.

اسارت طایفهٔ یهودی «بنی مصطلق» و تصاحب اموال و داراییهای آنها در دسامبر سال چهارم هجرت، چند ماه پس از این که محمد از «دوما» مراجعت کرد، به وی خبر رسید که گروهی از طوایفی که در شمال غربی مکه در ساحل دریای سرخ بسر می برند بر ضد او مشغول توطئه هستند. ۳۷ طایفه یهودی «بنی مصطلق»، یکی از شعبه های طایفه «خزعه» که تا این زمان با محمد و مسلمانان روابط دوستی و مودت داشتند، اکنون خود را آماده می کردند تا به سپاه قریش که مدتی بود سخن از حمله به مدینه میراندند، بیبوندند، محمد یکی از افراد بدوی را بعنوان جاسوس خود انتخاب کرد تا با رئیس طایفهٔ بنی مصطلق نزدیک شود و پس از این که اعتماد او را بخود جلب کرد، در این باره اطلاعات لازم را بدست آورد. اما در این جریان محمد یکباره تصمیم گرفت با یک حمله فوری به طایفه «بنی مصطلق» بر طرح و نقشه تهاجمی آنها پیشدستی کند. محمد با خود فکر کرد، مصله به طایفه بنی مصطلق و قلع و قمع آنها، هم روحیهٔ متحدان طایفه قریش را ضعیف خواهد کرد و هم این که راه حمله به مکه را هموار خواهد نمود. محمد برای مبارزه با دشمنان خود تنها به پیروانش متکی نبود، بلکه بسیاری از برای مبارزه با دشمنان خود تنها به پیروانش متکی نبود، بلکه بسیاری از برای مبارزه با دشمنان خود تنها به پیروانش متکی نبود، بلکه بسیاری از برای مبارزه با دشمنان خود تنها به پیروانش متکی نبود، بلکه بسیاری از برای مبارزه با دشمنان خود تنها به پیروانش متکی نبود، بلکه بسیاری از

<sup>37</sup> Ibn Hisham, p. 725; At-Tabari, i, pp. 1511 ff.; Al-Wakidi, pp. 175ff.; Ibn Saad, p. 45f.

شهروندان مدینه نیز که رهبری آنها را عبداله بن ابی در دست داشت، تا حدودی به اسلام تمایل داشتند و در جنگهای محمد از او حمایت می کردند. البته باید دانست که هدف عبداله ابن ابی در کمک به محمد، استفاده از غارتها و غنائمی بود که در جنگها نصیب طرفداران محمد می شد. سپاه محمد در این زمان ۳۰ راس اسب در اختیار داشت. از این ۳۰ راس اسب، ۲۰ راس آن متعلق به شهروندان مدینه بود که فرماندهی آنها را «سعد بن عباده» در اختیار داشت و ۱۰ راس متعلق به مهاجرین بود که ابو بکر بر آنها فرماندهی می کرد. محمد پس از ۸ روز به ساحل دریای سرخ رسید و در مجاورت چاههای «الموریسی» که با مکه فاصله زیادی نداشت، خیمه زد. در این مسافرت دو نفر از زنان حرمسرای محمد، عایشه و امه سلمه او را همراهی می کردند و در یک خیمه چرمی که برای محمد بر پا شد، سکونت اختیار کردند.

هنگامی که افراد طایفه بنی مصطلق از ورود محمد آگاه شدند، به وحشت افتادند و متحدان خود را از صحنه خارج کردند. سپاه محمد به آسانی بطرف محل سکونت آنها پیشروی کرد و پس از این که با یک حمله تند کمانداران سپاه محمد، بارانی از تیر بطرف افراد طایفهٔ بنی مصطلق وارد آوردند، آنها تسلیم شدند و به اتفاق افراد خانواده و گله ها و رمه هایشان دستگیر گردیدند. در این مبارزه، از طایفهٔ بنی مصطلق ده نفر و از سپاه محمد تنها یک نفر کشته شدند و آن یک نفر طایفهٔ بنی مصطلق ده نفر و از سپاه محمد تنها یک نفر کشته شدند و آن یک نفر دو پست خانوادهٔ یه ودی اسیر شدند و دو هزار شتر و پنجهزار گوسفند و بزغاله و دو پست خانوادهٔ یه ودی اسیر شدند و دو هزار شتر و پنجهزار گوسفند و بزغاله و همچنین مقادیر زیادی اثاث و وسایل خانه بعنوان غنیمت به دست محمد و پیروانش افتاد. بر طبق معمول، محمد یک پنجم غنائم مذکور را برای خود برداشت و بقیهٔ آن بین سپاهیانش تقسیم گردید.

اسرای طایفه بنی مصطلق با غنائمی که از آنها بدست آمده بود به مدینه آورده شدند و بطوری که در مطالب فصل ششم شرح داده خواهد شد، محمد زیر تأثیر زیبایی افسون کننده «جو بریه» دختر «حارث بن ابو دیرار» قرار گرفت و با او ازدواج کرد. در نتیجه این ازدواج مهاجرین و انصار اسیران طایفه بنی مصطلق را

آزاد کردند و محمد پیمان جدیدی با آنها امضاء کرد. اثاث و وسایل خانه افراد بنی مصطلق به مزایده فروخته شد. در تقسیم غنائم قیمت یک شتر برابر ده گوسفند و یا بزغاله محاسبه شد. به هر اسب سواری سه برابر یک سپاهی پیاده غنیمت داده شد. در واقع دو برابر غنیمتی که به سپاهی اسب سوار داده شد، سهم اسب تلقی گردید. محمد با ابتکار این روش قصد داشت نیروی سواره نظام را در سپاه مسلمانان تقو یت کند.

#### جنگ خندق و قتل عام مردان طایفه یهودی «بنی قریظه» و اسارت زنان و فرزندان آنها

در سال پنجم هجرت که محمد با خیال راحت از یک طرف سرگرم اداره امور حرمسرای در حال توسعه اش بود و از دگر سوپیامهای خداوند و یا متون قرآن را که بوسیله جبریل فرشته به وی الهام می شد به پیروانش ابلاغ می کرد، وقایعی در جنوب در حال ظهور بود که بناچار تمام توجه محمد را به خود معطوف داشت.

در ماه ذی القعده سال پنجم هجری که مصادف با زمستان بود، طایفه قریش خود را برای حمله به مدینه و رو برو شدن با محمد مسلح و آماده می کرد. تدارک جنگی طایفه قریش در این سال بمراتب بیشتر از سالهای گذشته بود. بدین شرح که «حیّه» و سایر رؤسای تبعیدی یهودیها متعهد شدند افراد طوایف بدوی را بوسیله عقد قرار داد و یا هر ترتیب دیگری که میسر است، بر ضد محمد با یکدیگر متحد سازند. در بین طوایف مذکور، چندین خانواده از طایفه غطفان وجود داشتند که در گذشته بین آنها و محمد زد وخوردهای جنگی به وقوع پیوسته بود و از این رو آنها بیش از دیگران آماده جنگ بر ضد محمد بودند. کلیهٔ طوایف مذکور به انضمام نیروی طایفه قریش، لشکری در حدود ۱۰,۰۰۰ نفر مرد جنگی برای رو برو شدن با محمد تجهیز کردند. فرماندهی نیروی مذکور با ابوسفیان بود، ولی در هنگام نبرد، بنو بت هر یک از رؤسای طوایف فرماندهی جنگ را بر عهده می در هنگام نبرد، بنو بت هر یک از رؤسای طوایف فرماندهی جنگ را بر عهده می

یکی از دوستان محمد که به طایفه «خزعه» تعلق داشت، تدارکات جنگی

۸.

طايفه قريش را به محمد اطلاع داد و اين خبر در سراسر مدينه پخش شد. شكست محمد در جنگ احد در برابر نیرویی که از نظر تعداد بمراتب بر آنها برتری داشت، آمادگی او را برای درگیر شدن در جنگ تازه ای منتفی کرده بود، ولی بهرحال اومي بايستي ازشهر مدينه دربرابر حمله قريش دفاع كند. دربين لشكريان محمد، مردى بود بنام سلمان فارسى ٣٨ كه در جنگ مقدونيه اسير شده بود و با تاکتیکها و روشهای جنگی آشنایی کامل داشت. محمد با سلمان فارسی برای دفاع از مدینه مشورت کرد و سلمان فارسی توصیه کرد که اطراف مدینه را خندقى حفر كنند تا لشكريان مكه نتوانند از آن عبور كنند و وارد مدينه شوند. اين روش جنگی که اعراب بکلی با آن بیگانه بودند مورد موافقت محمد قرار گرفت. فوراً بیلها و کلنگهای دو سره و زنبیلهایی از طایفه «بنی قریظه» عاریت گرفته شد و لشكريان محمد مشغول كندن خندق شدند. محمد نيز خود در كنار لشكريانش زنبيل محتوى خاكهايي راكه ازكندن زمين ايجاد مي شد حمل مي كرد. خندق مذكور در مدت شش روز آماده شد و ساحل داخلي آن با سنگهاي بزرگي پوشانيده شد که در موقع لزوم بر ضد دشمن بکار برود. خانه های خارج از شهر از ساکنان آن تخليه شد و لشكر محمد شامل ٣,٠٠٠ نفر سرباز در برابر ٢٠,٠٠٠ نفر سرباز طایفه قریش بود، درفضای بین شهر و خندق موضع گرفتند. خیمهای نیز با جرم قرمز رنگ برای محمد برایا شد که سه تن از زنانش (عایشه، امه سلمه و زینب) بنو بت برای ملاقات محمد به آن می آمدند.

لشکریان قریش ابتدا با شترها و اسبهایشان در اراضی کوه احد خمیه زدند و سپس بتدریج بطرف خندق پیشروی و به آن نزدیک شدند. هنگامی که به نزدیکیهای خندق رسیدند، از روش تازه جنگی محمد غرق حیرت شدند و چون

۳۸ سلمان فارسی (روز به مهیار) از یک پدر ومادر زرتشتی ایرانی در دهکده «جی» در شهر اصلهان میتولد شده بود، اما بعداً به دین مسیح گرو یده بود و در زمان جوانی به سوریه رفته و در این کشور پیرو یک اسقف مسیحی شده بود. سلمان فارسی در جنگ مقدونیه اسیر شد و یک یهودی از طایفه «بنی کلب» او را خریداری و آزاد شد.

نمی توانستند از خندق عبور کنند، تنها از مسافت دور به تیراندازی به لشکر محمد پرداختند.

در این ضمن، ابوسفیان تصمیم گرفت، طایفه «بنی قریظه» را که یگانه طایفه یهبودی متحد محمد بودند، بر ضد محمد بشوراند و با خود همراه سازد. برای انجام این کار، ابوسفیان یکی از سران تبعیدی یهبودی بنام «حیه» را نزد رئیس طایفه بنای قریظه بنای «کعب ابن اسد» فرستاد و وی سرانجام موافقت کرد که بر ضد محمد با قریش متحد شود.

هنگامی که محمد از خبراتحاد طایفه یهودی «بنی قریظه» با قریش آگاه شد، دو نماینده از طوایف «اوس» و «خزرج» را مامور کرد تا با سران طایفه بنی قریظه تماس حاصل کنند و حقیقت امر را کشف نمایند و در ضمن به آنها دستور داد که اگر خبر مذکور صحت دارد آن را بغیر از او با هیچکس دیگری در میان نگذارند. تماس فرستادگان محمد با سران طایفه بنی قریظه ثابت کرد که طایفه مذکور بر ضد محمد با دشمن او قریش متحد شده اند. سران طایفه «بنی قریظه» به ماموران محمد گفتند: «چه کسی گفته است که این شخص پیامبر خداست که ما مجبور به فرمانبرداری از او بشویم؟ شما باید بدانید که بین ما و محمد هیچ قول و قراری وجود ندارد.»

با شنیدن سخنان مذکور، فرستادگان محمد سران طایفه بنی قریظه را ترک و به سوی محمد مراجعت کردند و به وی اظهار داشتند طایفه بنی قریظه روشی بر ضد او برگزیده است که خطرناکتر از آن است که وی از آن وحشت داشته است. محمد از شنیدن خبر مذکور دچار تشویش شد، اهالی مدینه نیز به وحشت افتادند و روحیه لشکریان محمد منزلزل شد، بطوری که حتی بعضی از آنها به فکر ترک محمد و بیوستن به لشکر دشمن افتادند.

لشکر قریش و متحدانش نیز اگرچه خندق مذکور را یک بازی بچگانه جنگی می خواندند، اما بتدریج متوجه شدند که عبور از آن کار آسانی نبود. سرانجام بعضی از لشکریان قریش به فرماندهی «اکرمه» پسر ابوجهل از خندق گذشتند و به لشکر مسلمانان نزدیک شدند. اما بلافاصله علی و چند نفر دیگر از لشکریان

محمد با آنها رو برو شدند و با مانور ماهرانه ای خود را به پشت اکرمه رسانیدند و رابطهٔ او را با لشکریان قریش قطع کردند. در این اثنا، «عمرو» یکی از مردان سالخورده ای که در التزام «اکرمه» بود لشکریان اسلام را به جنگ تن به تن دعوت کرد. علی بیدرنگ دعوت عمرو را پذیرفت. عمرو از اسب خود پیاده شد و پاهای اسبش را قطع کرد تا بدینوسیله نشان دهد که تصمیم گرفته است علی را از پای در آورد و یا خود نابود شود. برای مدتی آنها در میان طوفان و گرد و خاک از نظر پنهان شدند، ولی سرانجام صدای «الله اکبر» علی نشان داد که وی بر دشمن پیروز شده است. هنگامی که لشکریان قریش پیروزی علی را بر «عمرو» مشاهده کردند، همه بغیر از «نافل» موفق به فرار شدند، اسب نافل نتوانست از خندق بطرف بالا بپرد و از این رو «الزبیر» او را با یک ضر به مهلک از پای در آورد. شرح دیگری حاکی است که «نافل» بدست علی کشته شد

در آن روز عملیات جنگی بیشتری بین دو طرف انجام نگرفت و جبهه جنگ آرام بود. اما شب آن روز لشکریان قریش حمله وسیعی را برای فردای آن روز تدارک دیدند، بطوری که محمد به این عقیده رسیده بود که تنها یک معجزه می تواند او را از خطر این جنگ نجات دهد. صبح آن روز لشکریان قریش به جناحهای مختلفی تقسیم شدند و زیر باران تیری که همرزمان آنها بسوی لشکریان اسلام پرتاب می کردند، برای یک حملهٔ عمومی از خندق گذشته و زیر فرماندهی رهبران معروف خود از قبیل «خالد» و «عمرو» بطرف شهر مدینه حمله بردند و مجمد به مخاطره افتاد، اما دفاع شجاعانه صف اول مبارزان مسلمان و بارانهای تیرهای آنها، مهاجمین را به عقب راند. حمله مهاجمین قریش در تهام روز ادامه یافت، ولی بجایی نرسید. حتی در شب آن روز نیروهای خالد چندین مرتبه قصد حمله به شهر را کردند، ولی کوشش آنها در خرد کردن دفاع لشکریان محمد اثری نبخشید. عبور از خندق برای لشکریان قریش سه نفر به آسانی نتبود. در این کارزار از لشکر محمد ۵ نفر و از لشکر قریش سه نفر به هلاکت رسیدند. سعدین معاذ رئیس طایعه اوس که از متحدان لشکر محمد بود، با

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> At-Tabari, i, p. 1475; Al-Wakidi, p. 210.

نیزه ای زخمی شد و بطوری که بعداً خواهیم گفت بر اثر زخم مذکور به هلاکت رسید.

همچنین در آن روز جنگ بقدری شدید بود که لشکریان محمد فرصت برگزاری نماز پیدا نکردند. اما هنگامی که هوا تاریک شد و قسمت اعظم لشکریان قریش خود را عقب کشیدند، نمازهای فوت شده، قضا خوانده شد. محمد در هنگام برگزاری نمازهای قضا شده، به لشکریان قریش نفرین کرد و گفت: «این افراد امروز ما را از برگزاری نماز محروممان کردند. خداوند شکم و گور آنها را با آتش پر کند!»

اگرچه تلفات لشکر اسلام زیاد نبود، اما رزم آوران مسلمان از جنگ مذکور بسیار خسته و فرسوده شده و شب و روز بطور دائم از خط دفاعی شهر مراقبت بعمل می آوردند. بعلاوه محاصرهٔ شهر مدینه بوسیلهٔ لشکر قریش روحیه شان را ضعیف کرده و آنها از سرنوشت وخیمی که محاصره مذکور ممکن بود برایشان ببار آورد، بیمناک بودند. محمد نیز خود به وحشت افتاده بود و دائما مراقب بود که مبادا لشکریان قریش از خندق عبور کرده و به شهر حمله کنند و یا یهودیها و شهروندان مخالف او از عقب به لشکریان وی ضر به ای بزنند. موضوع دیگری که محمد را در این جنگ رنج می داد، این بود که بعضی از پیروانش به وی مراجعه می کردند و این جنگ رنج می داد، این بود که بعضی از پیروانش به وی مراجعه می کردند و می گفتند: «پس آن قولها و وعده و عیدهایی که در باره کمک خدا به ما می دادی، کجا رفته است!»

در رابطه با ناشکیبایی بعضی از لشکریان اسلام، پس از خاتمه جنگ، آیه ۱۰ سوره احزاب نازل شد که در واقع آن گروه از افرادی را که با پرسش مذکور، تردید و ناشکیبایی از خود نشان می دادند، سرزنش و ملامت کرده است:

الذيخاء وَكُورُ مِن فَوَقِكُمْ وَمِن اسْفَلَ مِنْكُورُ وَإِذْ ذَاعَتِ الْأَبْصَالُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْقُلُوبُ الْفُلُونَا ٥
 الْعَنَاجِرَ وَتَكُنْتُونَ بِاللهِ الطُّلُونَا ٥

«یاد آرید وقتی را که در جنگ لشکر کفار از بالا و زیر بر شما حمله ور شدند و چشمها حیران شد و جانها به گلو رسید و بوعدهٔ خدا گمانهای مختلف کردید ت در آنجا مومنان امتحان شدند و سخت متزلزل گردیدند.» هنگامی که محاصره مدینه بوسیله لشکریان قریش وارد روز دوازدهم شد، محمد درصدد برآمد اعراب بدوی را که قسمتی از لشکریان قریش را تشکیل می دادند، بوسیلهٔ پول بخرد و آنها را از نیروی رزمنده قریش جدا سازد. بمنظور اجرای این هدف، محمد دو نماینده از طوایف اوس و خزرج نزد «اینه» رئیس خاندان «بنی فزرا» فرستاد و پیشنهاد کرد که اگر او حاضر شود افرادش را از طوایف غطفان جدا سازد، یک سوم محصول خرمای مدینه را به وی خواهد داد. اینه پاسخ داد که او حاضر است با گرفتن نیمی از محصول خرمای مدینه به این عمل تن در دهد.

با توجه به این که محمد هر عملی انجام می داد، آن را دستور خدا به پیروانش معرفی می کرد که از طرف جبرییل فرشته به وی نازل می شود، در دادن پیشنهاد مذکور، بکلی روش قبلی خود را فراموش کرد و مرتکب اشتباهی شد که بعد مجبور به اصلاح آن گردید. بدین شرح که از روسای طوایف اوس و خزرج پرسش کرد آیا بعقیده آنها صلاح است که با پیشنهاد اینه موافقت کند و نیمی از محصول خرمای شهر مدینه را به او واگذار کند. نمایندگان مذکور با دادن هر امتیازی به اینه رئیس طایفه بنی فزرا مخالفت کردند و اگر چه پیروی خود را از محمد حفظ کردند، اما به وی گفتند «اگر تو در بارهٔ پیشنهادی که به اینه کردی از خدا دستور گرفته ای باید بر طبق آن رفتار کنی، نه این که در برابر پیشنهاد اینه و زیاده خواهی او تسلیم شوی.»

محمد اظهار داشت «دراین باره دستوری از خداوند برای من نازل نشده و بهمین سبب است که من در این باره با شما مشورت و صلاح طلبی می کنم.»

روسای طوایف اوس و خزرج گفتند: «اگر اینطور است، نظر ما آنست که به این شخص بغیر از شمشیر چیز دیگری نباید داد.» محمد نیز با نظر افراد مذکور موافقت کرد و از انجام این اقدام منصرف شد.

محمد به خوبی می دانست که به آسانی و با استفاده از نیروی لشکری خود قادر به دفع خطر قریشیان نیست و از این رو درصدد طرح نقشه ای بود که بتواند خطر حمله لشکریان قریش را خنثی سازد. از اینرو دست به اقدامی زد که برایش بسیار کارساز بود. بدین شرح که بین لشکریان محمد شخصی بود بنام «نعیم بن مسعود» که دریکسال پیش در هنگام جنگ بدر، بوسیلهٔ لشکریان قریش خریداری شده بود که با محمد تماس بگیرد و با مبالغه کردن در تمهیدات جنگی سپاه قریش در مکه، محمد را از پیشروی بسوی مکه باز دارد. این شخص که با قریشیان و طایفه بنی قریظه روابط و تماسهای دوستانه داشت؛ به محمد پیشنهاد کرد که حاضر است با سعایت و سخنان دروغ، سپاه قریش و طایفه بنی قریظه را بر ضد یکدیگر بشوراند. محمد با خوشرو یی از پیشنهاد او استقبال کرد و به وی اظهار داشت: «اصولاً جنگ غیر از فریب و نیرنگ چیز دیگری نیست.» نا

نعیم بن مسعود ابتدا با سران طایفه بنی قریظه تماس حاصل کرد و در حالی که خود را دوست آنها معرفی می کرد، اظهار داشت قبل از این که آنها با حمله به مدینه موجودیت خود را به خطر بیندازند، باید از طایفه قریش درخواست کنند گروگانهایی نزد آنها بگذارند تا آنها مطمئن شوند در آخرین لحظات جنگ، سپاه قریش آنها را ترک نخواهد کرد تا بوسیله محمد مضمحل شوند. سران طایفه بنی قریظه که ضرری از اجرای این پیشنهاد احساس نمی کردند با آن موافقت نمودند. سپس نعیم نزد سران طایفه قریش رفت و اظهار داشت شنیده است طایفه بنی قریظه از اتحاد با شما بر ضد محمد پشیمان شده و حتی اظهار ندامت و تو به کرده اند و از این رو آنها قصد دارند از شما می گیرند در اختیار او قرار دهند تا او آنها را به داده اند گروگانهایی را که از شما می گیرند در اختیار او قرار دهند تا او آنها را به هلاکت برساند.

این دسیسه بزودی اثر خود را به نفع محمد و به ضرر سپاهیان قریش بخشید. زیرا سران طایفه قریش ماموری نزد رهبران طایفه بنی قریظه فرستادند و از آنها خواستند که بر طبق قولی که قبلاً داده اند، فردای آن روز برای حمله عمومی به مدینه به آنها بییوندند. رهبران بنی قریظه به بهانه این که فردا روز تعطیلی

أبن اسحق، كتاب سيرت رسول الله، صفحه ٢٧٦؟ محمد بن عمر الواقدى ، كتاب المغازى، صفحات
 ٨٥-٤٨٠.

آنهاست، از قبول پیشنهاد مذکور خودداری کردند و بعلاوه اظهار داشتند چون بیم دارند قریشیان آنها را ترک کنند و آنها به دست محمد بیفتند، از این رو تقاضا دارند قریشیان گروگانهایی نزد آنها اعزام دارند. با توجه به این که نعیم قبلاً این موضوع را با هدف دسیسه بازی و شورانیدن آن دو بر ضد یکدیگر به سران قریش اظهار داشته بود، آنها از پیشنهاد رهبران بنی قریظه سخت به وحشت افتادند، تا آنجایی که حتی فکر کردند، ممکن است بوسیله بنی قریظه مورد حمله قرار گیرند.

این رو پداد سپاهیان قریش را دل شکسته کرد، زیرا در حالی که آنها امید داشتند افراد طایفه یهودی بنی قریظه ازیشت جبیه محمد به مدینه حمله کنند، اكنون از اين كه خود مورد حمله افراد طايفه مذكور قرار بگيرند بيمناك شدند. از طرف دیگر تهیه علیقه برای حیوانات آنها با اشکال رو برو شده بود و هر روز تعدادی از اسبان و شتران سیاه قریش از فقدان علیقه هلاک می شدند. شب روز واقعه مذكور، در حالي كه سياهيان قريش خسته و فرسوده شده و روحيه آنها نيز بر اثر رو بداد مذکور تضعیف شده بود، سرما و طوفان شدیدی نیز در بیابان درگرفت، خیمه های آنها را به هوایرتاب کرد، آتشهای آنها را خاموش نمود و دیگهای غذای آنها را واژگون کرد . ابوسفیان که زیر تأثیر شرایط نامطلوب یاد شده خود را باخته بود ، بیدرنگ رؤسای طوایف را فراخواند و دستور داد ، خیمه ها را برچینند و به سوی مکه بازگشت کنند. سیس، بیدرنگ خود روی شترش پرید و راه مکّه را در پیش گرفت. خالد با ۲۰۰ اسب در عقب سیاه به حرکت افتاد تا در برابر حمله احتمالی لشکریان محمد آماده دفاع باشد. سپاه قریش بدین ترتیب از راه اُحُد به سوی مکّه به راه افتاد و بنی قطفان نیز راه پناهگاههای بیابانی خود را در پیش گرفتند.

چگونگی وضع دشمن اعزام داشته بود، برایش خبر آورد که سپاه دشمن به قصد مکه مواضع جنگی خود را ترک کرده است. صبح آن روز حتی یک نفر قریشی نیز در آن طرف خندق بچشم نمی خورد.

پس از مراجعت سپاه قریش به مکه، محمد به پیروانش اظهار داشت، باد و طوفانی که نظم لشکریان قریش را متلاشی کرد و آنها را به وحشت انداخت به فرمان خدا برآنها فرود آمد؛ همچنین گروهی از فرشتگان از آسمان به کمک آنها فرود آمده بودند و هراس و وحشتی که خداوند در قلب دشمن انداخت، آنها را وادار به انصراف از جنگ کرد و اکنون سرزمین ما از وجود آنها پاک شده است. با مراجعت سپاه قریش به مکه، لشکریان اسلام که مدت ۱۵ روز در محاصره قریشیان قرار داشتند به شادی و پایکوبی پرداختند، خیمه های خود را برچیدند و به خانه هایشان در مدینه برگشتند. محمد با سنجش ضعف نیروی نظامی اش نسبت خانه هایشان در مدینه برگشتند. محمد با سنجش ضعف نیروی نظامی اش نسبت به سپاه قریش، حتی فکر تعقیب آنها را نیز به مخیله اش راه نداد، زیرا گروهی به این عقیده بودند که سیاه قریش با نقشه عقب نشینی کرده تا لشکریان مدینه را به

در حالی که هنوز گرد و خاک جبهه جنگ بر سر و روی محمد نشسته بود، ناگهان به پیروانش اعلام داشت، جبریبل فرشته بر او ظاهر شده و به وی تکلیف کرده است که بنا بر امر خداوند باید یهودی ها را قلع و قمع کنند. لشکریان اسلام دراین زمان از پیکار با سپاه قریش خسته و فرسوده شده و میل داشتند چند روزی استراحت کنند، اما محمد به پیروانش گفت جبریبل به وی اظهار داشته است: «آیا فرشتگان خدا سلاحهای خود را بر زمین گذاشتند که تو قصد چنین کاری را داری! برخیز و به تعقیب طایفهٔ یهودی «بنی قریظه» برو. من قبل از تو به قلعه آنها داری! برخیز و به بعقیب آنها را بلرزه در می آورم.»

دشتهای باز بکشاند و در آنجا حسابشان را تصفیه سازد۴۱

«بلال» در شهر شروع به جار زدن کرد و مردم را برای پیوستن به لشکر محمد برای جنگ بر ضد طایفه بنی قریظه دعوت کرد. بزودی لشکری شامل ۳,۰۰۰ نفر مرد جنگی و ۳۳ اسب سوار آماده عزیمت به جنگ شدند. لشکریان محمد قلعهٔ طایفهٔ بنی قریظه را محاصره کردند و تیراندازان سپاه محمد بدون انقطاع به طرف

<sup>41</sup> Ibn Hisham, pp. 684ff.; At-Tabari, i, pp. 1485 ff.; Al-Wakidi, pp. 210 ff.; Ibn Saad, p.

قلعه تیراندازی نمودند، ولی این اقدامات در تسلیم یهودیان موثر نیفتاد. یکی از لشکریان محمد که بدون محابا به طرف قلعه نزدیک شده بود، بوسیلهٔ سنگ آسیای یک زن یهودی که از روی دیوار به طرفش پرتاب کرد از پای درآمد. یهودیان طایفه بنی قریظه اگرچه قلع و قمع طوایف خزرج و بنی النضیر را به دست محمد قبلاً به چشم دیده بودند، اما برای محافظت خود در برابر محمد پیش بینی های لازم وا بعمل نیاورده بودند. از اینرو بزودی آنها در برابر محاصرهٔ سپاه محمد تصمیم گرفتند تسلیم شوند و پیشنهاد کردند حاضرند کلیهٔ اموال و اراضی خود را به محمد واگذار کنند و از مدینه بیرون بروند. اما با توجه به این که محمد قبلاً سایر طوایف یهبودی مدینه را قلع و قمع کرده بود و می دانست که افراد طایفه بنی قریظه قادر به کمک گرفتن از سایر طوایف نیستند، لذا نسبت به آنها سختگیری کرد و تقاضایشان را رد نمود.

طایغه بنی قریظه که از هر سو در امید را بر خود بسته دیدند، از طایفه «اوس» که با آن سابقه دوستی قدیمی داشتند و در گذشته خدماتی به آنها نموده بودند تقاضای کمک کردند و درخواست نمودند «ابو لوبابه» یکی از افراد طایفه مذکور با آنها ملاقات نماید. ابولوبابه با افراد طایفه بنی قریظه به گفتگو نشست، ولی او که از صدای شیون و ضجهٔ بچه ها و گریه زنان طایفه بنی قریظه سخت متاثر شده بود، به آنها پیشنهاد کرد که چون غیر از مرگ سرنوشت دیگری در انتظار آنها بود، به آنها باید تا آخرین نفس در برابر سپاه محمد بجنگند. ابولوبابه با روش محمد به خوبی آشنا بود و چون می دانست محمد معتقد است: «جنگ بغیر از فریب و دسیسه چیز دیگری نیست،» ۲۶ بنابراین خود را ناچار دید به افراد طایفه از فریطه گوشزد کند که آنها غیر از جنگ تا آخرین نفس چارهٔ دیگری ندارند. «ابولوبابه» پس از توصیه مذکور به افراد بنی قریظه نزد محمد رفت و از این «ابولوبابه» پس از توصیه مذکور به افراد بنی قریظه نزد محمد رفت و از این

که چنین توصیه ای به دشمنان محمد کرده تو به نمود. محمد به ابولو بابه بی

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ابن اسحق، كتاب سيرت رسول الله، صفحه ٤٧٤؛ محمد بن عمر الوكيدى، كتاب المغازى، صفحات ٨٠١-٤٨٠.

اعتنایی کرد و پاسخی نداد. از این رو ابولو بابه بطور مستقیم به مسجد رفت و برای بخشوده شدن از گناهی که مرتکب شده بود، چندین روز پشت سر هم در مسجد به عبادت مشغول شد. سرانجام محمد به وی ترحم کرد و برایش پیام فرستاد که تو به اش مقبول شده و او می تواند مسجد را ترک گوید. ستونی که «ابولو بابه» در جوار آن در مسجد به عبادت پرداخته بنام «ستون تو به» معروف است و زوار مدینه هنوز به زیارت ستون مذکور می پردازند.

سرانجام افراد طایفه بنی قریظه که نبودن آذوقه آنها را در برابر خطر مرگ قرار داده بود تسلیم شدند و موافقت کردند که طایفه اوس در بارهٔ سرنوشت آنها داوری نماید. محمد با شرط مذکور موافقت کرد و در حدود ۲,۰۰۰ نفر افراد طایفه یهودی بنی قریظه بعد از ۲ یا ۳ هفته محاصره از خانه های خود بیرون آمدند. دستهای مردان طایفه مذکور را از پشت بستند و در حالی که از یکدیگر جدا نگاهداری می شدند، آنها را به اتفاق زنان و بچه هایشان از برابر محمد عبور دادند، همانطور که نامبردگان از برابرمحمد می گذشتند، چشمان محمد به زن بسیار زیبایی افتاد که «ریحانه» نام داشت و تصمیم گرفت او را بزنان حرمسرای خود اضافه کند. ۴۳

کلیه اموال طایفه بنی قریظه از قبیل لباس، وسایل خانه، گلههای شتر و گوسفند و تسلیحات آنها که شامل ۱,۵۰۰ شمشیر، ۱,۰۰۰ نیزه، ۵۰۰ سپر و ۳۰۰ زره بود جمع آوری شد تا طایفه اوس که داور انتخاب شده بود دربارهٔ سرنوشت آنها داوری کند. شرابهای آنها نیز که در اسلام حرام اعلام شده است، نابود گدید.

سران طایفه اوس که قرار بود در باره سرنوشت طایفه بنی قریظه داوری کنند با کمال سماجت به محمد اصرار ورزیدند که افراد طایفه بنی قریظه را آزاد و از خون آنها درگذرد و لااقیل همان عملی را که در گذشته با طوایف یهودی بنی النضیر و خزرج انجام داده در بارهٔ بنی قریظه نیز بکار برد. محمد پیشنهاد کرد که کار داوری در بارهٔ سرنوشت طایفه بنی قریظه به یکی از خود آنها واگذار شود. افراد طایفه اوس با پیشنهاد محمد موافقت کردند و محمد یکی از آنها را بنام سعدبن

fr، صفحات شماره ۱۶۹ و ۱۵۰ همین کتاب مراجعه فرمایید.

٩

معاذ برای داوری نامزد کرد.

سعد بن معاذ که در جنگ خندق بر ضد لشکریان قریش جنگیده بود و بعلت نیزه ای که به او اصابت کرده بود هنوز از جراحت رنج می برد، پس از این که سعد بن معاذ در جنگ مجروح شد، وی را به خیمه ای که در حیاط داخل مسجد بوسیله محمد نصب شده بود منتقل کردند و در آن خیمه پرستار باتجر به ای بنام «رفیضه» که از مجروحین جنگ پرستاری می کرد، مامور پرستاری از او شد. در این زمان زخم سعد بن معاذ رو به بهبودی می رفت اما هنگامی که با صحنه جنگ رو برو شد جراحت قلبی و روانی او شدیدتر گردید. محمد نیز که قصد داشت کار بنی قریظه را یکسره کند، می دانست چه کسی را برای داوری انتخاب کند، زیرا سعد بن معاذ بعلت این که فکر می کرد بنی قریظه در دوستی با آنها خیانت کرده و با دشمن آنها یعنی قریش متحد شده بود از این طایفه متنفر بود. و یلیام مو پر می نویسد: «سعد بن معاذ حتی از خدا تقاضا کرده بود قبل از مرگ فرصتی برای او بجاد کند که انتقامش را از طایفه بنی قریظه بگیرد.» ۴۴

بهرحال سعدبن معاذ را از خیمه ای که در آن بستری و زیر سر پرستی رفیضه بود سوار الاغ کردند و برای داوری به صحنه بردند. در بین راه دوستان هم طایفه اش بکرات به او توصیه و اصرار کردند متوجه داوری خود باشد و به نحوی داوری کند که باعث آزادی بنی قریظه شود. اما سعد بن معاذ کلمه ای در پاسخ آنها به زبان نیاورد تا این که وارد صحنه شد. در آنجا گفت او در داوری خود تنها به اراده و مشیت الهی توجه خواهد داشت و از این که بعضی از افراد او را بخاطر داوری اش سرزنش کنند بیمی به خود راه نخواهد داد. سپس محمد دستور داد داوری اش دارد. در این زمان لشکریان مدینه که داوری «سعد بن معاذ» داوری خود را اعلام دارد. در این زمان لشکریان مدینه که داوری «سعد بن معاذ» را در تصاحب غنائمی که از طایفه بنی قریظه از قبیل وسایل خانه، گله های شتر و گوسفند، تسلیحات جنگی و تاکستانهای خرما و اراضی مر بوط به آن جمع آوری کرده بودند، موثر می دیدند، بی صبرانه و با کمال اشتیاق در پشت صحنه منظر کرده بودند، موثر می دیدند، بی صبرانه و با کمال اشتیاق در پشت صحنه منظر استماع قضاوت سعد بن معاذ بودند.

<sup>44</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 317.

در سمت راست ۷۰۰ یا ۸۰۰ نفر مردان بنی قریظه که دستهایشان از پشت بسته شده بود و در سمت چپ زنان و بچه های طایفه مذکور که از سرنوشت شوهران و پدران خود بیمناک بودند با دلی شکسته انتظار داوری سعد بن معاذ را داشتند تا بدانند چه سرنوشتی در انتظار آنهاست. در جلوی صحنه محمدو اصحابش قرار داشتند و در جلوی آنها سعد بن معاذ و یارانش که او را از خیمه به محل آورده بودند ایستاده بودند. محمد، سعد بن معاذ را مخاطب قرار داد و تکرار کرد، قضاوتت را اعلام کن.

سعد بن معاذ به طرف افراد طایفه اش که دور او گرد آمده بودند و از او مصرانه تقاضا داشتند درباره آزادی افراد طایفهٔ بنی قریظه رای بدهد، رو کرد و گفت: «آیا شما با توجه به مشیت خداوند متعال قول می دهید آنچه را که من رای دهم مورد قبول قرار دهید؟»

افراد مذکور موافقت خود رااعلام داشتند. سعد بن معاذ اظهار داشت: «قضاوت من این است که مردان طایفهٔ بنی قریظه اعدام، زنان و بچه هایشان اسیر و بعنوان برده فروخته شوند و اموال آنها بین لشکریان محمد تقسیم گردد.»

ترس و وحشت از چنین قضاوت ظالمانه خونینی یهودیان بنی قریظه را به لرزه درآورد. اما محمد اعلام داشت که هرنوع شک و تردید یا پرسشی در باره قضاوت سعد بن معاذ که در واقع اراده و مشیت الهی است بیجا و بیمورد خواهد بود و اضافه کرد: «در واقع قضاوت سعد بن معاذ رای خداوند متعال است که از آن سوی آسمان هفتم به وی الهام و بوسیلهٔ او اعلام گردیده است.»

بمحض صدور رای سعد بن معاذ و تصویب آن بوسیله محمد مردان قبیلهٔ بنی قریظه را به گوشه ای بردند و زنان و بچه های آنها را با خواری از مردانشان برای فروش بعنوان برده جدا نمودند. تنها زنی که با او با مدارا رفتار شد، ریحانه دختر جوان و زیبایی بود که محمد او را برای خود انتخاب کرده بود. شب هنگام، مردان طایفهٔ بنی قریظه در تاریکی شب دست به دعا و قرائت قسمتهایی از کتاب مقدس خود برداشتند و پیروان محمد به حفر گودالهایی پرداختند که اجساد مردان

۴۵ به صفحات شماره ۱۶۹ و ۱۵۰ همین کتاب مراجعه فرمایید.

94

طایفه بنی قریظه را پس از اعدام در آنها دفن کنند.

صبح روز بعد محمد دستور داد مردان محکوم به اعدام را در گروههای پنج یا شش نفری در شش نفری برای اعدام بیاورند. مردان مذکور را در گروههای پنج یا شش نفری در لبه خندق می نشاندند و ماموران اجرای اعدام گردن آنها را می زدند و بدنشان را به داخل گودال می انداختند و خود محمد ناظر اعدام آنها بود. بعضی از گروههایی که به قتلگاه برده می شدند از ماموران اعدام پرسش می کردند: «ما را کجا می برید؟» و مامور سنگدل اعدام پاسخ می داد: «شما هنوز به سرنوشت خود نابیناهستید و نمی دانید شما را کجا می بریم؟ آیا نمی بینید آنهایی که قبل از شما برده شدند دیگر به سوی شما مراجعت نکردند. شما را به سفر مرگ می بریم.» <sup>۶۶</sup>

تنها یکی از زنان طایفه بنی قریظه اعدام شد و آن بطوری که قبلاً گفته شد زنی بود جنام «حسن القرطی» که با سنگ آسیاب یکی از لشکریان محمد را از پای درآورده بود. ۲۰ عایشه سوگلی محمد گفته است او هیچگاه خوشرو بی و خوشخو یی زن مذکور را فراموش نخواهد کرد. ۲۰ هنگامی که حسن القرطی از اعدام شوهز خود آگاه شد اظهار داشت مگر او مرتکب چه گناهی شده بود که باید اعدام شود. سپس از محمد نقاضا کرد او را نیز مانند شوهرش اعدام کنند. محمد نقاضای وی را اجابت کرد و او با خوشرو یی خودرا تسلیم شمشیر درخیم نمود.

در بین طایفهٔ بنی قریظه که در گروههای پنج یا شش نفری اعدام می شدند، مرد سالخورده ای بود بنام «الزبیر» که در یکی از جنگها به طایفه اوس خدماتی انجام داده بود. از این رو «ثابت بن قیس» که ماموریت اعدام او را بر عهده داشت از محمد تقاضا نمود که نامبرده عفوشود و خانواده اش نیز آزاد گردند. اما پیرمرد یهودی اظهار داشت: «مگر خون من از خون رهبران ما مانند کعب، حیه و

<sup>46</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 318.

۴۷ علی دشتی ، ۲۳ سال، صفحات ۱۵۲، ۱۵۳.

۱۹ ابو محمد عبدالملك بن هشام، كتاب سيرت رسول الله.

ازل پسر سموئل که همگی کشته شدند، رنگین تر است. با قتل عام افراد قبیله ام زندگی از این پس برای من سودی نخواهد داشت! نگذارید من تابع قدرت ظالمی که کلیه عزیزان مرا کشته است، بشوم. تقاضا دارم مرا هم بکشید تا به آنها ملحق شوم.»

هنگامی که الزبیر جمله مذکور را ادا کرد محمد گفت: «بله، او را هم به آنها ملحق کنید تا به آتش جهنم بپیوندد.» سپس الزبیر شمشیر خود را به ثابت بن قیس داد و گفت: «این شمشیر بسیار تیز و برنده است، مرا با آن بکش.» ثابت بن قیس از کشتن پیرمرد مذکور خودداری کرد و درخواست نمود شخص دیگری او را بکشد. در این هنگام علی ابن ابیطالب به یکی از لشکریان محمد دستور داد الزبیر را بکشد و وی گردن او را زد و سر بی بدن و بدن بی سرش را به داخل گودال افکند.

قتل عام یهودیان بنی قریظه از صبح آن روز شروع و تمام روز ادامه داشت و با فرارسیدن شب به انتها رسید. تاریخ نویسان تعداد مردان طایفه بنی قریظه را که بدست محمد قتل عام شدند از ۲۰۰ تا ۷۰۰ و همچنین ۸۰۰ نفر ذکر کرده اند. «مویر» می نویسد با توجه به تعداد سلاحهایی که از جمله غنائم به تصرف لشکریان محمد آمد، می توان تعداد مردان طایفه مذکور را ۹۰۰ نفر ذکر کرد. اما وی اضافه می کند که با درنظر گرفتن تمام جزئیات صحیحترین حدس در بارهٔ تعداد آنها ۸۰۰ نفر می باشد.

غنائمی که از طایفه بنی قریظه بدست آمد به چهار گروه تقسیم شد: اراضی، اموال منقول، گله های گاو و گوسفند و شتر و بردگان. محمد یک پنجم هر یک از آنها را برای خود برداشت. اسیران زن طایفه را که یکهزار نفر ۵ بودند، محمد از سهم خود عده ای را به عنوان هدیه به دوستانش پیشکش کرد و بقیه آنها را به اتفاق فرزندانشان برای فروش به طوایف بدوی نجد فرستاد و دستور داد در برابر هر

<sup>49</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 319.

<sup>·</sup> این یکهزار نفر بغیر از بچه های خردسالی بودند که به اتفاق مادرشان یکحا شمرده شدند.

مبلغی که از فروش آنها حاصل می شود، اسب و تسلیحات برای لشکریان اسلام خریداری شود. بقیه غنایم بدست آمده از یهودیان طایفه بنی قریظه بین ۳,۰۰۰ نفر از لشکریان محمد تقسیم شد و آنها سهم خود را از غنائم مذکور از جمله زنان در حراج فروختند. «عشمان» بعضی از زنان اسیر سالخورده را با قیمتهای گزاف در حراج خریداری کرد و بطوری که پیش بینی می کرد، مقادیر زیادی پول از آنها کشف نمود.

«مویر» نوشته است، تعداد ۳ الی چهار نفر از مردان طایفه یهودی «بنی قریظه» گویا قبل از محاصره به اسلام درآمدند و جان خود و افراد خانواده و اموالشان را باگرایش به اسلام نجات دادند. بدون تردید سایر افراد طایفه نیز می توانستند با قبول اسلام خود را از خطر نابودی نجات دهند، ولی آنها برتری دادند از قبول اسلام خودداری کنند و بعنوان شهید کشته شوند.

پس از قتل عام مردان طایفه بنی قریظه و فروش زنان و فرزندان آنها بعنوان برده و تصرف اموالشان، همانطور که رسم محمد بود بر منبر رفت و آیاتی را که ادعا می کرد از طرف خداوند بوسیله جبرییل فرشته در بارهٔ این رو یداد برایش نازل شده بود، جهت پیروانش قرائت کرد. آیات مذکور که از آیه ۹ سوره احزاب شروع می شود ترجمه فارسی آنها به شرح زیر است:

# ٥- يَاكَيُّهَا الَّذِينَ المُوااذَكُنُ وَانِعْمَةَ اللهِ عَلَيَكُمْ إِذْ جَاءَتَكُمْ جُمُّودٌ فَارْسُلْنَا عَلَيْهُمْ دِيُحُاوَ جُنُودً وَارْسُلْنَا عَلَيْهُمْ دِيُحُاوَ جُنُودًا لَذَكُرُوهَا \* وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا أَ

ای اهل ایمان بیاد آرید نعمتی را که حدا بشما عطا کرد و وقتی که لشکر بسیاری از کافران یر علیه شما جمع شدند پس ما بمدد و یاری شما بادی تند و سپاهی بسیار (از فرشتگان) که بچشم نمی دیدید فرستادیم و خدا خود به اعمال شما آگاه بود.

الذبكاءُ وَكُورِ مِنْ فَوَقِكُمْ وَمِنْ اَسْفَلَ مِنْكُورُ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَالُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْعَلَاثُونَ إِللَّهِ الطُّلُونَا ٥
 الْعَنَاجِرَ وَتَطُلَّونَ إِللَّهِ الطُّلُونَا ٥

یاد آرید وقتی را که لشکر کفار از بالا و زیر بر شما حمله ور شدند و چشمها حیران شد و جانها به گلورسید و بوعدهٔ خدا گمانهای مختلف کردید.

الله التولى المؤمن و و و و المناق الم

در آنجا مومنان امتحان شدند و (ضعيفان در ايسمان) سخت متزلزل گرديدند.

الله وَالْمُنْفِقُونَ وَالْهُونِينَ فِي مُلْفِورِهِ مُرْحِقُ مَا وَعَكُونَا اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُورًا

و نیز در آن هنگام منافقان و آنان که در دلهایشان شک و ریب بود با یکدیگر می گفتند آن همی که خدا و رسول بما دادند غرور و فریبی بیش نسود

﴿ وَإِذْ تَالَتْ ظَا ثِفَةٌ ثِنْهُمُ لِكَاهُلَ يَثْرِبُ لَا مُقَامَلَكُمْ فَانْجِعُوا ﴿ وَيَسْتَأَذِنُ فَرِيْقٌ قِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُونَتُنَا عَوْرَةً \* وَمَا فِي بِعَوْرَةٍ \* إِنْ يُرِيْدُونَ إِلَّا فِرَادًا ۞

و اگر گروهی از دشمنان دین بگویند ای اهل یثرب شما تمی توانید در برابر حمله ایستادگی کنید، بنابراین برگردید و وعده ای از آنها از پیغمبر اجازه مراجعت بگیرند و بگویند خانه های ما باز و بی پناه است، اگرچه در واقع اینطور نبوده است، هدف آنها بغیر از فرار چیز دیگری نیست.

۵۱-وَ لَقَانُ كَانُوْا عَاهَدُ وَاللّهَ صِنْ قَبُلُ لَايُولُونَ الْآدُ بُالَا وَكَانَ عَهْدُ اللّهِ مَسْئُولُا و آن منافقان از پیش با خدا عهد محكم بسته بودند كه بجنگ پشت نكنند و آنها بر عهدى كه با خدا بسته اند مسئول خواهند بود.

٣٠ قُلُ لَكُنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَادُ إِنْ فَرَرْتُمْ قِنَ الْمُؤْتِ آوِ الْقَتْلِ وَإِذَا لاَ تُسَتَّعُونَ إلا قلِيُ لاَ ٥

ای رسول ما منافقان را بگو اگر از مرگ یا قتل فرار می کنید آن فرار هرگز بنفع شما نیست چه آن که اندک زمانی بیش از زندگی کامیاب نخواهید شد.

٨٠- قَالُ يَعْلَمُ اللهُ المُعَوِقِينَ مِثْكُمُ وَالْقَائِلِينَ لِإِخْوَائِهِمْ هَلْعَ إِلَيْنَا \* وَلَا يَأْتُونَ الْبَأْسَ إِلَا قَلْدُونَ لَيْعَالُونَ الْبَأْسَ إِلَا عَلَيْكُونَ الْمَالِمُ اللهِ عَلَيْكُونَ الْمُعَالِقِينَ مِثْكُمُ وَالْقَائِمِينَ الْمِنْكُونَ الْمُعَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

آنها به هر نوع کمک مالی و غیره بر شما مؤمنان بخل می ورزند و موقعی که ترس بر آنها حاکم می شود، آنها مانند کسی که چشمانشان ازترس مرگ دو می زند بتو نگاه می کنند و باز موقعی که خطر بر طرف شد آنها سخت با زبان تند و گفتار خشن

#### كوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

با كمال حرص و بخل مطالبهٔ غنيمت مي كشند. اين افراد هيچ بخدا ايمان نياوردهاند و خدا اعمالشان را نابود مي كند و اين بر خدا آسان است.

م يَحْسَبُونَ الْاَحْزَابَ لَمْ يَنْ هَبُوا ۚ وَإِنْ يَأْتِ الْاَحْزَابُ ۚ يَوَدُّوا لَوَ اَكَفُهُمْ بَادُونَ فِي الْاَحْرَابِ
يَسْا لُونَ عَنْ اَخْبَا فِكُمْ ۚ وَلَوْ كَانُوا فِيْكُمْ ۚ مَا تَتَلُوۤ الْاَكْوَلِيلُا ۚ

و آن منافقان گمان می کنند که لشکرهای کافران هنوز از دور مدینه نرفته و شکست نخورده است و اگر آن دشمنان بار دیگر بر ضد اسلام لشکر کشی کنند باز منافقان آرزو پیشان این است که در میان اعراب بادیه از جنگ آسوده و برکنار باشند و از اخبار جنگی شما جو یا می شوند و اگرهم در میان سپاه شما درآیند جز اندکی به جنگ نپردازند.

٣٠- وَلَتَنَا دَا الْمُؤْمِنُونَ الْآحَوَابِ ۚ قَالُواهِ لَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَسُوْلُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَتَسُولُهُ ۚ وَمَا ذَا دَهُمْ لِلْآ لِيْمَا نَا ۚ وَتَسُلِيمًا ۞

و مومنان چون لشکر و نیروهای کفار را بچشم دیدند گفتند این همان جنگی است که خدا و رسول از پیش وعده دادند و خداوند و رسولش راست گفته اند و این موضوع ایمان آنها را زیادتر خواهد کرد.

٥٠-وَرُدُ اللهُ الَّذِنْ يَكَفَهُ وَالِعَيْظِهِمْ لَيُرْ يَكَالُوَا خَيْرًا \* وَكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ وَرَكُونَ اللهُ المُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهُ المُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهُ المُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ وَكُنّا اللهُ المُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ اللهِ اللهُ ال

و خدا کافران را با همان خشم و غصبی که نسبت به مـومـنان داشتند بدون آنکه هیچ خیر و غنیمتی بدست آورند ناامید برگردانید و خدا خود برای مـومـنـان در جـنـگ کافی خواهد بود و خدا بسیار توانا و مقتدر است.

٢٠- وَٱنْزَلَ الَّذِيْنَ ظَاهَرُوْهُمُ فِينَ آهُلِ الْكِتْبِ مِنْ صَيَاصِيْهِمْ وَقَذَكَ فِي قُلُوبِهِمُ التُهُعَبُ وَلَا اللَّهُ عَبُ اللَّهُ عَبُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَبُ وَلَقًا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَا

و خدا گروه اهل کتاب (یهودیها) را که پشتیبانی و کمک مشرکان بودند از حصارها و سنگرهایشان بیرون کشید و در دلشان از شما مسلمانان ترس افکند تا آنکه گروهی از آنها بقتل رسیدند و گروهی را اسیر کردید.

عه- وَ ٱوْرَثَكُمُ مَا رَضَهُ مُ وَ دِيَارَهُ مِ وَ آمُوالَهُ مُ وَ ٱرْضًا لَمْ تَطَوُّهَا ۚ وَكَانَ اللهُ عَلى كُلِّ ثَنَ وَ مَرَا اللهُ عَلَى كُلِّ ثَنَ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ ثَنَ وَ اللهُ عَلَى كُلِ ثَنَى وَ مَرَا اللهُ عَلَى كُلِ ثَنَ وَ اللهُ عَلَى كُلِ ثَنَ وَ اللهُ عَلَى كُلِ ثَنَ وَ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَيْ كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

و شما را وارث اراضی و سرزمین واموال آنها کرد و نیز سرزمینی را که هیچ بر آن قدم ننهادید، نصیب شما کرد و خداوند بر هرچیز بخواهد تواناست.

97

با توجه به این که قتل عام مردان طایفه بنی قریظه و فروش زنان و فرزندان آنها بعنوان برده و تصاحب اموال آنها بر اثر داوری سعد بن معاذ انجام گرفت، بی مناسست نیست پایان زندگی این شخص را از قول دو نفر از مورخان مشهور عرب یعنی ابن هشام و الوکیدی، در پایان این واقعه خونین شرح دهیم. ۵۱

سعد بن معاذ پس از اعلام قضاوت خونین خود، سوار الاغش شد تا به خیمه «رفیضه» پرستار که مراقبت از حال او را برعهده داشت مراجعت کند، ولی هیجان و اضطرابی که در نتیجهٔ صدور رای ظالمانه خونینش، مبنی بر قتل ۸۰۰ نفر مردان طایفه بنی قریظه و فروش زنان و فرزندانشان بعنوان برده برایش بوجود آمده بود، سبب بدتر شدن زخم وی شد و حالش به وخامت گراید.

هنگامی که سعد بن معاذ آخرین ساعات عمرش را می گذرانید، محمد به بالین او آمد، او را در آغوش گرفت، سرش را روی زانوانش قرار داد و در حالی که سعد بن معاذ در حال جان دادن بود، برای او به شرح زیر دعا کرد: «خداوندا، سعد جانش را در راه تو فدا کرد. او به پیامبر تو ایمان داشت و به عهد خود در راه خدمت به تو و پیامبرت وفا کرد. بنابراین استغاثه می کنم، تو روانش را آنطور که شایسته این مرد است بیذیر.»

سعد سخنان محمد را در دقایق آخر عمر شنید و با لکنت اظهار داشت: «یا رسول الله، خدا تو را نصرت و پیروزی دهد. من اعتراف می کنم که توپیامبر خدایی.»

پس از این که سعد بن معاذ، آخرین نفس خود را برآورد، جنازهٔ او را به خانه اش منتقل کردند، سپس محمد برای تشییع جنازه و شرکت در مراسم تغسیل و تدفین سعد به سوی خانهٔ وی روان شد. در مسیر راه خانهٔ سعد، ناگهان محمد به سرعت قدمهای خود افزود و چنان به تندی به راه رفتن ادامه داد که همراهانش بزحمت توانستند پیشوای خود را در سریع راه رفتن پیروی کنند. هنگامی که علت بزحمت توانستند پیشوای خود را در سریع راه رفتن پیروی کنند. هنگامی که علت این امر را از محمد سؤال کردند، پاسخ داد: «حقیقت این است که من ترسیدم مبادا فرشتگان قبل ازما به خانهٔ سعد برسند، زیرا در مراسم تدفین (حنظله) نیز

<sup>51</sup> Ibn Hisham, p. 697f.; Al-Wakidi, pp. 221ff.

همین رویداد به وقوع پیوست و فرشتگان قبل از همه در محل حاضر شده بودند، از اینرو به سرعت قدمهای خود افزودم.»

مویر می نویسد، حدیثی نیز وجود دارد که در اتاقی که حسد سعد بن معاذ قرار داشت، گروهی از فرشتگان اجتماع کرده بودند و یکی از فرشتگان بال خود را پهن کرده بود که محمد روی آن بنشیند. ۵۲

بهر حال، هنگامی که محمد و یارانش به منزل سعد بن معاذ وارد شدند، مادر وی در عزای فرزندش گریه و مویه می کرد و در ضمن اشعار غم انگیز بر زبان می آورد. بعضی از افرادی که در مراسم مذکور شرکت داشتند، وی را سرزنش کردند که چون فرزندش در راه خدا و پیامبر جان خویش رااز دست داده، وی نباید اینطور از تقدیر الهی ابراز شکوه و شکایت کند و چنین اشعار غم انگیزی را بر زبان بیاورد. اما محمد آنها را از این کار منع کرد و گفت: «او را بحال خود باقی بگذارید، تمام شعرا در وغ می گویند، بغیر از او.»

موقعی که تابوت سعد به طرف گورستان برده می شد، محمد در حدود ۵۰ متر زیر تابوت او رفت و تابوتش راحمل کرد و سپس از زیر تابوت خارج شد. چون سعد بن معاذ مرد درشت هیکل و پرگوشت و سنگینی بود، حاملین جسد توقع داشتند تابوت نیز سنگین باشد، ولی بنظرشان آمد که وزن تابوت نسبت به جسد سعد سبکتر است و این موضوع را به محمد گوشزد کردند. وی پاسخ داد «سبکی جسد سعد بعلت قضاوتی است که دربارهٔ طایفهٔ بنی قریظه نمود.»

اطرافیان محمد که قبول این امر برایشان مشکل می نمود، توضیح محمد را با تانی و تردید تلقی کردند و لذا محمد اضافه کرد: «چون فرشتگان در حال حمل تابوت سعد بن معاذ هستند، از این رو وزن تابوت به نظر شما سبک می آید. در واقع عرش اعلی از مرگ سعد بن معاذ به لرزه در آمد و درهای بهشت برای ورود او باز شده است. در حال حاضر در حدود ۷۰٬۰۰۰ فرشته که هرگز پایشان به روی کره زمین نرسیده جسد سعد را مشایعت می کنند.» ۵۳

<sup>52</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 323.

<sup>53</sup> Ibid, p. 324.

هنگامی که جسد به گورستان رسید، ٤ نفر وارد گور شدند و جسد سعد را در قبر قرار دادند. در این لحظه رنگ محمد تغییر کرد و آثار شدید هیجان در چهره اش ظاهر شد. سپس بزودی بر خود تسلط یافت و ضمن ستایش خدا، سه مرتبه تکبیر کرد و گفت: «الله اکبر.»

پس از این که جسد سعد بن معاذ دفن شد، پیروان محمد از وی پرسش کردند، سبب چه بود که او بطور ناگهانی تغییر رنگ داد و دچار حالت هیجان گردید. محمد پاسخ داد: «در آن لحظه من ناگهان مشاهده کردم که گور دارد. تنگ می شود و دیوارهای آن به یکبیگر نزدیک می گردد. سپس خداوند دستور داد گور باز شود و از اینرو قبر وسیع شد. در واقع اگر تنها یکنفر توانسته باشد از تنگ شدن گور نجات بابد، آن شخص سعد بن معاذ بوده است.»

مادر سعد که نزدیک قبر فرزندش نشسته بود، جلوتر آمد تا جسد فرزندش را درون قبر ببیند، اما اطرافیان محمد او را از این کار بازداشتند. محمد دستور داد او را آزاد بگذارند. بنابراین مادر سعد موفق شد جسد فرزندش را قبل از این که با خاک پوشانیده شود برای آخرین بار ببیند. همچنان که مادر سعد به جسد فرزندش نگاه می کرد گفت: «من تو را به خدا می سپارم.» و محمد به او دلداری می داد. در تمام مدتی که قبر سعد را با خاک پر می کردند و همچنین زمانی که اطراف قبر وی را با آجر می ساختند، محمد سر گور او نشسته بود. پس از اتمام ساختمان قبر، روی قبر بر طبق رسوم عرب آب ریختند. سپس محمد ایستاد و یکبار دیگر برای سعد دعا خواند و سپس به خانه مراجعت کرد. <sup>46</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> چون «سعد بن معاذ» بلافاصله پس از داوری قتل عام افراد طایفه «بنی قریظه» و اسارت زنان و فرزندانشان درگذشت، مخالفان محمد، مرگ «معاد» را نتیجه بازتاب غیر قابل تحمل روانی او از داوری مذکور می دانند. اما بمنظور غیر واقعی نشان دادن استنباط مذکور حدیثی وجود دارد که حاکی است سعد از خداوند متمال خواسته بود که اگر جنگ باقریش در آینده ادامه یافت، او را زنده بگذارد تا در جنگ مذکور شرکت کند، اما اگر خداوند مقرر کرده است که دیگر در آینده طایفه قریش، جنگی بر ضد محمد راه نیندازند، او استفائه می کند که خداوند وی را نزد خود ببرد.

#### اخراج یهودیان ساکن خیبر و تصرف اموال و داراییهای آنها۵۵

پس از این که محمد در بهار سال ششم هجرت از «الحدیبیه» مراجعت کرد، پیش بینی نمود که در آن سال مسلمانان به پیروزیهای بیشتر و غنائم فراوانی دست خواهند یافت. تابستان آن سال به آرامی سپری شد و رو یدادی به وقوع نپیوست که قول محمد را به ثبوت برساند. اما در پائیز آن سال محمد توجهش را به «خیبر» که یک مرکزیهودی نشین و در راه سوریه بود معطوف کرد.

سپاه محمد در این مبارزه از ۱, ۹۰۰ نفر سر باز، یعنی همان تعدادی که به مسافرت مذهبی الحدیبیه رفته بودند تشکیل می شد. اما در این زمان نیروی سواره سپاه نظام محمد قبویتر شده بود و در حالی که در الحدیبیه تنها سی نفر سر باز سواره نظام در سپاه محمد بودند، در این جنگ سپاه محمد دارای یکصد نفر سواره نظام بود. بسیاری از اهالی مدینه و افراد طوایف بدوی داوطلب شرکت در جنگ مذکور بودند، اما محمد اظهار داشت که خداوند مقرر فرموده است از شرکت افراد مذکور در جنگ خیبر محروم مذکور در جنگ خودداری شود و از این رو آنها از شرکت در جنگ خیبر محروم شدند. در این مسافرت جنگی محمد «امه سلمه» یکی از زنان حرمسرایش را در معیت خود داشت.

سپاه محمد فاصلهٔ بین مدینه و خیبر را که در حدود یکصد میل بود به سرعت پیمود و خود را با شتاب به خیبر رسانید. بطوری که افراد یهودی ساکن خیبر که صبح هنگام با گله و رمه و وسایل کشاورزی خود خانه هایشان را ترک می کردند با شگفتی فراوان خود را در برابریک سپاه مجهزیافتند و از این رو با وحشت به خانه هایشان مراجعت کردند. محمد و سپاه او بطوری یهودیان را غافلگیر کردند که افراد طایفه بنی غطفان که هم پیمان آنها بودند موفق نشدند هیچ نوع کمکی به آنها بکنند.

<sup>55</sup>Ibn Hisham, pp. 755 ff.; At-Tabari, i, pp. 1575 ff.; Al-Wakidi, pp. 264 ff.; Ibn Saad, pp. 77 ff.

در دره های وسیع خیبر تعداد زیادی دهکده و قلعه وجود داشت که دارای ساختمانهای محکم بود و در نقاط مختلف آن، درختهای خرمای عالی و مزارع غله وجود داشت. قبل از این که یهودیها فرصت دفاع پیدا کنند، محمد به دهکده ها و قلعه های آنها حمله کرد و یکی یکی آنها را تسخیر نمود. حمله ابتدا متوجه دهکده ها شد که قدرت دفاع کمتری داشتند و بعد محمد به قلعه بزرگ دهکده ها شد که قدرت دفاع کمتری داشتند و بعد محمد به قلعه بزرگ «القاموس» روی نمود. در این محل یهودیهای خیبر اطراف رئیس خود کنانه بن ربیع در جلوی قلعه جمع شده و ناامید درصدد دفاع از خود بودند. ابتدا محمد سعی کرد، آنها را از درشان بیرون بکشد ولی چون در این کار توفیقی حاصل نکرد، تصمیم گرفت آنها را مورد یک حمله عمومی قرار دهد.

سپاه محمد دارای سه پرچم بود، یکی سیاه که عقابی روی آن نقش بسته بود و دو پرچم دیگر که کوچکتر و سفید بودند. محمد پرچم عقاب را به علی و دو پرچم کوچکتر را یکی به «الحباب» و دیگری را به «سعد بن عباده» که هر دو از اهالی مدینه بودند سپرد.

صبح روز بعد، علی درحالی که پرچم عقاب را حمل می کرد، بطرف یهودیان تاخت. در این زمان یکی از سر بازان یهودی بنام «مرحب» از صف یهودیان خارج شدو دشمن را به جنگ تن به تن دعوت کرد و فریاد زد: «من مرحب هستم و تمام اهل خیبر می دانند که کسی یارای مقاومت در برابر برق شمشیر مرا ندارد.» یکی از افراد سپاه محمد، داوطلب رزمجو یی در برابر «مرحب» شد و کوشش کرد ضر به مهلکی با شمشیر به مرحب بزند، اما شمشیر به خودش اصابت کرد و وی را به شدت مجروح کرد.

مرحب به تکرار رجزخوانی و لاف زنی پرداخت و اظهار داشت که او در شجاعت و دلیری بیهمتاست. علی نیز با شنیدن رجزخوانیهای مرحب اظهار داشت: «من کسی هستم که مادرم به من نام شیر داده است، من مانند شیر بیابان دشمنم را از روی زمین برخواهم انداخت.» همان طور که این دو مبارز مشغول رجز خوانی بودند بتدریج به یکدیگر نزدیک می شدند. سرانجام آنها با یکدیگر گرم رزم آزمایی شدند و علی موفق شد سر مرحب را با شمشیر به دو نیم کند. برادر

مرحب که ناظر مرگ او بود به میدان آمد و حریف طلبید. «الزبیر» به میدان رفت و او را مقتول کرد.

با موفقیتهای مذکور، لشکر مسلمانان رو به پیشروی نهاد و پس از یک درگیری حاد با نیروی دشمن، موفق شد آنها را به عقب براند. در این جنگ علی دلاوریهای شایان تحسینی از خود نشان داد و در هنگامی که در بحبوحهٔ رزم آوری سپرش را از دست داد، تیر سردری را به جای سپر بکار برد و با آن از خود دفاع می کرد. سرانجام مسلمانان در این جنگ پیروز شدند و در حالی که در تمام مدت جنگ فقط ۱۹ نفر کشته دادند، ۹۳ نفر از جنگجو یان یهودیان را به هلاکت رسانیدند.

پس از شکست مذکور، در القاموس تسلیم شد و یهودیان موافقت کردند محل سکونت و اموال و دارایی خود را به محمد تسلیم و به جای دیگری کوچ کنند. اما هنگامی که کنانه بن ربیع، رئیس خیبر و عموزاده اش قصد ترک قلعه را داشتند، محمد آنها را متهم کرد که اصول موافقت نامه را نقض کرده و در حالی که برابر مواد موافقت نامه و دارایی خود را به محمد و لشکریانش مواد موافقت نامه قرار بوده است اموال و دارایی خود را به محمد و لشکریانش واگذار کنند، از تحویل جواهرات خود به وی امتناع ور زیده اند و مخصوصاً کنانه متهم شد جواهرات متعلق به همسرش «صفیه» را که از پدرش «حی بن احطب» که در قتل عام مردان طایفهٔ یهودی بنی قریظه کشته شده، و به او ارث رسیده، که در قتل عام مردان طایفهٔ یهودی بنی قریظه کشته شده، و به او ارث رسیده، تحویل نداده است. سپس محمد از آنها سوال کرد: «طلاهایی که شما به مردم مکه قرض می دادید کجا هستند؟»

آنها پاسخ دادند «تمام جواهرات و طلا و نقره ما در راه آماده شدن برای جنگ هزینه شده است.» محمد گفت: «اگر شما آنها را از من پنهان کنید و من از وجود آنها آگاه شوم، جان خود و افراد خانواده تان را بخطر انداخته اید.»

آنهأ پاسخ دادند: «اگرچنین باشد، ماتسلیم توخواهیم شد و هرکاری بخواهی با ما بکنی به آن تن درخواهیم داد.»

در این هنگام پسر عم کنانه بن ربیع که از محل اخفاء جواهرات کنانه وعمو زاده اش آگاه بود جریان را به محمد اطلاع داد. محمد چند نفر را برای کشف

جواهرات مذكور بهمحل اعزام داشت. آنها جواهرات مورد نظر را كشف كردند و بهمحمد تحويل دادند، سپس محمد از آنها محل اخفاء بقیه جواهراتشان را پرسش كرد و چون آنها داشتن هر نوع جواهر دیگری را انكار كردند، از اینرو محمد با سرشت تجاوزگرانه و خونخواری كه داشت، دستور داد با دادن زجر و شكنجه آنها را برای شناسائی محل اخفاء بقیه جواهراتشان وادار بهاعتراف بكنند. بدینمنظور و با تصور اینكه كنانه زیر زجر و شكنجه حاضر بهافشای محل اخفاء جواهراتش خواهد شد، روی سینه او آتش گذاردند و آنقدر آتش را روی سینه او نگهداشتند تا آخرین نفس او ازسینهاش خارج شد، سپس محمد دستور داد، سر هر دوی آنها از بدنهایشان جدا شود.

پس از تسخیر القاموس دژهای «الوتیح» و «سولالیم» که تنها دو دژی بودند که هنوز تسلیم نشده بودند، بوسیلهٔ سپاه محمد محاصره شد و ساکنان آن که امید هیچ کمکی از هیچ جانبی نداشتند، تسلیم گردیدند. چون ساکنان این دو قلعه بدون مقاومت تسلیم شدند، از اینرو اموال آنها از نهب و غارت بوسیلهٔ سپاهیان محمد مصون ماند، اما مانند بقیهٔ قسمتهای خیبر موظف شدند نیمی از محصولات اراضی خود را بعنوان جزیه به محمد تحویل دهند.

ساکنان فدک <sup>۵۸</sup> که یک شهر یهودی نشین بود و زیاد با خیبر فاصله نداشت، از سرنوشت یهودیان خیبر و الوتیح و سولالیم عبرت گرفتند و بدون مقاومت تسلیم شدند و آنها نیز مانند یهودیان الوتیح و سولالیم حاضر شدند، نیمی از محصولات خود را بعنوان جزیه به محمد تحویل دهند.

محمد در راه مراجعت به مدینه، یهودیان محل یهودی نشین «وادی القراء» را که پس از یکی دو روز مقاومت تسلیم شده بودند مانند سایر مراکز مذکور وادار به قبول تعهد تحویل نیمی از محصولات اراضی شان بعنوان جزیه کرد.

نهب و غارت خیبر، سپاهیان محمد را بیش از حد انتظار غنی کرد. سپاهیان محمد با تسخیر خیبر انبارهای خرما، روغن، عسل و جو و همچنین گلههای گاو و

<sup>56</sup> Al-Watih

<sup>57</sup> Sulalim

<sup>58</sup> Fadak

گوسفند و جواهرات و طلاآلات و اشیاء گرانبهای یهودیان قلعهٔ مذکور را غارت کردند. ابن هشام می نویسد پس از تصرف خیبر، غلام و برده بین مسلمانان زیاد شد و بیشتر آنها قادر به نگهداری غلام و برده برای خود شدند.۵۹

بر طبق معمول یک پنجم غنائم که از یهودیان خیبر به تصرف سپاه محمد درآمد، در اختیارمحمد قرار گرفت و بقیه چهار پنجم به فروش رفت و وجه آنها به ۱,۸۰۰ بخش تقسیم گردید و به هر سرباز پیاده یک بخش و به سربازان سواره ۲ بخش داده شد.

دهکده ها و اراضی یهودیان نیز بین محمد و سپاهیان او تقسیم گردید. بدین شرح که نیمی از اراضی یهودیانی که بدون مقاومت تسلیم شدند در اختیار محمد قرار گرفت و نیم دیگر به ملکیت افراد سپاه او درآمد. بنابراین آنهایی که محمد را در عملیات الحدیبیه یاری داده بودند از ثروت و مکنت قابل توجهی برخوردار شدند و قولی که محمد به آنها داده بود به مرحلهٔ تحقق پیوست.

محمد از عایدات مذکور، برای هریک از همسرانش مقرری خاصی ترتیب داد و البته قسمتی از عایدات مذکور نیز برای کمک به فقراء و تأمین نیازهای حکومتی محمد اختصاص داده شد. از این پس محمد دیگر مجبور نبود زندگی خود را بوسیلهٔ اعانه های دینی تأمین کند.

در جریان پیروزی بر خیبر و ازدواج با صفیه رو یدادی برای محمد بوقوع پیوست که شهد پیروزیهای مذکور را بر وی تلخ کرد. جریان بدین شرح است که «زینب» یکی از زنان خیبر که بطوری که قبلاً ذکر شد، برادرش مرحب به دست علی کشته شده و شوهر و پدر و سایر برادرانش نیز در جنگ خیبر مقتول شده بودند، مامور شد بزغاله ای برای محمد و همراهانش طبخ کند. زینب بزغالهٔ لذیذ و خوشخوراکی طبخ کرد و به آن زهر زد و با گشاده رو یی و تکلف و تعارف آن را در سفره ای که محمد و اصحابش برای صرف شام دور آن نشسته بودند قرار داد. 'ع

<sup>59</sup> Ibn Hisham, p. 764.

<sup>60</sup> Ibn Hisham, p. 764; At-Tabari,i, p. 1583.

محمد شانه بزغاله را (که همیشه مطبوع ذائقه اش بود) برای خود برداشت و بقیه اش را به ابوبكر و ساير يارانش داد. هنگامي كه مخمد لقمه اول را فرو داد فرياد زد: «دست نگهدارید نخورید، بطوریقین این خوراک را با زهر آلوده کرده اند و آنچه را که در دهانش وجود داشت به خارج تف کرد.» الله از پاران محمد بنام «بشر» که پهلوي او نشسته بود و پیش از محمد از آن غذا خورده بود، یک مرتبه رنگ از چهره اش پرید، بدنش بی حرکت شد و پس از حدود یک ساعت از خوردن غذا درگذشت. محمد دچار درد بسیار شدیدی شد و دستور داد از ناحیه بین شانه های او و پارانش که از آن غذای زهرآلود خورده بودند خون گرفته شود. سیس زینب را احضار کرد و از اوپرسش نمود: «چرا دست به ارتکاب چنین عملی زدی؟» زینب باکسال شهامت پاسخ داد: «توپدر، عمو، شوهر، برادر و سایر بستگان مرا کشتی و مردم را بی خانمان و در بدر کردی، منهم با خود گفتم، اگر این مرد واقعاً پیامبر خداست می داند که این غذا به زهر آلوده شده است وازیذیرش و خوردن آن خودداري خواهـد كـرد، ولي اگر او تظاهر به بيامبري مي كند همان بهتر که او نابود شود و ملت بهود از دستش آسوده گردند.» محمد دستور داد زن مذکور را بکشند. ۴۲ گفته شده است که محمد تا روز مرگ از اثر غذای زهرآگین مذكور رنج مي برد.

بطوریکه از صفحه ۷۱ ببعد شرح داده شد، زمانی که محمد برای جلب کمک سران طایفه یه ودی بنی النضیر، بمنظور پرداختن خونبهای دو نفر از افرادی که یکی از پیروان او بنام امیر بن امیه آنها را کشته بود، به ملاقات سران طایفه

اع بر طبق بعضی احادیث، هنگامی که محمد لقمه اول را فرو داد، فریاد کرد: «شانه بزغاله به من می گوید با زهر آلوده است.» بعضی احادیث نیز حاکی است که بزغاله بریان به زبان آمده و گفته است: «به من زهر زده اند، مرا مخور،» ولی تردید نیست که محمد پس از خوردن لقمه اول به زهرآگین بودن غذا پی برده است. به علامه ملا محمد باقر مجلسی، حیات القلوب یا زندگی حضرت محمد، جلد دوم (تهران: کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۷۶ هجری)، صفحات ۱۹۰، ۱۹۰ مراجعه فرمایید.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> بعضسی از احادیث حاکی است که محمد زیر تأثیر اعتراف زینب و مطالبی که او بیان کرد قرار گرفت و از گناه او درگذشت. اما برخی از احادیث نیز حاکی از آن است که زینب را به خانواده «بشر» تحویل دادند تا او را به گناه مسموم کردن «بشر» اعدام کنند.

بنی النضیر، که با طایفه مقتولین هم پیمان بودند، رفته بود، ادعا کرد که بطور ناگهانی جبرئیل فرشته بر او نازل شد و به وی اخطار کرد که افراد طایفه بنی النضیر قصد کشتن او را دارند و وی با شتاب بدون این که حتی موضوع را با همراهانش در میان بگذارد، آنجا را ترک کرد. اما معلوم نیست مقدر الهی چه بوده که در این زمان پیامبر خود را در معرض زهر مهلکی که برای هلاک او به بزغاله زده بودند، گذارد و به جبرئیل دستور نداد، قبل از این که پیغمبرش لب به غذای زهرآلود آشنا کند، او را از این خطر آگاه سازد. وانگهی در حالی که در زمان حاضر مسلمانان از خوردن گوشت حیواناتی که با ذبح غیر اسلامی کشته می شوند، خودداری می کنند، معلوم نیست چگونه پیامبر اسلام خود به خوردن گوشت حیوانی که با ذبح و تهیه شده بود، اقدام کرده حیوانی که با ذبح و تهیه شده بود، اقدام کرده است.

بهرحال، بنا به سبب رو یداد مذکور گروهی در اسلام عقیده دارند که محمد و ابو بکر در واقع شهید از دنیا رفته اند و بعلت رو یداد مذکور شایستگی عنوان شهید را دارند.

پس از این که محمد از مسافرت جنگی مذکور به مدینه مراجعت کرد، «امه حبیبه» دختر ابی سفیان را بعنوان نهمین همسر عقدی خودبه حجله برد. در این زمان بغیر از ۹ زن عقدی مذکور، دو زن برده صیغه نیز در حرمسرای محمد بسر می بردند.

### بخش سوم

## زن در زندگی کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله

مذهب را همیشه می توان در علم مشاهده کرد، ولی علم را هیچگاه نمی توان درمذهب جستجو کرد.

جورج برنارد شاو

هیچکس حقایق مذهبی را بخوبی آنهایی که توش خردگرایی را از دست داده اند، نمی فهمد.

ولتر

1.7

# فصل پنجم رفتار كوروش با زنان

#### تسخير ارمنستان و رفتار كوروش بادختريادشاه ارمنستان وزنان وخانوادة اوا

بطوریکه در مطالب فصل اول این کتاب توضیح دادیم «آستیاگ» ۲ پادشاه ماد; جد (پدر مادر) كوروش بود. پس از درگذشت آستياگ فرزند پسرش به نام «کیاکسار» "که دایی کوروش بود، بجای او برتخت یادشاهی ماد نشست.

در جنگی که در سالها پیش بین آستیاگ و پادشاه ارمنستان واقع شده بود، کشور ارمنستان مغلوب شده و تعهد کرده بود که سالیانه به آستیاگ باج بپردازد و در هـر زمـانـی کـه آسـتـیاگ با کشور دیگری وارد جنگ شود، پادشاه ارمنستان به کمک او نیمرو بفرستد، اما از انجام تعهد مذکورخودداری کرده بود. کوروش به کیاکسار پیشنهاد کرد به وی اجازه دهد تا به پادشاه ارمنستان گوشمالی داده و او را وادار بـه انجام تعهدات خودش بكند. كياكسار با پيشنهاد كوروش موافقت كرد

<sup>1</sup> The Whole Works of Xenophon, trans. Ashley Spelman, Smith, Fielding, and others, Xenophon on the Institution of Cyrus, Book III (London: Henry G. Bohn, York Street, Covent Garden, Undated), pp. 39-52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Astyages

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cyaxares

و قرار شد کوروش با عده ای سوار به عنوان شکار به سرحد ارمنستان برود و پس از یکی دو روز که در آن نواحی مشغول شکار شد، کیاکسار نیرو یی مرکب از سواره نظام و پیاده نظام برایش بفرستد.

موقعی که کوروش به سرحد ارمنستان رسید تعدادی گوزن، گراز، خرگوش صحرایی، بزغاله و گورخر شکار کرد. سپس به او خبر رسید که نیروی اعزامی كياكسار نزديك شده است. كوروش فرستاده اي اعزام داشت تا به سياه مذكور بگوید در دو فرسنگی آن محل اردو بزند. پس از صرف شام صاحب منصبان آنها را احضار كرد و به آنها گفت يادشاه ارمنستان قبلا تعهد كرده بوده است به دولت ماد باج بدهد، و هر زمانی که این کشور وارد حنگ شد به کمک او نیر و بفرستد، ولى ازانجام تعهدات مذكور سرباز زده است و از اين روما بايد او را شكار كنيم. سپس «کری سان تاس» ٔ را مأمور کوهها کرد و صبح روز بعد فرستاده ای نزد پادشاه ارمنستان فرستاد که به او بگو ید مبلغ باج و نیرو یی را که قبلا تعمد کرده بوده است نزد او اعزام دارد. همچنین به فرستاده خود دستور داد اگریادشاه ارمنستان از حضور کوروش پرسش کرد واقعیت را باوی در میان بگذارد، و اگر از تعداد سیاهیان پرسش کرد به او بگوید شخصی را بفرستد تا در این باره تجقیق بعمل آورد. هدف دیگر کوروش از فرستادن پیامبر خود نزد یادشاه ارمنستان این بود که او را از حمله قریب الوقوع خود آگاه سازد، نه این که بدون اطلاع به او شبیخون بزند. كوروش همچنين به سياهيان خود دستور داد درسر راه خود باعث خرابي نشوند، واز غارت كردن اموال مردم خودداري كنند، تا ارامنه با اعتماد به سياهيان او نزدیک شوند و به آنان آذوقه بفروشند.

هنگامی که پادشاه ارمنستان از ورود کوروش آگاه شد سخت به وحشت افتاد و در صدد جمع آوری نیرو برآمد، در ضمن پسر جوان خود «ساباریس» ه همسر، عروس و دخترانش را با اشیاء گرانبهای خود به کوهستانها فرستاد و

<sup>4</sup> Chrysantas

<sup>5</sup> Sabaris

نگهبانانی نیز برای حفاظت آنها گماشت.

پادشاه ارمنستان ماموری نیز گسیل داشت تا از وضع کوروش و سپاهیان او خبر بیاورد، و هنگامی که آگاه شد کوروش شخصا عازم ورود به شهر است فرار کرد و به کوهستان رفت. اهالی شهر نیز چون از موضوع آگاه شدند به فکر نجات دادن اموال خود افتادند، ولی کوروش به آنها اعلام کرد که اگر در شهر بمانند کسی با آنها کاری ندارد، ولی هرگاه فرار کنند و دستگیر شوند با آنها مانند دشمن رفتار خواهد شد.

پس از انتشار موضوع مذکور بیشتر اهالی شهر در خانه های خود باقی ماندند و تنها گروهی از آنها همراه پادشاه خود به کوهها فرار اختیار کردند. سپس کوروش دستور داد پادشاه و آن گروه از افرادی که به کوهستان فرار کرده بودند محاصره شوند و در نتیجه پسر جوان پادشاه ارمنستان و دو نفر از زنان او و دختران و اموالش به دست سپاهیان کوروش افتادند.

پادشاه ارمنستان که راه فرار را مسدود دید به یکی از قال کوه پناه برد. کوروش به کری سان تاس دستور داد سر بازان خود را در کوه بگذارد و خود نزد او آید و سپس فرستاده ای نزد پادشاه ارمنستان فرستاد و به او پیغام داد چرا حاضر شده ای در بالای بلندی بیمانی و با گرسنگی و تشنگی مجادله کنی ؟ آیا بهتر نیست پایین بیایی تا با یکدیگر نبرد کنیم. پادشاه ارمنستان پاسخ داد: «من نه با گرسنگی و تشنگی می خواهم نبرد کنم و نه با تو.» کوروش دو باره پیغام داد: «پس چرا بالای کوه نشسته ای؟» پادشاه ارمنستان پاسخ داد: «نمی دانم چه باید بیدین بیادی کوه نشسته ای؟» پادشاه ارمنستان پاسخ داد: «نمی دانم چه باید

كوروش: بهتر است از كوه پايين بيايي و خود را تبرئه كني.

پادشاه ارمنستان: چه کسي قاضي اين دادرسي خواهد بود؟

کوروش: کسی که خداوند به او قدرت داده است، حتی بدون دادرسی، هر چه بخواهد با تو بکند.

پادشاه ارمنستان ناچار از کوه فرود آمد و به حضور کوروش که در میان سیاهیانش قرار داشت رسید. در این هنگام پسر بزرگترپادشاه ارمنستان به نام «تیگران» که دوست شکار کوروش بود، و به مسافرت خارج رفته بود، از راه رسید و به طرف کوروش رفت. موقعی که تیگران از اسارت پدر، مادر، برادر، خواهران و همسرش آگاه شد به گریه افتاد. کوروش به او گفت: بسیار به موقع آمده ای تا در دادرسی پدرت حضور داشته باشی. سپس روسای پارسی، مادی و بزرگان ارامنه را جمع کرد. به زنها نیز که در عرابه ها بودند اجازه داد در دادرسی حضور یابند. و بعد پادشاه را مخاطب قرار داد و گفت: «من به تو نصیحت می کنم که بجز حقیقت چیزی نگویی تا دست کم از یک جرم یعنی دروغ که از جمله بزرگترین گناهان بوده و مهمترین مانع عفو و گذشت بشمار می رود خود را آزاد کرده باشی و دیگر این که زنان و فرزندان تو و ارامنه ای که در این محل حضور دارند، همه می دانند تو چه کرده ای، و هرگاه تو دروغ بگویی و من کشف بکنم خواهند گفت که تو خودت را به شدید ترین مجازاتها محکوم کرده ای.»

پادشاه ارمنستان گفت: هرچه می خواهی از من بپرس. من به تو حقیقت را خواهم گفت.

کوروش اظهار داشت: بنا بر این به من بگو آیا تومدتها پیش با آستیاگ پدر مادرمن و سایر مادها جنگ نکردی؟

یادشاه ارمنستان گفت: بلی درست است.

کوروش: آیـا پس از این که در جنگ مغلوب شدی قول ندادی که به وی باج بـدهـــی و هــر زمـانــی کــه او در جـنگـی درگیر شد، او را با اعزام نیرویاری کنـی و استحکاماتی بنا نسازی؟

پادشاه ارمنستان گفت: بلی درست است.

کوروش: پس چرا بـاج خـود را نـپرداخـتی، در جنگ او را با اعزام نيروياري نکردي، و به احداث قلعه و استحکامات اقدام کردي.

پادشاه ارمنستان: زیرا می خواستم موهبت زیبای آزادی را لمس کنم و آن را

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Tigranes

برای فرزندانم به میراث بگذارم.

کوروش: آری همینطور است. آزادی و جنگیدن برای حفظ آزادی زیباست، ولی اگر شخص در جنگ و یا به وسائل دیگر آزادی خود را از دست بدهد و در صدد برانداختن مخدومش برآید، آیا توچنین شخصی را پاداش می دهی و یا مجازات می کنی؟

پادشاه ارمنستان: او را مجازات می کنم و حقیقت امر را به تومی گویم زیرا این قرار ما بوده است.

کوروش: اگریکی از افرادی که تو به حکومت یکی از نواحی زیر فرمانت برمی گزینی مرتکب تجاوز شود، آیا از خطای او می گذری و یا او را از سمتش خلع می کنی و شخص دیگری را بجایش منصوب می کنی؟

پادشاه ارمنستان: او را از سمتش معزول مي كنم.

کوروش: و اگرچنین شخصی ثروتمند باشد، آیا او را به حال خود وامی گذاری و یا ثروتش را از او می گیری؟

پادشاه ارمنستان: کلیه ثروتش را از او می گیرم و او را تهیدست می کنم. کوروش: اگر او به دشمن تو بپیوندد با او چه می کنی؟

پادشناه ارمنستان: او را می کشم. حقیقت را می گویم، زیرا اگرپس از گفتن حقیقت بمیرم بهتر از آن است که پس از مرگ مرا دروغگو بدانند.

در این هنگام پسر پادشاه ارمنستان که به گفتگوی پدرش با کوروش گوش می داد کلاه از سر برداشت و جامه اش را درید. زنان نیز چنان که گویی پدرانشان را از دست داده اند به گریه و شیون پرداختند.

کوروش آنها را به سکوت دعوت کرد و ادامه داد: «حال با توجه به آنچه که تو شخصاً اعتراف کردی، من در باره تو چه حکمی باید صادر کنم؟»

پادشاه ارمنستان بفکر فرو رفت و نمی دانست آیا به کوروش بگوید او را بکشد و یا حکمی برخلاف آنچه که او اعتراف کرده و شایسته اش می باشد برایش صادر کند.

در این اثنا تبگران پسریادشاه گفت: «کوروش با توجه به این که پدر من

بعلت تشویش و اضطرابی که بر او حاکم شده قادر به پاسخ لازم نیست، آیا به من اجازه می دهی آنچه به عقیده من در باره این رو یداد بهتر به نظر می آید به تو پیشنهاد کنم؟»

کوروش بخاطر آورد زمانی که با تیگران به شکار می رفت یک انسان خردمند در مصاحبت او بود، که تیگران برای او بسیار احترام قائل بود و به دقت به سخنانش گوش می داد. بنابراین با کمال میل می خواست عقیده او را در باره پدرش بداند. از این رو به وی اجازه داد عقیده اش را بیان کند. تیگران اظهار داشت: اگر کلیه اعمالی که پدر من انجام داده است مورد موافقت تو می باشد از آنها تقلید کن. اما اگر با اقداماتی که او انجام داده مخالف هستی، بهتر است از تقلید اعمال او خودداری کنی.

کوروش گفت: «یقین است که اگر من بخواهم از عدالت پیروی کنم باید از تکرار اعمالی که یک شخص متجاوز انجام داده است، خود را دور نگهدارم و بنا بر عقیده خود تو، پدرت باید بعلت ارتکاب اعمال غیر منصفانه مجازات شود.»

تیگران: «این درست است اما توباید فکر کنی که آیا مجازات او به نفع تو خواهد بود یا به ضررتو.»

کوروش: «اگر به ضررِ خود او را مجازات کنم، در واقع خود را مجازات کرده ام.»

تیگران: «آیا قبول می کنی که اگر تو آنهایی را که در موقع لازم بتوانند به تو تعلق داشته باشند، و بزرگترین خدمت را به تو بکنند، بکشی در واقع خود را به بدترین شکل ممکن مجازات کرده ای.»

کوروش: «اما چگونه می توان به شخصی که مرتکب خیانت و اقدامات غیر منصفانه شده است،اعتماد کرد!»

تیگران: «اگر انسان از خرد و بصیرت خود استفاده جو ید می توان به او اعتماد کرد، سایر صفات مانند شجاعت، ثروت و غیره بدون عقل فایده ای ندارند، ولی با وجود خرد و بصیرت هر دوستی مفید و هر خادمی خوب است.»

کوروش: «آیا می خواهی بگویی صفات پدرت یک روزه از گستاخی و بی

اعتنایی نسبت به دیگران جای خود را به عقل و خرد داده و او عاقل شده است!» تیگران: «آری همینطور است.»

کوروش: «بنا بر این آیا قبول نمی کنی که چنین خرد و بصیرتی که تو از آن سخن می گویی مانند درد یک بازتاب آنی روانی است و نه موضوع یک دانش و دانایی دائمی؟ زیرا اگر لازمه انسان با خرد و فروتن، داشتن عقل و دانایی باشد، حگونه انسانی گستاخ و با تکبریک روزه می تواند عاقل و محجوب شود.»

تیگران: «آیا ندیده ای که انسان جسور و مغروری، از روی خود خواهی، با دیگری که از او قوی تر است وارد جنگ می شود، و مغلوب او می گردد، یک مرتبه جسارت و غرورش از بین می رود، و آیا مشاهده کرده ای هنگامی که شهری با شهر دیگر وارد جنگی می شود، و شکست می خورد، بجای ادامه جنگ، فرمانبرداری از طرف پیروز را اختیار می کند»؟

این گفتگوی فلسفی برای چند لحظه بین کوروش و تیگران پسر پادشاه ارمنستان ادامه داشت، و از جمله تیگران اظهار داشت: «حمله توبه شهر مادر دل همه ترس و وحشت ایجاد کرده است و توقبول می کنی آنهایی که در ترس از تبعید شدن از کشورشان و یا نابود شدن بسر می برند، در وضع روانی بسبار وخیمی خواهند بود. آنهایی که در مسافرت دریایی هستند و نگران غرق کشتی خود هستند، و یا افرادی که در ترس اسارت بسر می برند، نه می توانند غذا بخورند، و نه بخوابند، اما آنهایی که قبلا اسیر شده و در حالت بردگی بسر می برند، با راحتی هم می توانند غذا بخورند و هم خواب آرام داشته باشند. ترس از اسارت به اندازه ای مخوف است که بعضی از افراد قبل از اسارت بعلت ترس از آن خود را به انحاء مختلف نابود کرده اند. بنا بر این در حال حاضر پدر من نه تنها از به خطر افتادن آزادی خودش می ترسد، بلکه اسارت من، زن و سایر فرزندانش نیز او را آزار می دهد. بعلاوه چون پدرم مشاهده کرد توبا شتاب خود را با چابکی به سرحد ارمنستان رسانیدی و سپاه و استحکامات او در برابر سرعت حرکت و تدابیر تو بیه بیهبوده ماند، دیگر سرکشی نخواهد کرد، زیرا هنگامی که انسان برتری دیگری را احساس کرد، از او بدون احبار تمکین می کند. اگریدر مرا بکشی، زحمت اداره احساس کرد، از او بدون احبار تمکین می کند. اگریدر مرا بکشی، زحمت اداره

کردن ارمنستان برای تو بیشتر خواهد شد. ولی اگر او را عفو کنی و زن و فرزندانش را به وی برگردانی، او را با رشته های محکم حق شناسی به خود متکی کرده ای و از حق شناسی او نتایج بیشماری به تو خواهد رسید. مواظب باش اگر تقاضای مرا نادیده بگیری، بیش از آنچه پدرم به تو زیان رسانیده است، به خود ضرر خواهی زد.»

کوروش با شنیدن سخنان تیگران با خود فکر کرد شرایطی که تیگران پیشنهاد کرده است، درست همان حالت دوستی را که وی مایل بوده است بین کیاکسار و پادشاه ارمنستان بوجود آید، بین دو پادشاه مذکور ایجاد خواهد کرد. از این رو به پادشاه ارمنستان اظهار داشت: «اگر به پیشنهادات پسرت پاسخ مثبت دهم، چه تعدادی سر باز و چه مبلغی پول خواهی داد»؟ پادشاه ارمنستان پاسخ داد: «ارمنستان دارای هشتهزار سوار و چهل هزار پیاده است و ثروت من با آنچه از پدرم به من به ارث رسیده، بیشتر از سه هزار تالان است. من تمام نیروی جنگی و شروت خود را به تو می دهم، تو هر چقدر از آن را که می خواهی بردار و بقیه آن را برای محافظت کشورم به من بده.» کوروش گفت چون تو با کلدانیها جنگ داری، من نیمی از نیروی جنگی تو را می گیرم، و نیم دیگر آن را در اختیار خودت می گذارم، تا بتوانی با کلدانیها نبرد کنی و در باره پول، تو قرار بوده است خودداری کردهای، آن را به یکصد هزار تالان افزایش می دهم، و مبلغ یکصد هزار مبلان نیز از تو قرض می کنم، هرگاه خدا یاری کرد، یا تمام قرض خود را به تو نامه مرش خود را به تو است مسترد می کنم، و یا در برابر آن خدمت لازم را نسبت به تو انجام خواهم داد.

پادشاه ارمنستان گفت: «تو را به خدا سوگند می دهم این حرف را مزن. آنچه را که نیز تو در اختیار من می گذاری به خودت تعلق دارد.»

سپس کوروش گفت: «در برابر آزاد کردن همسرت به من چه می دهی؟» یادشاه ارمنستان: «هرچه دارم.»

۷ تقریباً سه میلیون و ششصد هزار تومان.

کوروش: «در برابر آزادی فرزندانت چه می دهی؟»

پادشاه ارمنستان: «هرچه دارم.»

کوروش: «بنا بر این تو دو برابر دارایی ات را به من بدهکار هستی .»

سپس کوروش رو به تیگران کرد و گفت: «تو در برابر آزادی همسرت به من چه می دهی؟» تیگران که به تازگی با همسرش ازدواج کرده و به شدت به او عشق می ورزید، پاسخ داد: «من حاضرم زندگی خود را برای این که همسرم برده، نشود بدهم.»

کوروش کخت: «زنت را تحویل بگیر. من او را اسیر نمی دانم، زیرا توما را هیچگاه رها نکردی.»

سپس کوروش رو به پادشاه ارمنستان کرد و گفت: «تو هم زن و فرزندانت را تحویل بگیر. من در برابر آزادی آنها از تو هیچ پولی نمی خواهم. بگذار آنها بدانند وجود تو باعث سلب آزادی آنها نشده است و اکنون شما را دعوت می کنم به شام مهمان من باشید. پس از اتمام شام شما به هر کجا که میل دارید می توانید بروید.»

پس از صرف شام کوروش از تیگران پرسش کرد، آن مرد خردمندی که در شکار تو را همراهی می کرد و آنقدر مورد احترام تو بود کجاست؟ تیگران پاسخ داد: «پدرم این مرد را کشت، زیرا فکر می کرد اخلاق مرا فاسد می کند، اما این مرد آنقدر خوش قلب و نیکو بود که در لحظه مرگ مرا خواست و گفت: تیگران تو از این که پدرت مرا می کشد، نسبت به او بدبین مشو، زیرا او این عمل را از از روی نادانی انجام میدهد، و نه از بددلی و هر کاری که مردم از نادانی می کنند، عمدی و ارادی نیست، بلکه سهو و غیرارادی است.»

کوروش از شنیدن این خبر متأسف شد. پادشاه ارمنستان رو به کور وش کرد و گفت: «افرادی که زن خود را با دیگران می بینند و او را می کشند، به این سبب است که فکر می کنند چنین افرادی محبت همسرشان را از آنها می ربایند، منهم چون این مرد محبت پسرم را ازمن می ربود، نسبت به وی حسد ورزیدم و او را کشتم.» کوروش پاسخ داد: «خدا را به شهادت می طلبم که گناه تو در نتیجه

ضعف طبیعت بشر بوده است. سپس کوروش رو به تیگران کرد و گفت: «تو هم پدرت را از انجام این عمل ببخش.»

پس از آن در حالی که پادشاه ارمنستان با همسر و فرزندانش، همه غرق شادی بودند سوار گردونه شدند و به خانه خود برگشتند. بدیهی است که مشاهده اعمال و رفتار کوروش و عقل و کیاست و بزرگ منشی های او همه آنها را شگفت زده کرده بود. هنگامی که آنها به خانه رسیدند، یکی از عقل و کیاست کوروش سخن می گفت، دیگری در باره شکیبایی او حرف می زد، یکی رفتار ملایم و جوانمردانه او را می ستود، و دیگری از صباحت منظر او تعریف می کرد، در این ضمن «تیگران» از همسرش پرسش کرد: «آیا مشاهده کردی چقدر کوروش خوش چهره است؟»

همسر تیگران: «من به او هیچ نگاه نکردم.» تیگران: «بس به حه کسی نگاه می کردی؟»

همسر تیگران: «به کسی که می گفت حاضرم به قیمت از دست دادن زندگی ام نگذارم همسرم اسیر شود.»

روز بعد پادشاه ارمنستان دستور داد نیروی لشکری او در مدت سه روز آماده حرکت به طرف ماد بشوند، و دو برابر وجهی را که کوروش خواسته بود به انضمام هدایایی برای او فرستاد، ولی کوروش همان قدر که لازم داشت برداشت، و بقیه آن را برای پادشاه ارمنستان پس فرستاد. سپس کوروش از پادشاه پرسش کرد آیا او سپاه ارمنستان را فرماندهی خواهد کرد، و یا پسرش. پادشاه ارمنستان پاسخ داد: «هرکدام از ما دو نفر را که تو دستور دهی فرماندهی نیرو را برعهده خواهد گرفت.» تیگران به کوروش گفت: «من ولو این که بردگی تو را برعهده بگیرم از تو جدا نخواهم شد.» کوروش ضمن این که از حرف او به خنده افتاده بود، وی را به سمت فرماندهی سپاه ارمنستان قبول کرد.

سپس کوروش به اتفاق تیگران آن قسمتهایی از ارمنستان را که بر اثر جنگهای متواتر با کلدانیها و پران شده بود، بازدید کرد و دستور داد قلعه مستحکمی بسازند تا کلدانیها نتوانند برای غارت به آن محل دست اندازی کنند، ویکی از سرداران ماد را حاکم آنجا قرار داد. سپس کوروش به یک بلندی که دیده بانان کلدانی آن را اشغال کرده بودند حمله کرد، و آن را تصرف نمود. بعد اهالی ارمنستان و کلدانیها را با یکدیگر آشتی داد. آنها پیمانی امضاء کردند که با یکدیگر در صلح و صفا بسر برند، و کوروش را مورد ستایش بیکران قرار دادند. سپس کوروش قصد برگشت به ماد را کرد.

گزففون در فصل سوم کتاب سوم می نویسد، هنگام عزیمت کوروش از ارمنستان کلیه اهالی شهر، از جمله پادشاه این کشور و همسران و فرزندانشان، به مشایعت او رفتند. زن پادشاه ارمنستان پولها و خزاینی را که کوروش به آنها پس داده بود به انضمام هدایای دیگر دو باره به وی تقدیم کرد. کوروش آنها را نپذیرفت و گفت من آدمی نیستم که قصدم از کشور گشایی جمع مال و ثروت باشد. این ثروتها را برای خودتان نگهدارید، اما آنها را زیر خاک پنهان مکنید و بدانید که انسان را زیر خاک دفن می کنند. آنهم پس از این که از این دنیا رخت بدانید که انسان را با این ثروتها مجهز کنید، و او را آماده جنگ کردن سازید. سپس کوروش در میان هلهله و تحسین عمومی مردم ارمنستان این کشور را به قصد ماد ترک کرد.

000

اگرچه در گفتار بعد، روش محمد بن عبداله را در برابر زنان اسیر و غنائمی که در جنگها به دست سپاهیان اسلام می افتاد، به تفصیل شرح خواهیم داد، اما در پایان این گفتار در مقایسه با مناعت طبع و سخاوت اندیشی کوروش در برابر شروتهایی که در جنگها بدست می آورد، و همچنین رادمنشی های او نسبت به زنان اسیر، ذکر دو مورد از روشهای محمد در برابر شروت و دارایی اسیران و زنان آنها که به اسارت در می آمدند بی مناسبت نیست،

مورد اول نقل گفته هایی از «برتراند راسل»، «لئون کاتانی» و «امام احمد بن یحیی البلد هوری» در باره انگیزه مسلمانان در جنگهای اسلامی به شرح زیر می باشد:

برتراند راسل یکی از چهره های فلسفی قرن بیستم، که عنوان فیلسوف قرن به

او داده شده، می نویسد: «اگرچه اعراب قسمت مهمی از دنیا را زیر عنوان مذهب نوتسخیر کردند، آنها یک نژاد مذهبی نبودند، بلکه هدف جنگها و فتوحات آنها غارت و چپاول و اندوختن ثروت بود، نه توسعه مذهب. دلیل این که تعدادی جنگجوی محدود عرب موفق شدند به آسانی بر جمعیت زیادی از دنیا، که دارای تحدن عالی تر و مذاهب خاص خودشان بودند حکومت کنند، آن بود که جنگجو یان عرب از معتقدات مذهبی عمیقی برخوردار نبودند و مبانی ایدئولوژ یکی آنها از جمع آوری ثروت و کسب قدرت بنیان گرفته بود، اما بر عکس ایرانیها از ابتدای تاریخ خود قومی بی نهایت مذهبی و به شدت متفکر بودند، از این رویعد از ابتدای تاریخ مود اسلام به کشور مورد نظر، ایرانیان از اسلام صادره عرب دینی بمراتب جالبتر، مذهبی تر و فلسفی تر از آنچه بوسیله خود پیغمبر و اصحابش توانسته بمراتب جالبتر، مذهبی تر و فلسفی تر از آنچه بوسیله خود پیغمبر و اصحابش توانسته بود تصور شود، بوجود آوردند.»^

لئون كاتانى از شرق شناسان برجسته و مشهور مى نو يسد: «هدف اعراب از جنگ با ايران حداقل تا زمان ابوبكر به چنگ آوردن غنائم بود نه برانداختن امپراطورى ايران.» ٩

«امام احمد بن یحیی البلاذری م »مؤلف فتوح البلدان می نویسد: «در جنگ قادسیه سپاه مسلمانان بین نه تا ده هزار مرد بود، و چون نیازمند علف و طعام می شدند، گروهی سوار روانه می کردند و آنها در فراسوی رود فرات به غارت می برداختند...» ۱۰

و اما مورد دوم آن است که بطوریکه در گفتار بعدی به تفصیل شرح خواهیم داد، در جنگ خیبر پس از این که «کنانه بن ربیع» رئیس قلعه خیبر بوسیله سپاهیان اسلام دستگیر شد، محمد از او خواست که جواهراتش را به وی تحویل

<sup>\*</sup> Bertrand Russel, A History of Western Philosophy (New York: Simon and Schuster, 1954), p. 421.

٩ سالناهة اسلام، جلد دوم (ميلان: ١٩١٢)، صفحة ٩١٥، فقره ١٥٣.

۱۰ امام احمد بن يحيى البلد هورى، فتوح البلدان: بخش مربوط به ايران، ترجمهٔ دكتر آذرناش آذرنوش (تهران: انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۲۲)، صفحه ۵۵.

دهد، و چون «کنانه بن ربیع» مدعی شد که جواهراتش را برای تدارک جنگ هزینه کرده است، محمد دستور داد زیر شکنجه او را وادار به فاش کردن محل اخفاء جواهراتش بکنند. مأموران محمد، در حضور خود او، روی سینه او آتش گذاردند و آنقدر او را شکنجه کردند که نامبرده زیر شکنجه جانسپرد.

بـر طـبـق نـوشـتـه مـورخـان معتبر اسلامي، پس از مرگ «كنانه بن ر بيع» زير شكنجه، شب همان روز، محمد همسرش صفيه را باخود به حجله برد.١١

### رفتار کوروش با دختری که بوسیلهٔ یدرش «گبریاس» به او هدیه شد۲۰

پس از این که آستیاگ پادشاه ماد در گذشت و پسرش کیا کسار (دایی کوروش) زمام امور ماد را در دست گرفت، اطلاع حاصل کرد که آسور (بابل) با لیدی، اعراب و بعضی کشورهای دیگر بر ضد ماد هم پیمان شده و قصد تضعیف حکومت ماد را دارد، تا بتواند به آسانی ملتهای همجوار کشور خود را مطیع سازد.

کیاکسار بمنظور برابری با آسور و لیدی و سایر متحدانش به تدارک جنگ پرداخت و از «کمبوجیه» پدر کوروش تقاضای کمک کرد و برای کوروش که تازه به سن رشد پا گذاشته بود پیام فرستاد که اگر پدرش با تقاضای او موافقت کند و نیرو یی به کمک او اعزام دارد او میل دارد کوروش فرماندهی نیروی پارس را بر عهده داشته باشد. این موضوع مورد موافقت کمبوجیه و سایر سران پارس قرار گرفت و کوروش به فرماندهی نیروی پارس وارد سرزمین ماد شد. پس از این که کوروش سپاهیان لیدی، آسور و متحدانش را قلع و قمع کرد، یک مرد سالخورده آسوری، که گبریاس<sup>۱۱</sup> نام داشت در حالی که بر اسبی سوار بود و گروهی افراد مسلح سواره همراه او بودند، وارد شد. افرادی که مأمور شده بودند سلاحهای آنان را تحویل بدهند، تا آنها را تحویل بدهند، تا آنها را

١١ به صفحات شماره ١٥٠ تا١٥٥ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>12</sup> Xenophon, Whole Works of Xenophon, Book iv. pp. 68,69.

<sup>13</sup> Gobryas

مانند روش معمول بسورانند. اما گبریاس اظهار داشت که او مایل است ابتدا به ملاقات کوروش برود. ماموران مربوط دستور دادند سواران گبریاس در آن نقطه توقف کنند، و خود او را نزد کوروش بردند. گبریاس به محض این که چشمش به کوروش افتاد گفت: «عالیجناب، من یک آسوری و دارای یک قلعهٔ مستحکم و سرزمین وسیعی هستم. من دوست بسیار نزدیک پادشاه آسور بودم و تعداد یک هزار اسب به او دادم، اما چون پادشاه مذکور که یک انسان بسیار ارزشمند بود، در جنگی که با تو کرد کشته شد، و پسر او که بزرگترین دشمن من است، اکنون . بجای او بر تخت سلطنت آسور نشسته است، از اینرو من نزد تو آمده ام تا خود را به بجای او بر تخت سلطنت آسور نشسته است، از اینرو من نزد تو آمده ام تا خود را به پای تو افکنده، خدمتگزاری تو را در جنگ قبول کنم، واز تو تقاضا کنم انتقام مرا از این شخص بگیری.»

شرح موضوع از این قرار است که: «من تنها یک فرزندیسر بسیار رشید داشتم که بی نهایت مرا دوست داشت و به من احترام می گذاشت و باعث نهایت شادی و دلخوشي من بود، يادشاه سابق آسور (يدريادشاه فعلي) اظهار علاقه كرد كه دخترش را به عقد ازدواج پسر من در آورد، و این امر باعث شادی من شد، زیرا برای من جای بسی افتخار بود که پسرم با دختر یادشاه آسور ازدواج کند. به این مناسبت روزی پسر پادشاه قبلی (پادشاه فعلی) پسر مرا دعوت کرد تا با یکدیگر به شکار بروند. در اثنای شکار خرسی در نقطه ای که آنها مشغول شکار بودند پدیدار شد. یادشاه فعلی و پسر من هر دو زو بینهای خو درا به طرف خرس برتاب کردند. زوبین یادشاه فعلی به خطا رفت و به خرس اصابت نکرد. خداوندا، ای کاش این اتفاق نیفتاده بود! اما زو بین پسر من به خرس اصابت کرد و او را از پای درآورد. يادشاه فعلى از اين عمل بسيار خشمگين شد، ولي خشم خود را آشكار نكرد. سیس شیری در سر راه آنها سبز شد. یادشاه فعلی زو بینی به طرف او پرتاب کرد، اما مجدداً زوبينش به خطا رفت، ازبخت بديسر من با زوبين خود جان شير را گرفت و گفت: «این من بودم که در هر دو مرتبه بدون این که تیرم بخطا برود این دو حیوان وحشی را ازیای درآوردم.» هنگامی که پسر من به اظهار این مطلب یرداخت، این مرد خداناشناس بیش از این نتوانست خشم و حسد خود را پنهان نگه دارد و از اینرو زوبین یکی از همراهانش را گرفت و به سینه یگانه پسر عزیز من زد، و او را کشت. سپس من پیرمرد بدبخت بجای این که فرزند رشیدم را به حجلهٔ عروسی ببرم، او را به قبرستان بردم، و نور دیده عزیزم را که تازه موی در صورتش رو ییده بود، در گور دفن کردم. قاتل ناجوانمرد او چنان که گویی دشمنی را نابود کرده است، نه احساس پشیمانی از عمل خود کرد، نه در صدد جبران ارتکاب جنایت خود برآمد، و نه این که نسبت به مرده نوجوان من که اکنون زیر خاک خفته است، اعتنایی معمول داشت.

يدريادشاه فعلى به شدت از عمل ناجوانمردانه فرزندش ناراحت شد، و تا آنجایی که در قدرت داشت کوشش کرد مرا در تحمل این مصیبت جانگدار دلداری دهد، و با من همدردی کند. بهمین دلیل اگر او زنده می بود من به تویناه نمي آوردم، زيرا من با او دوستي نزديک داشتم، و خدمتگزاري او را برعهده گرفته بودم. اما اكنون كه قاتل يسرم جانشين او شده است، من چشم ندارم او را ببينم و او نیر بطور طبیعی نمی تواند مرا دوست خود بداند، اگر تو انتقام مرا از این شخص حنايتكار بگيري، من زندگي ام را از سر خواهم گرفت. اگر زنده بمانم از گرفتن انتقام خود از این ناجوانمرد احساس شرم نخواهم کرد، و اگر نیز قرار باشد بمیرم، لااقبل روزهای آخر عمرم را در اندوهی غیر قابل تحمل سیری نخواهم کرد. بعلاوه با توجه به این که من فرزند ذکوری ندارم، تورا بعنوان پسر خود انتخاب خواهم كرد، و نيـز هـر زمـانـي كه اراده كني، قصرم را براي سكونت در اختيار تو خواهم گذاشت. همان خراجی را که بابت سرزمینم به یادشاه فعلی آسور می پردازم، به تو خواهم پرداخت. هر موقعی که تو وارد جنگ شوی، من با نیروهایی که در اختیار دارم، در خدمت تو درخواهم آمد، و بعلاوه دختر بسیار عزیزی دارم که به سن ازدواج رسیده، و قبلاً قرار بود او را به پادشاه فعلی آسور بدهم، اما از این که او پسرم را بقتل رسانید، دخترم با تضرع و زاری از من خواسته است او را به قاتل برادرش ندهم. بنابراین با کمال میل دخترم را نیز در اختیار تو قرار خواهم داد.

کوروش پاسخ داد: «من با شرایط تو موافقت دارم، و دست تو را صمیمانه می فشارم.» سپس کوروش به گبریاس اجازه داد سلاحهایش را خود در اختیار داشته باشد و او را مرخص کرد. گبریاس کوروش را ترک کرد و راهنمایی در اختیار او گذاشت که وی را به قصر او هدایت کند.

صبح روز بعد در حالی که دو هزار سر باز سوار ایرانی و دو هزار سر باز پیاده در جلوی کوروش و بقیه سپاهیان در عقب او حرکت می کردند، به قصد قصر گبریاس راه افتادند، و غروب روز بعد وارد آنجا شدند. قلعه مذکور از نقطه نظر استحکامات و امکانات دفاعی بسیار مستحکم بود، و تعداد بسیاری نیز گاو و گوسفند در قلعه وجود داشت, مشاهدهٔ امکانات مذکور شبب نگرانی کوروش بود و وی بسمناسبت رعایت احتیاط و اطمینان از این که گبریاس در اظهارات خود صادق است، قبل از ورود به قصر به بررسی حدود و اطراف آن پرداخت و مشاهده کرد که استحکامات قلعهٔ مذکور بسیار قوی است. از طرف دیگر مامورانی که قبلاً کوروش به داخل قصر فرستاده بود، برایش خبر آوردند که قلعه به تمام وسایل و امکانات مورد نیاز برای زندگی مجهز است، بطوری که قلعه مذکور برای مدت امکانات مورد نیاز برای زندگی مجهز است، بطوری که قلعه مذکور برای مدت عمر یک انسان قادر خواهد بود در برابر محاصره دشمن از خود دفاع کند.

- هنیگامی که گبریاس از ورود کوروش آگاه شد، به استقبال او رفت. تمام نیروی خود را از قلعه خارج کرد، و به کوروش گفت: «هر اقدام احتیاطی که برای اطمینان از امنیت خود لازم می دانی، انجام بده و بعد داخل شو.» کوروش با سپاهیانش وارد قصر شد، و گبریاس تعداد زیادی جامهای طلا، انواع تنگها و گلدانهای زرین و اقسام مختلف سکه ها و اشیاء نفیس به وی تقدیم داشت. سپس گبریاس دختر خود را که دارای قامتی بلند و زیبایی شگفت انگیزی بود، و بعلت قتل برادرش اندوه عمیقی او را رنج می داد، نزد کوروش آورد و گفت: بعلت قتل برادرش اندوه عمیقی او را رنج می داد، نزد کوروش آورد و گفت: تقاضایی که هر دوی ما از تو داریم، آن است که انتقام قتل پسرم را از قاتل او بگیری،» کوروش پاسخ داد: «من قبلاً به تو قول داده بودم که اگر در گفتارت بگیری،» کوروش پاسخ داد: «من قبلاً به تو قول داده بودم که اگر در گفتارت صادق باشی، انتقام قتل پسرت را با استفاده از حداکثر قدرتم از قاتل او، یعنی پادشاه آسور، خواهم گرفت و اکنون که می بینم تو راست می گویی، خود را موظف به انجام قولم می دانم. من تمامی این ثروت را می پذیرم، ولی آنها را به موظف به انجام قولم می دانم. من تمامی این ثروت را می پذیرم، ولی آنها را به

دختر تو و مردی که با او ازدواج خواهد کرد تفویض خواهم نمود و زمانی که این محل را ترک می کنم، تنها یکی از هدایای تو را که تمام خزائن و نفایس بابل و حتی خزاین تمام عالم با آن قدرت برابری ندارند، با خود خواهم برد.»

گبریاس با شنیدن این موضوع تصور کرد که مقصود کوروش از آن هدیه، دختر اوست. از این رو با شگفتی از کوروش پرسش کرد: «کوروش لطفاً بگو آن هدیه کدام است؟»

کوروش گبریاس را از اشتباه تصور درآورد ویاسخ داد: «من معتقدم دراین دنیا اشخاص زیادی وجود دارند که میل ندارند تعدی کنند، دروغ بگو پند، و یا عهد شکنی کنند، ولی متاسفانه فرصتی دست نمی دهد که کسی به این نوع افراد شروتی بسیار بسیارد، یا اختیارات مطلق به آنها بدهد، یا قلعه ای را به آنها واگذار کنید و یا دختران زیبا و دوست داشتنی را در اختیار آنها قرار دهد. از اینرو این افراد نیکو سرشت از جهان رخت برمی بندند، بدو ن این که مردم بدانند این افراد چه گوهرهایی برای اجتماع انسانی بودهاند. اما امروز که تو ثروت و تمام اختیارات خود و دختر عزیزت را، که زیبایی شگفت انگیزش هر انسانی را افسون می کند، در اختیار من قرار دادی، فرصتی برای من بوجود آمده است تا به مردم نشان بدهم، من كسى نيستم كه به ميزبان خود خيانت كنم، يا عهد خود را بشكنم، ويا نسبت به او بعلت يول دوستي تعدى كنم. بدان كه من ارزش اين هدیه را بخوبی می دانم، و تا زمانی که مردم بسبب شهرت من، به عدالت مرا تمجید کنند، هرگز این هدیه ای را که نمی توان ارزشی برای آن تصور کرد، فراموش نخواهم كرد، و بلكه كوشش خواهم نمود تا آنجا كه قدرت دارم به تو نیکی کنم، ولی درمورد دخترت یقین داشته باش کسی را که شایسته او باشد برایش پیدا خواهم کرد. من دوستان زیادی دارم عجه دارای صفات جوانمردی هستند، ولي نمي توانم تضمين كنم كه شوهر شايسته آينده دخترت باندازه تو دارایی داشته باشد. تو باید بدانی افرادی در این جهان یافت می شوند، که آنقدر وسعت نظر و اندیشه دارند، که تمامی دارایی تو دره ای احترامت را در نظر آنها افزون نخواهد کرد. در این محل افرادی در جمع ما وجود دارند که میل دارند نشان دهند مانند من نسبت به دوستان وفادارند، و هرگز به دشمنان خود تسلیم نمی شوند، مگر این که خواست خدا مصلحت دیگری را ایجاب کند. این افراد طالب نام نیک هستند، نه مال تو، ولوآن که ثروت تمام آسوریها و سریانیها را به آن بیفزایند.»

گبریاس گفت: «تو را بخدا این افراد را به من نشان بده تا از تو تقاضا کنم یکی از آنها را بعنوان پسری به من بدهی .» کوروش پاسخ داد: «لزومی ندارد که من آنها را به تو معرفی کنم؛ تو هنگامی که به جمع ما بپیوندی خودت این افراد را خواهی شناخت.»

هنگامی که کوروش خود را برای حمله به آسور آماده می کرد، و دریکی دو برخورد کوچک هم پیمانان کشور مذکور را مغلوب کرد، پادشاه آسور به لیدی پناهنده شد و بابل و لیدی و آسور بر ضد کوروش متحد شدند.

گزنفون جزییات چگونگی جنگهای کوروش را با لیدی و هم پیمانان آن کشور و شکست لیدی و متحدانش بوسیله کوروش را با تفصیل شرح داده است. چون موضوع این فصل شرح هنجار نگرش و رفتار کوروش با زنان است، ما رزم آزماییهای کوروش را تا آنجا که مربوط به دختر گبریاس بود شرح دادیم و در قسمت بعد نیز آوردهای کوروش را تا آنجا که به «پان ته آ» ۱۹ و همسرش «آبراداتاس» ۱۵ ارتباط پیدا می کند توضیح خواهیم داد.

اما پیش از این که این بحث را ببندیم، درمقایسه هنجار و رفتار کوروش و محمد با زنان، ذکر این نکته لازم است که با توجه به این که درپیش شرح دادیم، در حالی که کوروش، بطوری که دیدیم، از پذیرفتن دختر گیریاس که دارای زیبایی افسون کننده ای بود سر باز زد و با جوانمردی و سخاوتی بی نظیر، اظهار داشت تمام اموال و ثروتی را که گیریاس به او تفویض کرده است، به دختر او و شوهر آینده اش خواهد بخشید، و نه تنها دختر گیریاس را برای خود نیذیرفت،

<sup>14</sup> Panthea

<sup>15</sup> Abradatas

بلکه حتی در صدد یافتن شوهر نیز برای او برآمد. اما محمد بن عبدالله اظهار داشت خداوند با نزول آیه ۵۰ سوره احزاب به او اجازه داده است، با هر زنی که خود را به وی ببخشد ازدواج کند، و این مزیت استثنائاً به پیامبر خدا داده شده است، نه سایر مومنان. متن و ترجمه آیه مذکور به این شرح است:

. - يَا يَهُا النَّبِيُ إِنَّا آخَلَلْنَالُكَ الْوَاجِكَ النِيْ النَّبِيّ أَجُوْرُهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِنَا آفَاءَاللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ خَلْتِكَ النَّيْ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِنَا آفَاءَاللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ خَلْتِكَ النِّي مَعَكَ عَلَيْكَ وَبَنْتِ خَلْتِكَ النَّيْ مَعَكَ النَّيْ مَعَكَ النَّيْ مَعَلَى وَبَنْتِ خَلْتِكَ النَّيْ مَعَلَى النَّهِ مَنْ النَّهُ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَقْسَهُ لَا لِلنَّيْنِ إِنْ آرَادُ النَّيْمِي أَنْ يَعْفَى النَّهُ مُؤْمِنَةً لَكَ مِنْ مَكَتْ النَّهُ مُواللَّهُ مُونُولًا مُعَلِّمُ وَمَا مَلْكُتُ آيُمَا لُهُ مُ اللَّهُ مُونًا لَكُونُ اللّهُ عَقُولًا تَحِيمًا وَلَا يَعْلَمُ مُؤْمِلًا اللّهُ عَلْمُولًا تَحِيمًا وَاللّهُ مُؤْمِنَا مَا فَرَضْنَا مَا فَوْمُ النَّالِي اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا مُلْكُلُكُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَالًا عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّ

«ای پیغمبرما زنانی را که مهرشان ادا کردی، بر تو حلال کردیم و کنیزانی را که به غنیمت خدا نصیب تو کرد، و ملک تو شد... و نیز زن مومنه ای که خود را بدون قید و شرط و مهر به تو ببخشد، و رسول هم به نکاحش مایل باشد، که این حکم مخصوص توست، نه مومنانی که ما می دانیم، دربارهٔ زنان و کنیزان ملکی آنها چه مقرر کرده ایم . این زنان که همه را بر تو حلال کردیم، بدین سبب بود که بر وجود تو در امر نکاح هیچ حرج و زحمتی نباشد، و خدا را بر بندگان رحمت بسیار است.»

درست است که بعد از انتشار آیهٔ مذکور بر اثر اعتراض شدید اصحاب نزدیک محمد، مانند ابو بکر و عایشه (زن محبوب محمد)، آیه مذکور بر طبق مدلول آیهٔ ۵۲ سورهٔ احزاب لغو شد، اما متن آیهٔ ۵۲ نه تنها در نفس و طبیعت زن خواهی محمد، تغییری ایجاد نمی کند، بلکه برای اندیشمندان واقع گرا این پرسش را بوجود می آورد که اولا چگونه ممکن است خداوند به یکی از بندگانش، آنهم کسی که سمت پیامبر او را دارد، و باید از هر لحاظ مقدس و منزه باشد، اجازه دهد بخاطر ارضای نفسش هر زنی که خودش را در اختیار او بگذارد و محمد نیز به ازدواج با او راضی باشد، تصاحب کند! ثانیاً آیا می توان تصور کرد که خداوند تبارک و تعالی دستوری ناپخته و اشتباه برای بندگانش صادر کند، و سپس بسبب اشتباهی که در صدور دستوری ناپخته و اشتباه برای بندگانش صادر کند، و سپس بسبب اشتباهی که در صدور دستور م تکب شده است، آنرا لغو و باطل سازد!

حماسهٔ «پان ته آ» زیباترین زن آسیا و رفتار جوانمردانه کوروش با او ۱۰ پس از این که کوروش پادشاه لیبدی ۱۰ «کرزوس» ۱۰ و متحدانش از جمله آسوریها را در جنگ شکست داد، سپاهیان ماد غنائمی را که در نتیجه جنگ مذکور بدست آورده بودند، بین خود تقسیم کردند و ملکه شوش را که بعنوان جزیی از غناییم کوروش برای وی اختصاص داده بودند، با خیمه باشکوهی برایش آماده کردند. ملکه شوش که «پان ته آ» نامیده می شد، زیباترین زن آسیا بشمار می رفت، و از حیث زیبایی مثل و مانند نداشت. این زن همسر «آبراداتاس» پادشاه شوش بود که با پادشاه آسور بر ضد کوروش هم پیمان شده بود. از اینرو چون پادشاه آسور از قدرت کوروش و امکان حمله او به کشورش بیمناک شده بود، آبراداتاس را نزد پادشاه باختر گسیل داشته بود تا با او پیمانی برای دفاع در برابر حمله کوروش منعقد سازد.

یکی از سرداران جوان مادی به نام «آراسپ» اکه از کودکی با کوروش پرورش یافته بود و دوست صمیمی او بود، جریان پان ته آ و این که سر بازان مادی او را برای وی اختصاص داده اند، به آگاهی کوروش رسانید. هنگامی که کوروش از این جریان اطلاع حاصل کرد، به آراسپ دستور داد او سر پرستی و مراقبت از پان ته آ را بر عهده بگیرد، تا بعدها وی را به شوهرش تحویل دهند. پس از شنیدن دستور مذکور آراسپ از کوروش پرسش کرد: «کوروش، آیا تو این زنی را که سر پرستی او را به عهده من واگذار می کنی دیده ای؟» کوروش پاسخ داد: را که سر پرستی او را به عهده من واگذار می کنی دیده ای؟» کوروش پاسخ داد: را ندیده ام.» آراسپ اظهار داشت: «اگر تومی دانستی این زن چقدر زیباست، به یقین عقیدهٔ خود را در این باره تغییر می دادی. هنگامی که ما در ابتدا

<sup>16</sup> Xenophone, The Whole Works of Xenophon, Books iv, v, vi, and vii, pp. 69-118.

۱۷ «لیدی» کشوری بوده است در سمت غربی آسیای صغیر و قسمتی از ترکیهٔ فعلی. این کشور از شمال و شمال غربی به دریای سیاه و دریای مرمره، از جنوب به دریای مغرب، از سمت مغرب به بحر الجزایر، و از طرف مشرق به رود «هالیس» محدود می شده است.

<sup>18</sup> Croesus

<sup>19</sup> Araspe

149

وارد خیسمه او شدیم، وی درحالی که مستخدمینش دور او را گرفته بودند، روی زميين نشسته بود و لباسهايش درست مانند مستخدمين بود. نقابي برچهره داشت و نگاهش را بر زمین دوخته بود. ما می خواستیم بدانیم بانوی اول آن خیمه چه كسى است؟ بنابراين به آنها دستور داديم برخيزند. هنگامي كه يان ته آبرخاست، مستخدمینش نیز همراه او بیاخاستند و اگرچه او ناراحت و دل شکسته شده بود، و اشک از چشمانش جاری بود، ولی زیبایی آمیخته با متانت و وقار او ما را شگفت زده كرد. در اين لحظه سردار ما به او گفت: «آگاهي يافته ايم كه شوهر تو مرد بسیار عالیقدری است، ولی ما اکنون تو را برای مردی در نظر گرفته ایم که از هر لحاظ برتر از شوهرت مي باشد. آري، در دنيا امروز هيچ مردي بيش از كوروش شایستگی تحسین ندارد، و ما تو را برای او برگزیده ایم. » به محض این که این زن از موضوع مذكور آگاهي يافت، فرياد دلخراشي از دل برآورد، جامه اش را چاك كرد و مستخدمينش نيز با او شروع به گريه كردند. اين موضوع باعث شد كه زیبایی او بیشتر آشکار شود و تمام افرادی که او را دیده اند همگی بر این عقیده اند که تاکنون هیچ مادری موجود چنین زیبایی به دنیا نباورده است. تو باید برای یک نظر هئم که شده است به این موجود بی نهایت زیبا نظری بیفکنی تا بتوانی به حقیقت گفتار ما یی ببری.»

شاید آراسپ فکر می کرد توصیف زیبایی پان ته آکه در واقع از حقیقت نیز خالی نبود، کوروش را افسون خواهد کرد. اما کوروش بعد از این که سخنان آراسپ پایان پذیرفت، گفت: «با وجود کلیه توصیفاتی که از زیبایی سحرانگیز این زن بعمل آوردی، معهذا من حتی میل دیدن او را نیز ندارم، ۲۰ زیرا زیبایی او

<sup>\*</sup> محمد بن عبدالله، روزی برای ملاقات پسر خوانده اش «زید بن حارث» به خانهٔ او رفت. زید در خانه نبود و همسرش «زینب بنت جحش» مشغول غسل کردن بود و به قولی باد پرده را کنار زد و محمد بدن نبیمه عریان زینب را دید و عاشق او شد. سرانجام زید همسرش را طلاق گفت و محمد آیه ای نازل کرد که خداوند دستور داده است او با زن پسر خوانده اش ازدواج کند. بدین ترتیب محمد بلافاصله پس از تمام شدن عده زینب با او ازدواج کرد. ( به صفحات شماره ۱۵۵ تا ۱۵۹ همین کتاب مراجعه فرمایید، )

ممكن است نظر مرا بر بايد، مرا فريفته او كند، و از هدفهايم بازم بدارد. آراسب خنده ای کرد و گفت: «کوروش آیا تو واقعاً فکر می کنی که زیبایی یک فرد بشر می تواند دیگری را وادار کند که برخلاف مصلحتش عملی انجام دهد؟ شاید تو فكر كني عشق نيز مانند آتش است كه بر حسب طبيعت خود هر كسى را بدون استثناء مى سوزاند. اما بعقيدهٔ من عشق چنين نيست، عشق يك عامل ارادی و اختیاری است. اگر کسی نخواهد زنی را دوست داشته باشد، هرگز به وی تمایلی حاصل نخواهد کرد، بطوری که می دانی یک برادر هیچگاه عاشق خواهرش نخواهد شد، زيرا نمي خواهد چنين تمايلي به خواهرش بيدا كند، ولي دیگران به وی عشق خواهند ورزید. به همین ترتیب یک پدر هیچگاه عاشق دختر خود نخواهد شد، اما ساير افراد ممكن است عاشق او بشوند. ترس و قانون از عواملی هستند که انسان را از گرایش به عشق بازمی دارند، زیرا هرگاه قانون مقرر کند که کسی که غذا نمی خورد نباید گرسنه شود، و با اگر آنهایی که آشامیدنی نممي آشامنند نبايد تشنه شوند، و يا اين كه كسي در زمستان نبايد احساس سرما كند، و نيز هيج كس درتابستان نبايد احساس گرما كند، هيچ فردي به اين مقررات گوش نخواهد داد؛ زيرا وضع مقررات مذكور مخالف با طبيعت انسان است. اما عشق یک عامل ۱رادی و اختیاری است. همانطور که ما ممکن است بطور ارادی به بعضی از لباسها و یا کفشهای خود علاقه بورزیم، به همان نحونیز اگر میل ما ایجاب کند، می توانیم تصمیم بگیریم به شخص خاصی عشق

کوروش اظهار داشت: «اگرعشق اختیاری و ارادی است، پس چگونه است که ما موقعی که به کسی عشق می ورزیم، قادر نخواهیم بود با میل و اراده خود عشق ما در را می شناسیم که قبل از عشق مان را به دست فراموشی بسپاریم، زیرا ما افرادی را می شناسیم که قبل از این که عاشق شوند، بردگی را از بزرگترین مصائب بشر می دانند، اما هنگامی که دل به عشق کسی می بندند، با تمام وجود بردگی او را بر عهده می گیرند و به هرنوع خواری و مذلت تن درمی دهند. این افراد در راه عشق با ارزشترین چیزهای خود را که حتی قبل از عاشق شدن تخیل از دست دادن آنها را نیز نمی توانستند

بكنند، فداي عشق خود مي كنند. بعضي اوقات آرزو مي كنند مي توانستند خود را از قید نامعقول احساس عشق برهانند، اما فکر و وجود آنها آنجنان به وجود معشوق وابسته مي شود كه حتى يك زنجير آهني نيز نهمي تواند جنين قيدي براي آنها ايجاد كند. از اينرو افراد عاشق بناچار خود را تسليم عشق مي كنند، وجود خو پشتن را به معشوق مي بازند و با وجود تحمل كليهٔ اين مصائب، هرگز قصد فرار از عشق نخواهند كرد، بلكه بر عكس كوشش مي كنند عشق آنها از دست نرود.» آراسپ گفت: «من با آنچه تو گفتی موافقم، ولی افرادی که آنها را توصیف کردی، انسانهای بیجارهای هستند که نمی دانند چگونه مشکلات زندگی خود را حل كنند، و به همين سبب به استقبال مرگ مي روند، و جالب آن جاست كه اگرچه دهها هزار راه برای وداع آنان با زندگی وجود دارد، هیچگاه دست از زندگی نخواهند شست. اینها افرادی هستند که دروادی پاس و بیجارگی دست به دزدی و غارت اموال دیگران می زنید، ولی ما از علل و عواملی که آنها را به اعمال نکوهیده مذکور وادار می کند، غافل می مانیم و بجای این که با نظر عطوفت به این افراد نظر افکنیم، آنهارا سرزنش و مجازات می کنیم. بهمین ترتیب افرادی که از زیبایی سیرت برخوردارند، روا نخواهند داشت دیگران به آنها عشق بورزند. مردانی که دارای ارزشهای معنوی عالی هستند، اگر حه به طلا، اسب و زنان زیبا علاقمند هستند، اما از ترس این که مبادا دچار رمژک شوند، از نزدیک شدن به عوامل مذکور خودداری می کنند. به هر حال این زن زیباترین زن آسياست، و ما او را براي تو اختصاص داده ايم تا از زيبايي بي نظيرش بهره ىگىرى.»

کوروش درپاسخ آراسپ اظهار داشت: «طبیعت آتش آنست که شخصی را که به آن دست می زندفوراً نمی سوزاند، و چوب نیز به فوریت شعله ور نمی شود، بنابزاین من نه علاقه دارم دست به آتش بزنم و نه این که میل دارم نگاهم را روی افراد زیبا متمرکز کنم، و به تونیز توصیه می کنم زیاد چشمهایت را روی افراد زیبا ندوزی، زیرا همانطور که آتش آنهایی را که آن را لمس می کنند می سوزاند، بهمین ترتیب نیز زیبایی آنهایی را که نظر خود را روی آن تمرکزمی

دهند، تسخیر می کند. حال فرقی نمی کند که انسان از نزدیک توجه خود را روی زیبایی متمرکز کند؛ یا از دور، زیرا در هر حال زیبایی آنها را با آتش عشق خواهد سوزانید.»

آراسپ گفت: «کوروش تو در شرح این موضوع زیاد سخت گیری می کنی، زیرا چون من با وجود این که بدون وقفه به زیبایی پان ته آ توجه دوخته ام، معهذا زیبایی او در من اثری نبخشیده و مرا وادار به اعمالی که نباید انجام دهم نکرده است. عشق یک عامل اختیاری است واگر کسی قصد نداشته باشد عاشق دیگری شود، هیچگاه نسبت به او کشش عاطفی پیدا نخواهد کرد.»

کوروش پاسخ داد: «عشق اختیاری نیست و انسان معمولاً بدون اراده واختیار مغلوب و تسلیم عشق می شود. بهمین دلیل من میل ندارم این زن را ببینم، زیرا می ترسم عنان عقل از کفم بگریزد و عاشق این زن شوم و از پس دادن او به شوهرش خودداری کنم.» کوروش اضافه کرد: «بنابراین ما برای محافظت این زن باید مراقبت لازم را بکار بریم تا شوهرش برگردد، آن وقت او را تحویل شوهرش خواهیم داد، و تو خواهی دید که از رد کردن این زن به شوهرش چه نتایج بزرگی عاید ما خواهد شد.»

آراسپ در برابر فرنودهای کوروش تسلیم شد و قبول کرد که حفاظت و مراقبت از پان ته آ را بر عهده بگیرد تا بعداً به شوهرش تحویل شود.

سپس کوروش به فکر افتاد جاسوسی به لیدی اعزام کند تا از آسوریها و سایر دشمنانش برای او کسب خبر کند، و برای انتجام این کار آراسپ را در نظر گرفت. و اما پس از آن که کوروش پان ته آیعنی زن زیبای شوشی را به آراسپ بسپارد که تا مراجعت شوهرش از او مواظبت کند، وی عاشق زن مذکور شد و به او تکلیف کرد که به او دست دهد. ولی پان ته آکه زنی عفیف بود و به شوهر خود بسیار علاقه داشت، تقاضای او را رد کرد. معهذا پان ته آ از فاش کردن قصد آراسپ خودداری کرد و نزد کوروش شکایت نبرد، زیرا نمی خواست این موضوع سبب کدورت و نفاق بین دو دوست شود. سپس آراسپ بر اصرار خود افزود و بان ته آ را تهدید کرد که اگر خود را در اختیار او نگذارد، وی را به زور وادار به

تسليم خواهد كرد.

هنگامی که کار به این جا رسید، پان ته آناچار شد کوروش را در جریان امر آگاه سازد. بگذارد. از اینرو شخصی را نزد کوروش فرستاد تا او را از جریان امر آگاه سازد. هنگامی که کوروش از جزیبات واقعه آگاه شد، از فکر آراسپ به خنده افتاد، زیرا وی قبلاً به کوروش اظهار داشته بود که عشق یک عامل ارادی است و انسانی که میل نداشته باشد به کسی نرد عشق ببازد، هیچگاه کشش عاطفی نسبت به فرد مورد نظر پیدا نخواهد کرد. به هر حال، کوروش «آرته باذ» ۱۲ را نسبت به فرد مورد نظر پیدا نخواهد کرد. به هر حال، کوروش «آرته باذ» ۲۱ را همراه فرستاده پان ته آنزد آراسپ گسیل داشت و به وی دستور داد احترام پان ته آراسپ بگوید مگر او نبود که عقیده داشت، عشق یک عامل اختیاری است و کسی نمی تواند برخلاف میل خود عاشق دیگری بشود، پس چگونه وی بوسیله کسی نمی تواند برخلاف میل خود عاشق دیگری بشود، پس چگونه وی بوسیله عشق پان ته آزیای درآمده است.

هنگامی که آراسپ متوجه شد کوروش از قضیه آگاه شده است، از شدت غم و اندوه به گریه افتاد و سخت از کردهٔ خود پشیمان و شرمسار شد. کوروش موقعی که از اندوه و پشیمانی آراسپ اطلاع حاصل کرد، او را نزد خود احضار نمود و به وی گفت: «من شنیده ام تو بمناسبت نیت نشتی که نسبت به پان ته آداشتی و من تو را از آن برحذر داشتم از من بسیار بیمناک و از قصد خود بی نهایت شرمگین شده ای، در حالی که باید هم بیم از من و هم شرمساری خود هر دو را فراموش کننی، زیرا من شنیده ام که حتی خدایان نیز در موضوع عشق از لغزش مصون نیستند؛ من می دانم که حتی مردان بسیار عاقل هم در برابر عشق مغلوب شده اند، من همچنین اذعان دارم اگر منهم در برابر افراد زیبا قرار بگیرم، و با آنها به گفتگو بنشینم، قادر به مهار کردن احساسات خود نخواهم بود. از طرف دیگر در واقع من خودم سبب شدم که تو در این وضع قرار بگیری، زیرا اگر من این موجودی را که خودم سبب شدم که تو در این وضع قرار بگیری، زیرا اگر من این موجودی را که کسی در برابر زیبایی اش قدرت مقاومت ندارد به تو نمی سپردم، تو به دام عشق او و به این وضع نمی افتادی.»

<sup>21</sup> Artabazus

آراسپ پاسخ داد: «کوروش توبه این امر نیز مانند سایر موارد با بزرگ اندیشی، روشن نگری و اغماض در برابر لغزش نظر می افکنی، اما اشکال اینست که از زمانی که مردم شنیده اند تو بمناسبت عمل ناصوابی که من انجام داده ام، از رفتار من ناراضی هستی، زندگی را به من تنگ کرده اند. اکنون خبر این رسوایی درخارج نیز منتشر شده، دشمنان من از این رو یداد شاد شده اند و دوستانم به من توصیه می کنند، از این سرزمین خارج شوم، تا مبادا تو بعلت ارتکاب این گناه سرنوشت شومی برایم ایجاد کنی.»

کوروش اظهار داشت: «توباید بدانی که ما از وضعی که برای تو ایجاد شده و نظری که مردم نسبت به توپیدا کرده اند، می توانیم به شکل کامل بهره برداری کنیم، بطوری که این امر هم در بردارنده صلاح من و هم منفعت متحدان ما خواهد شد.»

آراسپ پاسخ داد: «من از انجام هر عملی که برای تومفید باشد و اعتماد تورا نسبت به من برگرداند استقبال خواهم کرد.»

کوروش گفت: «بنابراین توباید بعنوان این که مورد خشم و غضب من واقع شده ای از این سرزمین فرار کنی، و به سرزمین دشمنان من پناه ببری. در این صورت دشمنان من به تو اعتماد خواهند کرد، در تمام امور با تو مشورت خواهند نمود، و توقادر خواهی بود تمام نیات، اوضاع و احوال و نقشه های دشمن را کشف کنی و آنها را به من برسانی.»

آراسپ پاسخ داد: «من با این طرح موافقم و از هم اکنون شایع می کنم به خاطر ترس از این که تو مرا مجازات کنی، از این دیار قصد فرار دارم، و امیدوارم تو هم لغزشی را که من در باره پان ته آکرده ام فراموش کنی. من در واقع دو روح دارم، یکی روح شریر و دیگری روح نیک. تو می دانی که یک روح واحد نمی تواند هم خوب باشد و هم بد، اما تثنیه روح باعث خواهد شد که بعضی اوقات روح شریر بر روح نیک پیروز شود، و در این هنگام انسان مرتکب کارهای زشت می شود، و برخی اوقات روح نیک بر روح شریر پیروز می شود، و در نتیجه انسان می عملی که من در باره پان ته آقصد داشتم انجام به اعمال نیک مبادرت می کند. عملی که من در باره پان ته آقصد داشتم انجام

بدهم، از روح شریر من ناشی شده بود؛ اما اکنون که من برای انجام اعمال نیک مورد حمایت تو واقع شده ام، به یقین روح نیکم بر روح شریرم فائق آمد، و به انجام کارهای نیک خواهم پرداخت.»

کوروش پاسخ داد: «تو برای اینکه بتوانی اسرار دشمن را به دست آوری، می توانی اوضاع و احوال ما را به آگاهی آنها برسانی، ولی باید این مطالب را به شکلی با آنها در میان بگذاری که آنان را از انجام نقشه هایشان بر ضد ما باز دارد. برای مثال تو می توانی به آنها بگویی که ما مشغول تدارک حمله به بعضی از سرزمینهای آنها هستیم، زیرا هنگامی که آنها چنین موضوعی را از تو می شنوند، هریک از دشمنان فکر می گنند که ابتدا سرزمین آنها مورد حمله قرار خواهد گرفت و در صدد دفاع از سرزمین خود بر می آیند، و از اینرو برایشان مشکل خواهد بود که نیروهای خود را در یک نقطه متمرکز کنند. در ضمن تو باید هرچه می توانی بیشتر نزد دشمنان بمانی، و باید توجه داشته باشی که آگاهی ما از اعمالی توانی بیشتر نزد دشمنان بمانی، و باید توجه داشته باشی که آگاهی ما از اعمالی خواهد داشت. همچنین به آنها توصیه کن نیروهای خود را در کیفیتی که تو خواهد داشت. همچنین به آنها توصیه کن نیروهای خود را در کیفیتی که تو برایشان صلاح می دانی صف آرایی کنند، زیرا هنگامی که تو نزد ما برگشتی و برایشان آمان نخواهد بود، اگر هم مرفق به تغییر وضع خود شوند ناچار با بی نظمی رو برو خواهند شد.»

آراسپ پس از شنیدن دستورات و پندهای کوروش چند نفر از مستخدمین مورد اعتمادش را با خود برداشت و عازم سرزمین دشمن شد.

هنگامی که آراسپ به مقصد روانه شد و پان ته آشایعه فرار او را به سرزمین دشمن شنید، فرستاده ای نزد کوروش فرستاد و به او پیام داد: «تو از این که آراسپ به دشمنان تو پناهنده شده است بیمی به خود راه مده، زیرا اگر تو به من اجازه فرمایی به شوهرم آبراداناس اطلاع خواهم داد برای خدمت به تو به این سرزمین بیاید، و تو خواهی دید که او برای تو دوستی بمراتب وفادارتر از آراسپ خواهد بود. من یقین دارم که شوهرم با تمام قوا وجودش را وقف خدمت به تو

خواهد کرد، زیرا پدرپادشاه کنونی ۲۲ با او دوست بود، اما چون پادشاه حال حاضر تصمیم گرفت، بین من و او نفاق بوجود بیاورد، ۲۳ از اینرو شوهرم او را از نظر اخلاقی فاسد می داند، و بدون تردید تو را بر او برتری خواهد داد، و او را ترک خواهد کرد، و برای خدمت نزد توخواهد آمد.»

کوروش پس از شنیدن پیام پان ته آ برای او پیام فرستاد با پیشنهاد او موافق است، و وی می تواند به شوهرش اطلاع دهد نزد او بیاید. پان ته آ جریان را به آگاهی شوهرش رسانید، و هنگامی که آبراداتاس از پیام پان ته آ همسرش و جریان امر اطلاع حاصل کرد و با رمزی که پان ته آ برای او فرستاده بود، اطمینان یافت که توطئه ای در کار نیست، با خوشحالی بیش از حد و با بیش از دو هزار اسب وارد پارس شد و آهنگ ملاقات کوروش را کرد. اما موقعی که کوروش از ورود آبراداتاس آگاهی حاصل کرد، فوری دستور داد ابتدا او را نزد همسرش ببرند.

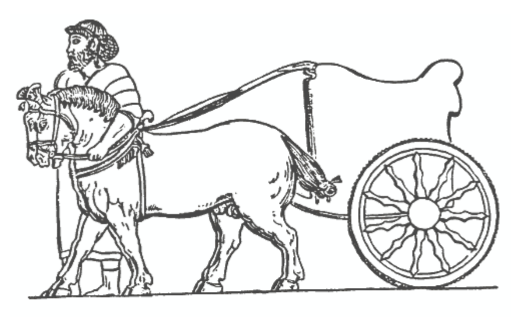
دیدار آبراداتاس و پان ته آ بسیار شورانگیز بود. آنها چنان از ملاقات غیر منتظره یکدیگر به وجد و سرور آمدند که حدی برای آن نبود. سپس پان ته آ جوانمردی، عفت نظر و بزرگمنشی کوروش و خدمات عطوفت باری را که وی در باره او انجام داده بود برای شوهرش تعریف کرد. آبراداتاس از همسرش پرسش کرد: «من چگونه می توانم مراتب سپاس و حق شناسی خود را از خدمات بشر دوستانه ای که این مرد بزرگ در حق من و تو انجام داده است بجای آورم؟»

پان ته آ پاسخ داد: «تو باید کوشش کنی نسبت به او همان رفتار و منشی را اتخاذ نمایی که او در باره تو بکار برده است.»

آبراداتاس سپس نزد کوروش رفت و بمحض اینکه او را مشاهده کرد دست راستش را گرفت و گفت: «کوروش در برابر نیکی هایی که تو در باره من و زنم

٢٣ مقصود پادشاه آسور است كه در بعضي از نوشته هاي تاريخي بابل ذكر شده است.

۲۳ این موضوع نشان می دهد که پادشاه آسور به «پان ته آ» تعلق خاطر داشته و می کوشیده است این زن و شوهر را از یک دیگر جدا کند تا بتواند «پان ته آ» را تصاحب نماید. اما زمانی که «پان ته آ» در زیر حمایت ویناه کوروش قرار گرفت، این خطر از میان رفت.



نمونه ای از عرابه های جنگی ارتش کوروش

١٣٧

انجام داده ای، من بهتر از این چیزی ندارم بگویم که از این پس خود را مانند یک دوست خدمتگزار و متحد صمیمی در اختیار تو قرار می دهم و وجود خود را وقف انجام برنامه ها و خواستهای تومی کنم.»

کوروش پاسخ داد: «خدمت تو را می پذیرم و اکنون تو را به خودت وا می گذارم تا با همسرت به صرف شام پردازی، اما بعدها تو باید زمانی به اتفاق دوستان خود و همچنین دوستان من در خیمه من به اتفاق غذا صرف کنیم.»

سپس آبراداتاس متوجه شد که کوروش به عرابه های داس دار و اسب سوارانی که با زره مجهز شده باشند بسیار علاقه مند است، ۲۴ از این رو وی به ساختن یکصد عرابه داس دارپرداخت و اسبهای عرابه مذکور را از سواره نظام خود انتخاب کرد، و خودش بر عرابه ای سوار شد که دارای چهار مال بند و هشت اسب بود. پان ته آنیز با استفاده از موجودیهای خزانه اش زره و کلاهی از طلا برای آبراداتاس و بعضی وسایل دفاعی از برنج برای اسبهای عرابه او تامین کرد. هنگامی که کوروش عرابه آبراداتاس را مشاهده کرد به فکر افتاد که تعداد مالبندهای عرابه را می توان به هشت عدد توسعه داد، هشت جفت گاو به این مالبندها بست و در این سورت عرابه های مذکور قادر خواهند بود برجی را که با چرخهایش دارای ۱۵ پا برجهایش دارای ۱۵ پا برجهایی را در پشت صفوف سر بازان قرار دهد برای نیروهای او کمکی بزرگ و برجی یای دشمن باعث آسیب زیاد خواهند بود. سپس کوروش دستور داد در این برجها برای دشمن باعث آسیب زیاد خواهند بود. سپس کوروش دستور داد در این برجها

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> کوروش متوجه شد عرابه هایی که در آن زمان مادیها، سریانیها، اعراب و سایر ملتهای آسیا بر طبق معمول اهالی «تروا» Troyens بکارمی بردند و سربازان زبده را روی آن می نشانیدند، کارآیی زیادی نداشت. از اینسرو کوروش عرابه هایی ساخت که چرخهای آنها قوی بود و از اینرو کمتر احتمال شکستن آنها می رفت. محور آنها نیز درازتر بود و بنابراین احتمال واژگون شدن آنها کمتر می رفت. جای نشستن عرابه ران از چوب ضخیمی ساخته شده بود که به شکل برجی بلند می شد، ولی بدن عرابه ران را بالا تر از آرایج نمی پوشانید و او در اداره کردن اسبها آزاد نبود، عرابه ران به استشای دو چشمش از سر تا پا مسلح بود. در دو انتهای محول دو داس آهنین به عرض دو آرش جای داده بودند، دو داس دیگر در زیر قرار مسلح بود. در دو و نوک تیز آنها به طرف زمین بود و در هنگام جنگ به سهاهیان دشمن برخورد و بدن آنها را کرواخ می کرد.

دالانهای تنگ و کنگره هایی تعبیه کنند، و در هر برج بیست نفر سر باز قرار دهند. هنگامی که برجهای مذکور آماده شد، کوروش آنها را به حرکت انداخت و معلوم شد که راه انداختن ماشینهای مذکور با هشت گاو آسانتر از عرابه کوچکی است که برای حمل بار و بنه بکار می رود، زیرا وزن یک عرابه کوچک با یک جفت گاو معمولاً ۲۹۲۵ تالان است، اما هر یک از برجهای مذکور اگرچه از چوبی ضخیم، مانند چوبی که برای ساختن صحنه های تاترهای تراژدی بکار می برند ساخته شده بود، و بیست سر باز با سلاحهای خود در آن قرار می گرفتند، باز برای هر یک جفت گاو کمتر از ۱۵ تالان وزن داشت. هنگامی که کوروش از چگونگی کار برد برجهای مذکور اطمینان حاصل کرد، دستور داد آنها را در پشت صفوف سر بازان مستقر کنند. این شیوه به نیروهای حنگی کوروش مزیت خاصی می داد که نیروهای دشمن قاقد آن بودند، و بهمین علت برتری نیروهای کوروش را نسبت به دشمن تأمین می کرد.

گزنفون از فصل دوم کتاب ششم تا فصل چهارم به تفصیل جزئیات لشکرکشی کوروش را به لیدی توضیح داده، که چون هدف ما شرح سرنوشت «پان ته آ» و آبراداتاس می باشد، تنها آن قسمتهایی از شرح لشکرکشی کوروش را به لیدی که به پان ته آ و آبراداتاس مر بوط می شود تشریح خواهیم کرد.

هنگامی که کوروش با استفاده از احباری که بوسیلهٔ جاسوسان خود و همچنین آراسپ از وضع دشمن به دست آورده بود، مشغول تنظیم نقشه حمله به دشمن بود، «آبراداتاس» پادشاه شوش از کوروش اجازه خواست داوطلب شود مسئولیت عرابه هایی را که قرار است در صف اول جبهه به دشمن حمله کنند، به عهده او بسپارند. کوروش به سبب این پیشنهاد به آبراداتاس شادباش گفت، ولی ایرانیها علاقه داشتند فرمانده عرابه هایی که باید در صف اول جبهه به دشمن حمله کنند با قرعه تعیین شود. قرعه کشی برای این منظور بعمل آمد و قرعه به نام آبراداتاس اصابت کرد و وی چنان که خواسته بود فرماندهی حمله به نیروهای مصری را که متحد «کرزوس» پادشاه لیدی بودند بر عهده گرفت.

۲۹ تالان «آت تیکی» در حدود نه من و تالان بابلی در حدود بیست من امروزی بود.

صبح روز بعد سپاهیان کوروش بعد از صرف غذا لباسها و جوشنهای زیبا در بر کردند، کلاه خودهای جذاب بر سر گذاشتند، اسبهای سر بازان سوار و همچنین عرابه ها را مجهز کردند، رانهای اسبهای سر بازان سوار و دو سمت بدن اسبهای عرابه ها را زره پوشانیدند، بطوری که تمام سپاه در نور چشمگیری می درخشید. عرابه آبراداتاس که مخصوصاً برای وی تزیین شده بود، دارای چهار مال بند و هشت اسب بود. هنگامی که او قصد داشت جوشن خو درا که از کتان بافته شده بود بپوشد، پان ته آکلاه خود و باز و بند و یاره هایی از طلا، یک ردای ارغوانی که تا پاشنه پا می رسید واز پایین چین می خورد، و یک پر کلاه لعل فام به وی تقدیم کرد. آبراداتاس از مشاهده اشیاء مذکور به شگفت افتاد و گفت: «آیا تو این اشیاء نفیس را با فروش جواهرات و زیورآلات خود تهیه کرده ای؟» پان ته آپاسخ داد: «نیس را با فروش جواهرات و زیورآلات خود تهیه کرده ای؟» پان ته آپاسخ داد: «نسبت به تو فکر می کنم.» پان ته آ با گفتن این مطلب سلاحهای لازم را به تن من نسبت به تو فکر می کنم.» پان ته آ با گفتن این مطلب سلاحهای لازم را به تن شوهرش کرد، و اگرچه به شدت کوشش می کرد بر احساسات خود حاکم باشد، شوهرش کرد، و اگرچه به شدت کوشش می کرد بر احساسات خود حاکم باشد،

تجهیزات مذکور ابهت طبیعی آبراداتاس را افزون می کرد، و صباحت و فروهندگی خاصی به او می بخشید. در لحظه ای که آبراداتاس عنان ارابه را از دست ارابه ران گرفت و قصد سوار شدن روی عرابه را داشت، پان ته آ توجه حضار را جلب کرد و اظهار داشت: «ای آبراداتاس اگر در دنیا تنها یک زن وجود دارد که برای شوهرش بیش از جان خود ارزش قائل است، یقین دارم باور خواهی کرد که آن زن منم، فکر نمی کنم نیازی باشد که من برای استدلال طرز فکرم به سخن پردازی متوسل شوم؛ زیرا یقین دارم اعمال و رفتار من بیش از مفهوم کلماتی که ممکن است ادا کنم، در تو کار برد دارند. بهرحال اگر چه تو می دانی که من شیدای وجود تو هستم، به حق دوستی و صمیمیتم با توسوگند می خورم که برتری می دهم به اتفاق تو در زیر خاک بخوابم تا این که در روی زمین با تو با ننگ و شرمساری زندگی کنم. بدون تردید چنین آرزو یی شایسته زندگی من و تو خواهد شرمساری زندگی کنم. بدون تردید چنین آرزو یی شایسته زندگی من و تو خواهد بود، زیرا من و تو برای جوانمردی ساخته شده ایم. اجازه بده اعتراف کنم که من و

اشک از گوشهٔ حشمانش به روی گونه هایش روان می شد.

تو تعهد بسیار بزرگی نسبت به کوروش داریم، زیرا هنگامی که من اسیر سپاهیان کوروش شدم و مرا برای او انتخاب کردند، او با جوانمردی نه مرا بعنوان برده خود انتخاب کرد، و نه یک زن آزاد، بلکه چنان که گویی من زن برادر او بودم، مرا با احترام برای تو حفظ کرد. بعلاوه هنگامی که آراسپ که نگهبانی مرا بعهده داشت از او مفارقت کرد، من به وی قول دادم که هرگاه اجازه دهد از تو بخواهم به آستان او بیایی، تو برای او دوستی صمیمی تر و باوفاتر از آراسپ خواهی بود.»

آبراداتاس درحالیکه از شنیدن سخنان پان ته آبی نهایت مسرور شده و حس تمجیداو نسبت به پان ته آبرانگیخته شده بود، دستش راروی سراوگذاشت، چشمانش رابه طرف آسمان بلند کرد و گفت: «خداوندا مرا یاری کن، تا بتوانم شایستگی همسری پان ته آ و دوستی کوروش را که این همه به ما مردانگی کرده است، دارا باشم.»

سپس آبراداتاس از سمت در عرابه ران وارد عرابه شد و پس از این که در جای خود مستقر شد عرابه ران در را بست و چون پان نه آ دیگر نمی توانست نسبت به او ابراز احساسات کند، شروع به بوسیدن عرابه کرد. پس از آن عرابه شروع به حرکت کرد و پان نه آ بدون این که بوسیله آبراداتاس دیده شود، به دنبال عرابه آن را تعقیب کرد. سرانجام آبراداتاس متوجه پان نه آن شد و به او گفت: «پان نه آ دل قوی دار، آرزوی شادی و بهروزی ات را دارم، اکنون وقت آن رسیده است که برگردی و به خانه بروی.» در این لحظه، مستخدمین پان نه آ او را به وسیله گردونه اش بردند تا به سمت خانه اش حرکت کند. آنهایی که شاهد این منظرهٔ احساسات برانگیز بودند، معتقدند، آبراداتاس و عرابهٔ جنگی اش، زمانی توانست در ابهت واقعی سیاهیگیری خود تجلی کند که پان نه آ از او دور شده بود.

کوروش نیزپس از انجام تدارکات لازم به سپاه خود فرمان حرکت داد. اسلحه کوروش با سربازانش تفاوتی نداشت جز این که اسلحهٔ کورورش مانند آینه می درخشید، ولی اسلحهٔ سپاهیان او مطلا بود. کوروش جهت حرکت سپاه را تعیین کرد. پس از طی در حدود دو سوم فرسخ سپاه دشمن پدیدار شد. کوروش رو به

فرماندهان خود کرد و به «آرساماس» ۲۶ فرمانده پیاده نظام دستور داد پیاده نظام را بطور آهسته یعنی به سرعت راه رفتن پیش ببرد و به «کری سان تاس» فرمانده سواره نظام دستور داد سواره نظام را از پشت او حرکت دهد. کوروش در پیرو دستورات خود به فرماندهان پیاده نظام و سواره نظام اضافه کرد: «هنگامی که من به محلی رسیدم که حمله از آن جا مناسبتر است، سرود جنگ را می سرایم و همین که جنگ آغاز شد شما شتابان به طرف دشمن خواهید زفت و «آبراداتاس» با عرابه هایش به دشمن خواهد تاخت. شما باید بیدرنگ پشت عرابه ها حرکت کنید و به قلب سپاه دشمن بزنید. من نیز هرچه زودتر خود را به شما خواهم رسانید تا اگر خدا خواست فراریان راتعقیب کنیم.»

پس از آن کوروش حرکت کرد و همچنان که از برابر سپاهیان و عرابه ها می گذشت، هر گروه از سپاهیانش را به نوعی تشویق و تشجیع می کرد تا این که به عرابه آبراداتاس رسید. کوروش ضمن تجلیل از کوششهای آبراتاداس برای شرکت در آورد مذکور به او گوشزد کرد که هنگام حمله به دشمن، او تنها نخواهد ماند و ایرانیها به کمک وی خواهند شتافت، آبراداتاس نگرانی خود را از ضعف پهلوهای سپاه به کوروش ابراز داشت و کوروش به او اطمینان داد که در موقع لزوم خود او و سایر سیاهیان به کمکش خواهند رفت.

هنگامی که کوروش زمان را برای آغاز حمله مناسب دید، به خواندن سرود جنگی پرداخت، و تمام سپاهیان سرود را تکرار کردند. حمله و ضد حمله آغاز شد و بسیاری از سپاهیان لیدی کشته و گروه زیادی نیز منهزم شدند. آبراداتاس در گرماگرم جنگ مذکور فریاد برآورد: «دوستان من مرا در حمله پیروی کنید.» با حمله آبراداتاس عرابه های سپاه او به عرابه های دشمن حمله نمودند و آنها فرار اختیار کردند. در این زمان همراهان آبراداتاس در حال حمله به نقطه ای رسیدند که سپاهیان مصری تنگ به هم چسبیده بودند، بطوری که شکافتن صف آنها ممکن نبود. اما سربازان آبراداتاس آنها را زیر سم ستوران و چرخها خرد کردند.

<sup>26</sup>Arsamas

114

قرار داده بودند برخورد کرد و واژگون شد، و آبراداتاس و گروهی از سپاهیانی که همراه او به قلب دشمن تاخت و تازمی کردند، از پادرآمدند و کشته شدند. در این جنگ یکی از سربازان مصری که از پا درآمده و زیر پاهای اسب کوروش افتاده بود شمشیر خود را به شکم اسب کوروش فرو برد، و سبب شد که اسب کوروش او را به زمین بزند. در این اثنا سربازان کوروش که در حد پرستش برای او قدر و احترام قائل بودند، او را نجات دادند و کوروش سوار اسب دیگری شد، و سرانجام سپاهیان مصری که بیش از سایر متحدان لیدی شایستگی و کارآیی داشتند یا سپاهیان مصری

پس از پایان جنگ و شکست لیدی و هم پیمانان آن کوروش از چند نفر از مستخدمینش سراغ آبراداتاس را گرفت و گفت پس آبراداتاس کجاست، زیرا او همیشه در معیت من بود، ولی اکنون او را نمی بینم. یکی از مستخدمین کوروش پاسخ داد سرور من دلیل غیبت آبراداتاس در حضور تو آنست که وی در هنگام حمله به سپاهیان مصری کشته شد. بطوری که می گویند کلیه سپاهیان او بغیر از دوستان نزدیکش، هنگامی که با دیوار دفاعی مصریان رو برو شدند مراجعت کردند. اکنون «پان ته آی همسر آبراداتاس جسد او را یافته و آن را بوسیله عرابه خود به محلی در کنار رود «پاکتول» ۲۸ برده و مستخدمین او مشغول کندن گوری برای دفن او هستند. ناظران می گویند پان ته آبهترین لباسهای شوهرش را به جسد او پوشانیده، جواهرات خود را بر آنها نهاده، و در حالی که روی خاک نشسته، سر شوهرش را روی زانوهای خود قرار داده است.

کوروش بمحض شنیدن این خبر جانگداز دستش را به ران خود زد و روی

۲۷ برای اطلاع از جزئیات این جنگ و چگونگی شکست سپاهیان لیدی و متحدان آن و دستگیر شدن «کرروس» پادشاه لیدی و اقداماتی که کوروش پس از شکست دادن لیدی انجام داد، به کتاب زیر مراجعه فرمایید.

حسن پیرنسا، ایران باستان یا تاریخ مفصل ایران، جلد اول، (تهران: کتابفروشی ابن سینا، ۱۳۳۱)، صفحات ۲۶۶ تا ۲۸۶.

<sup>28</sup> Pactolus

اسب پرید و به اتفاق یکه زار نفر سوار به محل مز بور شتافت. پیش از حرکت کوروش به دو نفر از سرداران نامی خود «گبریاس» و «گاداتاس» ۲۹ دستور داد به ترین لباسها و زینت آلات را با خود بیاورند تا جسد دوست خود و یک رادمرد بزرگ را با آن بپوشانند و گروه زیادی اسب، گاو و گوسفند آماده سازند تا برای او قربانی کنند.

هنگامی که کوروش به صحنهٔ رقت انگیزی که جسد آبراداتاس قرار داده شده بود، و پان ته آ مشغول مو یه بود وارد شد، و مشاهده کرد که پان ته آ روی خاک نشسته و در حالی که جسد شوهرش در جلوی او قرار دارد، مشغول مو یه و زاری است، اشگ از دیدگانش حاری شد و اظهار داشت: «افسوس ای دوست شجاع و با وفا که ما را گذاشتی و درگذشتی». سپس دست پیش برد که دست راست آبراداتاس را بگیرد، اما مشاهده کرد که دست او از بدنش جدا شده است. کوروش فهمید در هنگام جنگ مصریان دست او را قطع کرده اند. مشاهده این وضع بر مراتب تاثر و اندوه کوروش افزود. در این موقع پان ته آ فریاد دردناکی برآورد و دست جدا شدهٔ شوهرش را از کوروش گرفت، آن را بوسید و به بازوی آبراداتاس چه آبراداتاس چسبانید و گفت: «کوروش تاسف تو برای مرگ آبراداتاس چه فایده ای برایت دارد در واقع من در کشته شدن او سهم بزرگی داشتم و شاید تو هم در این سهم شریک باشی زیرا من آنقدر دیوانه بودم که پیوسته او را تشجیع می کردم خود را شایسته دوستی تو نشان دهد. او هیچگاه به فکر خود نبود، بلکه پیوسته کردم خود را شایسته دوستی تو نشان دهد. او سرانجام درگذشت، اما من که به او پند کوشش می کرد به تو خدمت کند. او سرانجام درگذشت، اما من که به او پند فداکاری می دادم هنوز زنده ام و در کنار او نشسته ام.»

هنگامی که پان ته آ به ذکر سخنان مذکور مشغول بود، کوروش سکوت اختیار کرده و پیوسته اشگ می ریخت. سرانجام کوروش بر احساسات تاثرآور خود غالب آمد و گفت: «بلی او اکنون مرده است ولی افتخار آمیزترین نوع مرگ او را در بر گرفته است، زیرا او فاتح از دنیا درگذشته است. امیدوارم اشیایی را که برای زینت جسد او می دهم بپذیری.» سپس گبریاس و گاداتاس وارد شدند و اشیاء و

<sup>29</sup>Gadates

زینت آلات گرانبهایی با خود آوردند که در اختیار پان نه آگذاشته شد. بعد از آن کوروش سخنان خود را دنبال کرد و گفت یقین داشته باش برای شوهرت مقبره ای ساخته خواهد شد که شایسته مقام او باشد، و قر بانی هایی برای او خواهند کرد که درخور سردار دلیری چون او باشد، اما در باره خودت باید بدانی که تو تنها نخواهی ماند. من به عفت و تقوی وسایر ارزشهای معنوی تو احترام می گذارم. تو از احترامات لازم برخوردار خواهی شد و به هر کجا که میل داری خواهی رفت. اکنون به من بگو کجا میل داری بروی.

پان ته آ پاسخ داد: کوروش یقین داشته باش من محلی را که میل دارم بروم از توپنهان نخواهم داشت.

سپس کوروش در حالی که از رو یداد این واقعه جانگداز که پان ته آ چنین شوهر و مردی را از دست داده و آبراداتاس نیز دیگر وجود ندارد که از وجود چنین زن بی نظری بهره بگیرد، غرق اندوه و تاسف بود، محل را ترک گفت.

. پس از لین که کوروش از نزد پان ته آ دور شد، وی به این بهانه که می خواهد در تنهایی آنطور که میل دارد برای شوهرش سوگواری کند، به مستخدمینش دستور داد خارج شوند، و فقط دایه اش را نزد خود نگهداشت. بعد از این که مستخدمین پان ته آ خارج شدند، به دایه اش دستور داد پس از این که او مرد، بدن او و شوهرش را با هم با یک پارچه بپوشاند. دایه پان ته آ به کرات با اصرار و زاری از او خواست تا از فکر خود کشی منصرف شود، اما چون مشاهده کرد که نه تنها اصرار او در بانویش اثری ندارد، بلکه وی را نیز خشمناک ساخته است، در گوشه ای نشست و به گریه و زاری پرداخت. پان ته آ خنجری را که از پیش آماده کرده بود از زیر بهاسش درآورد، و آن را در بدن خود فرو برد، و در حالی که خون از بدنش فواره می زد، سرش را روی سینه شوهرش آبراداتاس گذاشت و جان تسلیم کرد.

دایه پان ته آبا مشاهده منظره دهشتناک خودکشی پان ته آفریاد دلخراشی از سینه برآورد و اجساد آبراداتاس و پان ته آرا بطوریکه وی دستور داده بود در یک پوشش با هم پیچید. سه نفر از مستخدمین پان ته آکه از تراژدی مذکور اطلاع حاصل کردند خنجرهای خود را کشیدند و با خودکشی به حیات خود خاتمه

دادند.

هنگامی که خبر این رو یداد جانخراش به کوروش رسید، در حالی که از شنیدن خبر رو یداد مذکور دچار آشفتگی روانی شده بود، با شتاب به سوی پان ته آ شتافت، تا بلکه بتواند چاره ای برای تراژدی مذکور بیندیشد، اما موقعی که به مشاهده صحنه رقت بار خودکشی پان ته آ رسید، متوجه شد که زمان برای هر اقدامی دیر شده است. از این رو در حالی که از یک طرف از تهور و حس فداکاری پان ته آ غزق شگفت شده و از دگرسو رو یداد مذکور روان وی را بشدت خریحه دار کرده بود، پس از ادای احترام به روان بزرگ شهیدان واقعه تاریخی مذکور، و احساس اندوه بیحد و بی سابقه، با دلی دردناک آن صحنه رقت بار را ترک گفت.

به دستور کوروش مراسم بسیار با شکوهی برای تشییع جنازه و دفن آبراداتاس و پان ته آ برگزار شد، و آرامگاه وسیع و رفیعی برای قهرمانان رو یداد تاریخی مذکور در کنار رود پاکتول بنا گردید. در بالای آرامگاه آبراداتاس و پان ته آ ستونی ساخته شده است که نام این زن و شوهر را روی آن به زبان سریانی نوشته اند. در پایین آرامگاه مذکور سه گور برای سه مستخدم پان ته آ ساخته شده که بالای هر یک از آنها ستون کوچکی است که نامهای هر یک از سه مستخدم مذکور که با مشاهده خودکشی پان ته آنها نیز خودکشی کردند، روی آنها به زبان سریانی نقش بسته است.

این بود شرح جوانمردی ها و رادمنشی های کوروش بزرگ پادشاه نامدار ایران و عفت نظر غیر قابل تصور او در باره زنان اسیر و مغلوب، و اکنون در گفتار بعد به شرح رفتار محمد بن عبندالله، پیامبر اسلام، با زنان و مخصوصاً با زنان اسیر و مغلوب می پردازیم. \*

# فصل ششم

## رفتار محمد بن عبدالله با زنان

### «جویرّیه» زنی که محمد را اسیر زیبایی خود و طایفه اش را آزاد کرد

پس از اینکه محمد ، افراد طایفه یهودی بنی مصطلق را اسیر کرد ، اموال و دارایی آنها را بعنوان غنائم جنگی برای خود و سپاهیانش تصاحب کرد و آنها را به مدینه آورد ، یکی از زنان اسیر طایفه مذکور ، زن جوان و بسیار زیبایی بود به نام «جو یریه» که تنها بیست سال از عمرش می گذشت . جو یریه دختر «حارث بن ابودیرار» رئیس طایفه «بنی مصطلق» و همسر یکی از سران طایفه مذکور بود . «ابن اسحق» می نویسد: جو یریه از زیبایی شگفت انگیزی بهره می برد ، بطوری که هیچ مردی قدرت نداشت در برابر زیبایی وی مقاومت کند . ۲

جو پریه در هنگام تقسیم غنائم، نصیب یکی از افراد مدینه (انصار) به نام «ثابت بن قیس بن الشماس»، که در سپاه محمد در جنگ مذکور شرکت کرده

ابدصفحدهای شماره ۷۷ تا ۷۹ همین کتاب نکاه فرمائید.

٢ ادر اسحق، سيرت الرسول، صفحه ٧٢٩.

بود، شده بود. اگرچه هریک از زنان و یا بچه ها در برابر ده شتر و یا ارزش آن معامله می شدند، اما با توجه به جوانی و زیبایی جو پریه مالک وی مبلغ ۲۰۰ اونس طلا روی او قیمت گذاشته بود و از این رو کمتر کسی بود که قدرت مالی اش اجازه انجام چنین معامله گرانی را بدهد. جو پریه علاوه بر زیبایی سحرانگیز، زن باهوشی بود و می دانست که محمد در برابر زیبایی زنان زود تسلیم می شود. بنا بر این شخصاً برای ملاقات محمد به خانه عایشه رفت. عایشه در را برویش باز کرد و با دیدن زیبایی خیره کننده او دچار وحشت شد، زیرا پیش بینی کرد که وی احتمالاً رقیب تازه زنان محمد و یکی از اعضای حرمسرای محمد خواهد شد."

محمد با جو یریه وارد گفتگو شد و عایشه از چگونگی توجه محمد به سخنان جو یریه درک کرد که قهرمان مذهب نو، اسیر زیبایی زندانی اش شده است. پیش بیشی عایشه به تحقق پیوست، زیرا جو یریه از محمد تقاضا کرد ترتیبی دهد که بهای آزادی او به شخصی که مالکیت وی را در اختیار گرفته بود، پرداخت شود و ی از اسارت نجات یابد. محمد به وی اظهار داشت: «من پیشنهاد بهتری برایت دارم.» جو یریه پرسش کرد: «چه پیشنهادی؟» محمد پاسخ داد: «من بهای آزادی ات را می پردازم و تو را به عقد ازدواج خود درمی آورم.» آجو یریه پیشنهاد محمد را قبول کرد و به عقد ازدواج او درآمد و بعنوان هشتمین زن محمد وارد حرمسرای او گردید.

هنگامی که انصار و مهاجرین مشاهده کردند که محمد با جو یریه ازدواج کرد و «حارث» رئیس قبیله یهودی بنی مصطلق عنوان پدر زن محمد را پیدا کرد، اسرای خود را آزاد کردند. عایشه در این باره گفته است: «من هیچ زنی را نمی شناسم که به اندازه جو یریه برای افراد قبیله اش مفید واقع شده باشد.»<sup>۵</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Martin Lings, Muhammad, His life Based on the Earliest Sources (London: George Allen and Unwin, 1983), p. 242.

أ ابن اسحق، سيرت الرسول، صفحه ٧٢٩.

همان كتاب، همان صفحه.

«ریحانه» زن زیبایی که شب روز قتل همسرش بعنوان برده محمد به حرمسرای او رفت و دق مرگ شد

در جریان واقعه قتل عام مردان طایفه بنی قریظه واسارت زنان وفرزندان آنهاو تصاحب اراضی، اموال و دارایی آنان، هنگامی که زنان و فرزندان اسیر شده طایفه بنی قریظه را از جلوی محمد عبور می دادند، چشم وی به دختر جوان بسیار زیبایی افتاد که «ریحانه» نام داشت و تصمیم گرفت او را به همسری برگزیند، و به اعضای حرمسرایش اضافه کند.

بطوری که در فصل مربوط شرح دادیم، مدت یک روز تمام محمد ناظر قتل عام مردان طایفه بنی قریظه بود، و اکنون نو بت آن فرارسیده بود که محمد با بهره گیری از زیبایی ریحانه خستگی اش را ازمشاهده قتل عام دسته جمعی ۸۰۰ نفر مردان طایفه «بنی قریظه» برطرف کند. ۷ شوهر ریحانه و تمام بستگان مرد او در قتل عام طایفه خود، به تبغ در خیمان محمد سپرده شده بودند، و بستگان زن او اسیر شده بودند، و اکنون او می بایست شب روزی که شوهر و سایر مردان قبیله اش کشته شده و زنان و بچه های طایفه اش اسیر شده بودند، با محمد به رختخواب

محمد بوسیله یک میانجی به «ریحانه» پیشنهاد کرد با وی ازدواج کند و از تمام مزایای دیگر همسرانش برخوردار شود. اما ریحانه پیشنهاد مذکور را رد کرد، و اظهار داشت وی حاضر نیست در این باره با احدی حتی با خود محمد وارد گفتگو شود. دلیل این که ریحانه حاضر نشد در بدایت امر پیشنهاد محمد را برای ازدواج با وی بپذیرد، آن بود که اولاً جراحات روانی که از قتل همسر و بستگان مذکر و اسارت و فروش افراد خانواده مؤنشش به وی وارد آمده بود دردناکتر از آن بود که

عبه صفحات شماره ٧٩ تا ٢٠٦ همين كتاب مراجعه فرماييد.

<sup>7</sup> William Muir, The Life of Mohammed (Edinburgh: John Grant, 1983), p. 319.

10.

بتواند به خود اجازه دهد، شب روزی که همسر و بستگان مذکرش به قتل رسیده اند با قاتل آنها به بستر رود، ثانیا او حاضر نبود از کیش یهودی خود دست بردارد، و ثالثاً فکر می کرد که پس از مشاهده مصائب غیرقابل تحمل مذکور، زندگی دیگر برایش رنگی نخواهد داشت.^

محمد از شنیدن پاسخ منفی ریحانه مکدر شد و دستور داد وی را نزد او آوردند. هنگامی که ریحانه در برابر محمد قرار گرفت، خود را ناچار از تسلیم به وی دید و اگر چه در رد پیشنهاد محمد مبنی بر ازدواج با او اصرار ورزید، موافقت کرد بصورت برده نزد او بماند. محمد سر پرستی از ریحانه را به امه سلمه سپرد. ریحانه بهیچوجه حاضر به قبول اسلام نبود، ولی یکی ازافراد قبیله «بنی هدل» به نام «رفیعه» که در خانه امه سلمه بسر می برد، ریحانه را پیوسته برای قبول اسلام تبلیغ و تشویق می کرد، و از اینرو ریحانه سرانجام به قبول اسلام تن در داد. محمد با شنیدن این خبر بسیار شاد شد و به ریحانه پیشنهاد کرد در برابر آزادی اش همسری با او را برگزیند. اما ریحانه پاسخ داد: «یارسول الله، بگذار من بعنوان برده تو باقی بسانم، زیرا این برای هر دوی ما بهتر است.» معهذا برخی از تذکره نو یسان نوشته اند که ریحانه سرانجام موافقت کرد با محمد ازدواج کند و به همسری او درآمد. ۱۰

بنظر می رسد که تحمل آنهمه مصائب طاقت فرسایی که بر ریحانه گذشت، سرانجام او را ازپای در آورد، زیرا وی پس از در حدود پنج سال بعد یعنی در سال ۶۲۷ میلادی، در سن ۲۵ سالگی، یکسال قبل از رحلت محمد، درگذشت.

ازدواج با « صفیه » زنی که همسرش زیر شکنجه جان سپرد پس از این که محمد یهودیان خیبر۱۱ را شکست داد و آنها را از این منطقه اخراج

<sup>8</sup> Ibid.

<sup>9</sup> Lings, Muhammed, His Life Based on the Earliest Sources, p. 233.

<sup>10</sup> Ibn Saad, viii, pp. 83-85; At-Tabari, p. 1772; Caetani, i, p. 601.

١١ به صفحات شماره ١٠٠ تا ١٠٦ همين كتاب مراجعه فرماييد.

کرد، و اموال و داراییهای آنان را تصاحب کرد، و کنانه بن ربیع رئیس خیبر را که حاضر نشده بود محل اخفاء جواهراتش را فاش کند، زیر شکنجه کشت، به «بلال» ۱۲ غلام خود دستور داد، «صفیه» همسر ۱۷ ساله «کنانه بن ربیع» را که به زیبایی در مدینه مشهور بود نزد او بیاورد. بلال بسرعت دستور ار بابش را اجرا کرد و «صفیه» و دختر عمویش را نزد محمد، یعنی در صحنه جنگ که زمین از اجساد کشتگان پوشیده شده بود، آورد. هنگامی که صفیه و دختر عمویش منظره هولناک و وحشت آور اجساد کشته شده کنعانه و عموزاده اش را مشاهده کردند، هختر عموی صفیه شیون را سرداد. به سر و صورت خود زد و خاک برسر ریخت. محمد که شیون و زاری دختر عموی صفیه را مشاهده کرد، با خشم و غضب اظهار داشت: «این زن دیو سیرت را از جلوی من دورکنید.» ۱۳ سپس به بلال دستور داد، صفیه را به خیمه او ببرد. ۱۹ آنگاه بلافاصله محمد برای دیدن صفیه و مذاکره داد، صفیه را به خیمه او ببرد. ۱۹ آنگاه بلافاصله محمد برای دیدن صفیه و مذاکره با او به خیمه اش رفت و به او گفت:

«پدر تو همیشه بامن دشمن بوده و اکنون خدا او را کشته است.» صفیه پاسخ داد: «خداوند هیچگاه کسی را برای گناهانی که دیگران مرتکب شده اند سرزنش نمی کند.»۱۵

سپس محمد به صفیه گفت او مجاز است یکی از دو سرنوشت را برای خود انتخاب کند، یا او باید به افراد طایفه اش بپیوندد و بعنوان برده فروخته شود، و یا اسلام اختیار کند و ازدواج با او را قبول نماید.۱۶

صفیه که تنها یک یا دو ماه قبل از هجرت محمد به مدینه با کنانه بن ربیعه ازدواج کرده ۱۷ و دختر داناو فهمیده ای بود، اظهار داشت: «یارسول الله، من میل دارم مسلمان رسوم، من به تو ایمان دارم، به تو پناه آورده ام و دیگر با یهودیان

<sup>12</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 377.

<sup>13</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> S. W. Koelle, Mohammed and Mohammedanism (London: Waterloo Place, Rivingtons, 1888), p. 503.

<sup>15</sup> Ibid., p. 504.

<sup>16</sup> Ibid.

<sup>17</sup> Lings, Mohammed, His Life Based on the Earliest Sources, p. 268.

رابطه ای ندارم، زیرا پدر و برادرم دیگر در بین قوم یهود نیستند، من در واقع خدا و رسولش را به هر چیز دیگری برتری می دهم.»

محمد پس از شنیدن جمله مذکور عبایش را روی سر صفیه انداخت. مفهوم این عمل آن بود که صفیه از آن پس به وی تعلق دارد. سپس صفیه را به بلال سپرد که از او مراقبت بغمل آورد.

یکی از پیروان محمد که مسحور زیبایی صفیه شده بود تقاضا کرد دختر زیبای مذکور به وی واگذار گردد، اما محمد دختر عموی صفیه را به او داد و وی را راضی کرد که از صفیه چشم پیوشد. ۱۸

صفیه هیچ نوع مقاومت و یا مخالفتی در برابر محمد از خود نشان نداد و قبول کرد که به عقد ازدواج محمد درآید و بعنوان دهمین همسر محمد وارد حرمسرای او شد.

مویر نوشته است، هیچیک از مورخان عرب ذکری از فاصله مرگ کنانه و ازدواج محمد و ازدواج محمد با صفیه همسر وی نکرده اند. ابن هشام نوشته است، ازدواج محمد و صفیه در خیبر و یا بلافاصله پس از مراجعت محمد از خیبر انجام گرفته است. سایر مورخان اظهار داشته اند که ازدواج محمد و صفیه بدون تاخیر بوقوع پیوسته است و الوکیدی نوشته است که ازدواج بین محمد و صفیه در مراجعت از خیبر و در «وادی القراء» انجام گرفته است. مویر اضافه می کند آنچه که مسلم است محمد با ازدواج با صفیه دستور قبلی خودش را مبنی بر اینکه مسلمانان نباید تا زمانی که ازدواج با صفیه در عده هستند با آنها محامعت کنند، نادیده گرفت. ۱۱

«امه سلیم» مادر «انس بن مالک» یکی از خادمین محمد، صفیه را حمام کرد، موهایش را مرتب نمود، به وی لباس عروس پوشانید، و او را برای حجله آماده کرد. محمد در این زمان داماد ۶۰ ساله ای بود که عروس زیبای ۱۷ ساله ای را به زنان حرمسرایش اضافه می کرد. باید توجه داشت که جهیزیه صفیه آزادی او

<sup>18</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 377.

<sup>19</sup> Maxime Rodison, Mohammed, trans. Anne Carter (New York: Pantheon Books, 1971), p. 254.

بود.

مورخان عرب نوشته اند، محمد بقدری مفتون زیبایی خیره کننده صفیه شده بود که هنگامی که صفیه می خواست سوار شتر شود زانوی خود را خم کرد، تا صفیه پایش را روی زانوی او بگذارد و سوار شتر گردد. صفیه نیز با عشوه و ناز ابتدا از این کار خودداری کرد، اما سرانجام پا روی زانوی خم شده محمد گذاشت و وارد کرخته کجاوه شد، و در حالی که محمد در جلوی کجاوه و صفیه در پشت او قرار گرفته بودئد، شتردر شب هنگام بطرف خیمه ای که در واقع حجله آنها بود حرکت کرد.» ۲۰ صبح هنگام، صدای خش خشی از دیوار پارچه ای خیمه به گوش محمد رسید. او در پس منشاء صدای خش خشی از دیوار پارچه ای خیمه به گوش محمد رسید. او در پس منشاء صدا برآمد و مشاهده کرد که یکی از پیروانش بنام رسید. او در پس منشاء صدا برآمد و مشاهده کرد که یکی از پیروانش بنام وی را پرسش کرد. ابوایوب پاسخ داد: «یا رسول الله، من فکر کردم که صفیه بسیار جوان است، و چون تو شوهرش را کشته ای، ممکن است او سوء قصدی بسیار جوان است، و زاین رو نزدیک خیمه تو با شمشیر کشیده پاسداری می کردم ناست به تو بکند، و از این رو نزدیک خیمه تو با شمشیر کشیده پاسداری می کردم تا اگر او نسبت به تو سوء قصدی کرد من بتوانم فورا به کمک تو بشتابم.»

اگرچه محمد زیاد از مشاهده وی در آن ساعت در آنجا راضی بنظر نمی رسید، معهذا از او سپاسگزاری کرد، و به وی دستور داد به ماموریتی که برای خودش تعیین کرده بود، خاتمه دهد و پی کارش برود.

مویرمی نویسد، بنظرمی رسد که نگرانی ابوایوب از خطرصفیه برای محمد و پاسداری احتیاط کارانه شبانه او لزومی نداشته است، زیرا اولا صفیه با میل و علاقه خود را تسلیم محمد کرد، و ثانیا محمد مشاهده کرد که آثار ضرب و کوفتگی روی یکی از چشمان صفیه وجود دارد. هنگامی که محمد علت اثر مذکور را از همسر تازه اش پرسش کرد، وی پاسخ داد، در زمانی که زوجه کنانه بن ربیع بود، شبی خواب دیده است که ماه از آسمان روی دامان او افتاده است. هنگامی که رو یای مذکور را برای شوهر سابقش کنانه تعریف کرد، وی بشدت

<sup>20</sup> Muir, The Life of Mohammed, p. 378.

ضربه ای به چشم او نواخت و گفت: «این رو یای لعنتی چیست که به خواب تو آمده است، آیا چشم طمع درپادشاه جدید حجاز دوخته ای، و میل کرده ای پیامبر شوهر جدیدت بشود.»۲۱

مورخان نوشته اند به محض ورود به مدینه، محمد زن تازه اش را در خانه «حارث بن نعمان» سکنی داد. آوازه زیبایی فوق العاده صفیه بین همسران انصار پیچید و همه برای دیدن او می رفتند. عایشه سوگلی محمد نیز پارچه ای بدور خود پیچید و نقابی بر چهره انداخت و برای دیدن صفیه بین زنان انصار رفت. محمد عایشه را شناخت و ضمن این که دست روی شانه اش گذاشت، از او پرسش کرد: «صفیه را چگونه یافتی؟» عایشه پاسخ داد: «یک دختر یهودی که بین سایر دختران یهودی نشسته بود.» ۲۲

از «امه سلمه» نقل کرده اند که وی گفته است، چهار نفر از زنان عقدی محمد که عبارت بودند از «عایشه»، «زینب»، «حفصه» و «جو پریه»، با لباس مبدل برای دیدن «صفیه» بین زنان انصار رفتند. امه سلمه می گوید، من شنیدم زینب به جو یریه گفت: «آنچه که من مشاهده می کنم حکایت از آن دارد که این دختر بزودی همهٔ ما را از صحنه خارج خواهد کرد.» اما «جو یریه» به او پاسخ داد: «بعقیدهٔ من نظر تو درست نیست، زیرا صفیه به طایفه ای تعلق دارد که زنانش نباید خوش خت تر از مردان آن باشند.»

عایشه نقل کرده است که روزی محمد آنها را با خود به مسافرتی برد و چون شتر صفیه بیمار شد و نتوانست به راه ادامه دهد، محمد به زینب گفت: «ممکن است توتا ایستگاه بعدی شترت را در اختیار صفیه بگذاری؟» زینب پاسخ داد: «من هیچ چیزی به یهودی ها نخواهم داد.» این پاسخ چنان محمد را مکدر کرد که برای مدت ۲ الی ۳ ماه به زینب بی اعتنایی کرد و سراغ او نرفت. ۲۳ هنگامی که محمد در بستر مرگ بود و همه بستگانش اطراف رختخوابش گرد

<sup>21</sup> Ibid., pp. 378-79.

<sup>22</sup> Koelle, Mohammed and Mohammedanism, p. 505.

<sup>23</sup> Ibid.

آمده بودند، صفیه گفت: «یا رسول الله، ای کاش بیماری تو به جان من می افتاد و من بحای تو به جان من می افتاد و من بحای تو بیمار می شدم.» سایر همسران محمد که این گفته را شنیدند، به حالت استهزا به یکدیگر چشمک زدند. محمد که متوجه عمل همسرانش شده بود، بسیار از عمل آنان ناراحت شد و گفت: «بخدا سوگند می خورم صفیه در آنچه اظهار داشت، صادق است.»

در مورد دیگری، هنگامی که محمد به خانهٔ صفیه رفت، مشاهده کرد وی در حال گریه کردن است. محمد علت را از صفیه پرسش کرد. وی پاسخ داد: «سبب گریه من آنست که عایشه و حفصه مرا مسخره می کنند و می گویند آنها بهتر از من هستند، زیرا هر دوی آنها از بستگان تومی باشند.» محمد گفت: «و آیا تو به آنها نگفتی از چه جهت آنها برتر از تو هستند، زیرا پدر تو هارون، عموی توموسی و شوهر تومحمد مصطفی می باشد.»

«صفیه» مدت چهل سال پس از رحلت محمد عمر کرد و در سال ۵۲ هجری قمری درگذشت.

### عشق محمد به همسر پسر خوانده اش «زینب» و ازدواج با او

یکی از رویدادهای عشقی محمد که مؤلفین تفسیر جلالین، ۲۴ الکشاف الحقیقة النتزیل ۲۵، الطبری ۲۶ و علامه ملا محمد باقر مجلسی ۲۷ همه با تفاوتهای مختصر به ذکر آن یرداخته اند، به شرح زیر است:

در سال پنجم هجرت، روزی محمد برای ملاقات فرزند خوانده اش «زید بن حارث»۲۸ قصد عزیمت به خانه او را نمود. هنگامی که محمد به خانه زید رسید،

٢١ برادر جلالين (جلال الدين المحلى و جلال الدين السيوطي)، تفسير جلالين.

۲۵ الزمخشرى، الكشاف الحقبقة التنزيل (قاهره: ١٩٩٩).

<sup>26</sup> At-Tabari, vol. 1, pp. 1460ff.

۱۳ علامه محمد باقر مجلسی، حیات القلوب یا زندگی حضرت محمد ، جلد دوم (تهران: کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۷۶ هجری)، صفحات ۲۰۲ تا ۲۰۵.

۲۸ «زید" بن حارث» از طایفه بنی کلب بود و در طفولیت دریکی از جنگها امیر شده بود و مردی بنام «حکیم بن جزا» او را بمنوان غلام خریداری کرده و در اختیار دختر عمه اش «خدیجه» که بعدها به همسری محمد درآمد قرار داده بود. پس از این که خدیجه به همسری محمد درآمد، «زید بن حارث» را به محمد بخشید و محمد او را آزاد و به فرزندی خود قبول کرد.